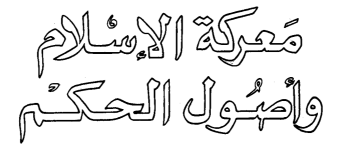
# د. محتمدع مارة



# دارالشروقـــ

مركة الإسلام

طبعة دار الشروق الأولى ۱٤۱۰ هـ - ۱۹۸۹ م طبعة دار الشروق الثانية ۱٤۱۸ هـ-۱۹۹۷م

جمينع جشقوق الطسيع محتفوظة

# © دارالشروقـــ

أت سها محدالمت لم عام ١٩٦٨

القاهرة : ۸ شارع سيبويه المصرى\_رابعة العدوية\_مدينة نصر ص.ب : ٣٣ البانوراما-تليفون : ٤٠٢٣٩٩ - فاكس : ٤٠٣٧٥٦٧ ( بيروت : ص.ب : ٤٠٦٤\_هاتف : ٢٥٨٥٩ ٢٣ـ٨١٧١٣

فاکس: ۱۷۷۷۸ (۰۱)

## تقتديم

بهذا الكتاب نواصل ، إن شاء الله ، مشروعاً فكرياً طموحاً ! ..

#### \* \* \*

فعلى امتداد وطن العروبة وعالم الإسلام يحتدم الصراع بين تيارات الفكر وتنظياته حول مكان الإسلام ودوره فى بعث هذه الأمة من سباتها وإنهاضها من وهدة الواقع البائس الذى تضافر وتعاون على صنعه:

- «التخلف الموروث» عن عصر الماليك والعثمانيين..
- و «التحديث الغربي » الذي أراد به الاستعار الحديث نسخ حضارتنا العربية الإسلامية ، ومسخ شخصيتنا القومية ، وتشويه «الهوية» التي ميزت أمتنا وحضارتنا عبر تاريخنا الطويل . .

حول مكان الإسلام ودوره فى البعث المنشود والنهضة المرتقبة يدور الخلاف، ويقوم الجدل، ويحتدم الصراع..

وموطن هذا الحلاف ليس «عقائد» الإسلام، ولا «شعائره» و «عباداته» بل ولا «أخلاقياته».. وإنما الموطن هو: مكان «الدين» من «الدولة»، ودور «الإسلام» في «السياسة»، ومدخل «الشريعة» في «المشروع الحضاري»، المنظم للعمران..

فليس الخلاف على أن نوحد الله ، ونفرده بالعبادة ، ونصدق بمحمد ـ صلى الله عليه وسلم ـ نبيا ورسولا ، ونصلى ، ونصوم ، ونزكى ، ونحج البيت الحرام . . ونتخلق بأخلاق الإسلام . . . وإنما الخلاف قائم حول «أسلمة دولتنا . . وواقعنا الدنيوى» . . .

• فهناك مسلمون أتقياء ، بل وورعون ، ينهضون بكل فروض الإسلام في العقائد والشعائر

والعبادات .. لكنهم ينظرون إلى «الجانب المدنى» فى هذا الدين \_ وهو «أحكام الشريعة» بمنهج «تاريخى» ، فيسقطون عن هذا الجانب خصائص «الثوابت» وحجية «الأصول» ..

وهناك مسلمون أتقياء ، بل وورعون أيضا ، يرون أن الإسلام حاكم ، ككل ، فهو «عقيدة .. وشريعة » .. وإذا كان الخروج على «عقيدته» مخرجا من حظيرته ، فإن التخلى عن «شريعته» ، جحوداً وإنكاراً ، هو «كفر وجاهلية » .. وهو «نقص في الإسلام» إذا كان سببه الضعف والتقصير ..

ومن هذا الفريق ، طائفة تتوسع فى نطاق «الشريعة» ، حتى لتشمل جميع النصوص والمأثورات .. بل وربّا ضموا إليها «تجارب السلف» ما داموا قد اعتقدوا أن هذا السلف كان «صالحا»! ..

وطائفة أخرى ، من هذا الفريق ، تقصر «الشريعة» على «المقاصد .. والمثل .. والغايات .. والحكم .. والفلسفات .. » التى أوحى الله بها إلى رسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ لتحقق مصلحة مجموع الأمة .. وترى في هذه «المقاصد .. والمثل .. والغايات .. والحكم .. والمفلسفات » «أصولا .. وثوابت » ، بها تتحقق للأمة \_ فضلا عن «المصلحة \_ الاستمرارية » والتواصل والتميز ، كحضارة اصطبغت وتميزت بصبغة الإسلام وهي تنظر إلى «النصوص» ، المتمثلة في «الحدود» و «آيات الأحكام» و «السنة التشريعية » ، وإنما باعتبارها «النماذج وهي التشريعية » ، وإنما باعتبارها «النماذج الله المنه المقاصد ، وبهج ضامن لتحقيق هذه المقاصد .. و «النصوص» والأحكام سبل ووسائل لتحقيق المقاصد الشرعية .. وفي هذا المضوء ، ينظرون إلى علاقة «المصلحة » \_ التي هي المقصد والهدف \_ «بالنص » \_ الذي هو الوسيلة والسبيل \_ .. وهم لا يستبعدون هنا «المنهج التاريخي » في التعامل مع بعض الوسيلة والسبيل \_ .. وهم لا يستبعدون هنا «المنهج التاريخي » في التعامل مع بعض النصوص والمأفورات .. وما تقديم «المصلحة » على «النص » ، عند هؤلاء ، إلا تقديم «للمقاصد والغايات » على «الوسائل والسبل » ، وهو \_ في نظرهم \_ تقديم «للشريعة » على «النص تقديم «للشريعة » على «المقاصد والغايات » على «الوسائل والسبل » ، وهو \_ في نظرهم \_ تقديم «للشريعة » على «المقاصد والغايات » على «الوسائل والسبل » ، وهو \_ في نظرهم \_ تقديم «للشريعة » على «عض من «نماذج الأحكام والتطبيق » في ظرف خاص وملابسات محدة .

هؤلاء ، على وجه الإجمال ، هم فرقاء الجدل والخلاف والصراع حول مكان «الدين» من «الدولة .. والمجتمع » ..

فالذين يأخذون من الإسلام. فقط. «العقائد.. والشعائر.. والعبادات.. والأخلاقيات» يتبنون الموقف «العلماني» الغربي في النظر إلى الدين الإسلامي.. ولهم في ذلك «منطق»، ولديهم من الدعوة إلى «إسلامية الدولة والمجتمع» قلق، يسوقون الحجج على أنه مشروع.

والذين يأخذون الإسلام جميعاً ، ويلتزمون به كاملاً ، يرفضون «العلمانية» ويدعون إلى تحكيم الإسلام في «الشريعة» تحكيمه في «العقيدة».. أما خلافاتهم فإنها قائمة على «أرض الإسلام» وفي معسكره ، وفي إطار الاجتهاد المحتكم إليه والمحكوم بمعاييره .. كما أن خلاف «العلمانيين» – «ليبراليين» و «شموليين» قائم على «أرض التغريب»! .. ينطلقون من فكرية الحضارة الغربية ، ويستلهمون مذاهها .

\* \* \*

وإذا كانت حياتنا الفكرية قد عرفت هذا الحلاف منذ أن ابتليت بالغزوة الاستعارية الحديثة ، التي جلبت معها «فكرية التغريب» ، فشهدت هذه الحياة «ثنائية» : «العلمانيين» و «الإسلاميين» ، أو «المتغربين» و «الأصوليين» ... فإن استحكام هذا الحلاف ، وتعمق هذه «البيانية» قد أصابا حياتنا الفكرية بما يشبه «الطائفية الحضارية» ؟! . فرأينا ونرى كل فريق يعيد تكرار حججه ومقولاته دون أن يبذل جهداً حقيقياً في فقه حجج الفريق الآخر ومقولاته .. «علمانيون» يرفضون «التراث» ، دون إحاطة به ، بل ولا معرفة بمنابعه وأصوله ومسيرته ، وما لديه من عطاء صالح للحاضر والمستقبل! .. و «تراثيون» لا يقيمون وزناً لعلامات الاستفهام وبواعث القلق من إسلامية الحياة والدولة لدى «العلمانيين»! .. وخيل للمرء أن الحوار بين «الطائفتين» قد اقترب من «حوار الطرشان» ؟! ..

وعندما يبلغ الوضع، في هذا الأمر الجلل، إلى هذا المبلغ، فإن «النتيجة المأساة» الحاصلة بالفعل هي تبديد طاقاتنا الفكرية، وإهدار الإمكانات التي يجب حشدها وتوظيفها في بعث الأمة من مرقدها وإيقاظها من سباتها وإنهاضها من وهدتها لتجابه

التحديات ، ولتتقدم كما تقدم «السلف الصالح» وكما تقدم «الغربيون» و «الشرقيون» !..

إن المهمة الأولية ، والملحة ، هي أن يفهم كل منا الآخر ، حتى يكون الحوار مجدياً وموضوعيا .. وحتى يفضى هذا الحوار إلى بلورة «مشروع حضارى» لإنهاض الأمة ، بحيث يصبح التمايز والاجتهاد والخلاف على «أرضنا» نحن ، وفى إطارنا كأمة ذات حضارة متميزة ، تحارب معركة شرشة ضد تحديات كثيرة فرضها ويفرضها عليها أعداء كثيرون! ..

وبهذا الكتاب، الذى نقدمه، نواصل السير فى تحقيق مشروع طموح يسر لحياتنا الفكرية سلوك هذا السبيل! ..

\* \* \*

فعندما أصدر الشيخ على عبد الرازق [ ١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ ١٩٨٧ - ١٩٦٦ م] كتاب [الإسلام. وأصول الحكم] في سنة ١٩٢٥ م لم تكن أهمية هذا الكتاب وخطورته نابعتين من أنه دعوة إلى «العلمانية» وفصل الدين عن الدولة .. وإنما كانت خطورته في أنه أول محاولة لـ «أسلمة العلمانية» ، والادعاء بأن الإسلام علماني ، لأن أصوله ــ قرآنا ، وسنة ، وإجماعا ــ لا تقول إنه «دين ودولة» .. بل هو دين لا دولة ، ورسالة روحية لا تعني بالسياسة ، ولا تطلب حكومة بعينها ، ولا شأن لها بتنظيم المجتمع وتحديد لون خاص للعمران! .. فخطورته نابعة من أنه كتاب «إسلامي» ، كتبه أحد علماء الأزهر ، وقضاة الشرع ، وعلى غلافه عنوان [ الإسلام وأصول الحكم . بحث في الخلافة والحكومة في الإسلام] ..

و «هيئة كبار العلماء» – بالأزهر – عندما أدانت الكتاب وصاحبه ، لم تكن خطورة حكمها في مجرد الإدانة ، فالحلاف في الرأى والاجتهاد وارد .. ولا في إخراجها المؤلف من «زمرة العلماء»، فهذا «حكم تأديبي» تمارسه الهيئات مع الأعضاء المنتسبين إليها..بل ولا في فصل المؤلف من وظيفته .. فلقد كان ذلك –كما سيرى القارئ – قضية «سياسية – حزبية» غلفها أصحابها بغلاف رقيق ومتهرئ من الدين ؟! ... وإنما كانت خطورة حكم «هيئة كبار العلماء» أنها قالت ، في حيثيات حكمها : إن «الحكومة الدينية» جزء لا يتجزأ من شريعة الإسلام! ..

وهكذا اقترب الطرفان ، بصدد تقييم الفكر السياسي للإسلام ، والواقع التاريخي لهذا الفكر .. اقتربا ، بالخطأ والظلم ، من فكر «الكهانة الكاثوليكية الأوربية».. ومن ثم بدت

«العلمانية» لدعاتها بين ظهرانينا نبتا طبيعيا ، كهاكان حالها فى أوربا ، ونهجا ضروريا . . أو هكذا بدت القضية ، على الأقل ، للناظر من بعيد ! . .

- ف «هيئة كبار العلماء» تقول إن حكومة الإسلام : «حكومة دينية» (١١) » . .
- والشيخ على عبد الرازق يقول إن صورة الخلافة الإسلامية ، وصورة الخليفة الإسلامي عند جمهور علماء المسلمين وعامتهم أنه الحاكم المطلق ، الذي يستمد سلطانه من الله لأن ولايته على الناس عامة في أمور الدين والدنيا كولاية الله والرسول! ...

فما الغرابة ، إذًا ، إذا رأى «العلمانيون» أن واقعنا التاريخي ، وتطورنا السياسي قد ماثلا واقع أوربا في عصورها المظلمة والوسطى ؟ ! . . وإذا رأوا أن نهضتنا الحديثة لابد وأن تكون ـ كما كانت في الواقع الأوربي الماثل ـ نهضةً علمانية ؟ ! . .

تلك كانت «الإضافة الخطرة» ـ والمغلوطة فكرياً وتاريخياً ـ التي تمثلت في كتاب [الإسلام وأصول الحكم] وفي حيثيات «حكم هيئة كبار العلماء»!

لكن الأمر لم يقف عند هذه الحدود ...

- فحول كتاب [الإسلام وأصول الحكم] .. وحول القضية التي عالجها ـ علاقة الدين بالدولة ـ صدرت أعمال فكرية جادة وهامة ، كونت وثائق هذه المعركة الفكرية ، التي لم يشهد تاريخنا الحديث لها نظيرا ... والتي لا تزال قائمة ومحتدمة حتى هذا التاريخ! ..
- ١ فالشيخ محمد رشيد رضا [١٢٨٦ ١٣٥٤ هـ ١٨٦٥ ١٩٣٥ م] كتب كتابه
   [الخلافة أو الإمامة العظمى] حول إلغاء الخلافة العثانية سنة ١٩٢٤ م ، وقبيل صدور
   كتاب [الإسلام وأصول الحكم] سنة ١٩٢٥ م .
- ٢ وشيخ الإسلام ، الإمام الأكبر الشيخ محمد الخضر حسين [١٢٩٢ ١٣٧٧ هـ السيخ على عبد الرازق بكتابه [نقض كتاب الإسلام المحكم] الصادر في سنة ١٣٤٤ هـ سنة ١٩٢٦ م.

<sup>(</sup>١) وتمضى السياسة \_ بإيعاز من الملك فؤاد \_ فتلعب لعبة التجارة بالدين .. فيقرر «المجلس المحصوص» بوزارة الحقانية أن هيئة كبار العلماء لاتراجع ، حتى لو أخطأت ، لأنها هيئة دينية ، لامدنية، ومن اختصاصها الحكم على العقائد .

٣ ومفتى الديار المصرية الشيخ محمد نحيت المطبعى [١٢٧١ ــ ١٣٥٤ هـ ١٨٥٤ ــ ١٨٥٥ م.
 ١٩٣٥ م] رد ، هو الآخر ، على كتاب الشيخ على الرازق بكتابه [حقيقة الإسلام وأصول الحكم] ، الذى صدر سنة ١٣٤٤ هـ سنة ١٩٢٦ م .

وتلك هي أبرز وأهم وأشمل «الوثائق الفكرية» لهذه المعركة الكبرى ، التي دارت ولا تزال دائرة ، حول هذه القضية المحورية ، المتعلقة « بمستقبلنا » أكثر من تعلقها بتاريخنا الذي مضى وانقضى ! ..

ثم هناك طرح معاصر للقضية ، يرى أن الموقف الإسلامي ، وإن أنكر «العلمانية» ، فإنه ينكر «الحكومة الدينية» ، بنفس القوة والحسم ، وعلى ذات المستوى .. وهذا الطرح هو الذى بلورناه فى دراساتنا عن [الإسلام وفلسفة الحكم] و[الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية] و[الدين والدولة فى تراث الإسلام] ..

وبها يكتمل هذا المشروع الطموح،الذى نأمل أن نوفق لوضعه بين أيدى الباحثين والقراء.. وذلك حتى يفهم الفرقاء المختلفون موضوع الحلاف وحتى لا يكون الحوار بيننا شبيهاً « بحوار الطرشان » ! ..

\* \* \*

بقيت كلمة لابد من ذكرها فى هذا التقديم ، تتعلق بالروح وبالنهج الذى نهجناه فى الدراسة والتقديم والتعليق على هذه «الوثائق ـ الفكرية » .. فلقد التزمنا الأمانة حيال كل وجهة نظر ، بل لقد احتضناها ، كأنما نحن أصحابها ، وكأنما هى وجهة نظرنا نحن .. فحيال النصوص والأفكار التى مات عنها أصحابها ـ والتى غدت «يتيمة» ! ـ لابد من أن يتحلى المتعاملون معها بآداب الإسلام فى هذا المقام !! .. ثم إن الهدف الذى نتوخاه ، وهو إتاحة وتيسير إمكانات الوعى والفقه بمختلف وجهات النظر فى هذه القضية لا يمكن الوفاء به إلا بالأمانة التى تجعل المرء يقدم وجهة النظر الأخرى كاملة محققة ، كما لوكان هو صاحبها فذلك وحده تستطيع حركتنا الفكرية ـ فضلاً عن إرسائها لهذه التقاليد العلمية ـ أن تعى ونفقه ما قيل ، لتتجاوز ما هو سلمى فيه إلى « الجديد » الذى لابد أن يُقال ؟! ...

ونحن عندما ننهج هذا النهج مع هذه «الوثائق ـ الفكرية » فإنما نحيي قسمة من قسمات

تراثنا العربى الإسلامى ، وطريقة من طرائق أسلافنا العظام ... وإلا ، فهل هناك معنى آخر غير هذا المعنى لكلمات الجاحظ [١٦٣ ــ ٢٥٥ هـ ٧٨٠ ــ ٨٦٩ م] التى يتحدث فيها عن شرائط «عدالة النقد والناقد» فيقول :

[ واعلم أن واضع الكتاب لايكون بين الخصوم عدلا ، ولأهل النظر مأَلْفاً ، حتى يبلغ من شدة الاستقصاء لحصمه مثل الذي يبلغ لنفسه ، حتى لو لم يقرأ القارئ من كتابه إلا مقالة خصمه لخيل إليه أنه الذي اختاره لنفسه ، واختاره لدينه ؟ ! ... (٢)

وليس يكون الكتاب تاماً ، ولحاجة الناس إليه جامعا ، حتى تحتج لكل قُولِ بما لائيصاب عند صاحبه ، ولايبلغه أهله ؟!. وحتى لاترضى بكشف قناع الباطل دون تجريده ، ولابتوهينه دون إبطاله ؟!! (٣) ...]

\* \* \*

بهذه الروح ، وبهذا النهج نمضى لنضع بين أيدى الباحثين والقراء الكتاب الثالث في هذا المشروع الفكرى الطموح .. بادئين برأى الشيخ على عبد الرازق .. وأبرز الردود عليه .. ذلك الذي كتبه الشيخ محمد الخضر حسين ..

والله من وراء القصد .. وهو ولى التوفيق ،

دکتور محمارة

<sup>(</sup>١) الجاحظ [العثمانية] ص ٧٨٠. تحقيق: الأستاذ عبد السلام هارون. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م.

<sup>(</sup>٣) الجاحظ [ رسائل الجاحظ ] جـ ١ ص ٣١٤. تحقيق : الأستاذ عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤م .

## فاتحة الدراسة

منذ أن عرفت الطباعة طريقها إلى بلادنا لم يحدث أن أخرجت المطبعة كتاباً أثار من الضجة واللغط والمعارك والصراعات مثلما أثار هذا الكتاب..

[الإسلام وأصول الحكم] الذي كتبه المرحوم الشيخ على عبد الرازق [ ١٣٠٥ ــ ١٣٨٦ هـ ١٨٨٧ ــ ١٨٦٦ م] .

على أن المرجع فى كل ذلك لم يكن إلى مجرد القضية الفكرية التى دار من حولها البحث، والجرأة التى تناول بها مؤلفه الموضوع، وإنما كان مرد الكثير من النقع الذى أثير والصخب الذى اشتد إلى الملابسات السياسية التى صاحبت ظهور هذا الكتاب. فلقد جاء وبصرف النظر عن حقيقة نوايا مؤلفه وسهماً نافذا إلى الرجل الجالس على عرش مصر يومئذ (سنة ١٩٦٥م): الملك أحمد فؤاد الأول [١٢٨٤ - ١٣٥٥هـ ١٨٦٩ ميرية التى يومئذ رسنة ١٩٣٥م)، ومن ثم نشوء مجموعة من الظروف والملابسات السياسية والاجتماعية التى تصاعدت بالآثار التى ترتبت على صدوره إلى الحد الذى جعل منها معركة لم يسبق أن دار مثلها حول كتاب من الكتب فى بلادنا منذ أن عرفت عصرها الحديث.

وفى أغلب الدراسات التى كتبت حول هذا الكتاب، فى ظل قيام حكم أسرة محمد على بمصر، أى فيا قبل يوليو سنة ١٩٥٧م، لم يستطع الكثيرون التخلص من عيوب النظرة الوحيدة الجانب فى الدراسة والتقييم للكتاب. فهم إما معه دون تحفظ، وإما ضده دونما روية أو تعقل أو حساب. حتى بعض الدراسات الجادة التى تناولته بالنقد الموضوعى الذى بلغ حد التفنيد لكثير من آرائه، ولفكرته المحورية بالذات لم تسلم من شائبة مجيئها فى موكب الدفاع عن النظام الملكى فى مصر و «الذات المصونة» الجالسة على العرش المصرى فى ذلك الحين...

ومن ثم كانت الحاجة ماسة أشد ما تكون إلى تقديم هذا الكتاب إلى القارئ المعاصر، كي يرى فيه نموذجاً للتفكير، أثار معركة من أشهر المعارك في تاريخنا الفكري

والسياسي الحديث، وأيضا إلى التقديم لهذا الكتاب بدراسة متأملة، ساعدت ظروفنا الراهنة، التي تخلصنا فيها من حكم أسرة محمد على، وتطور عقلية مجتمعنا عهاكانت عليه منذ أكثر من نصف قرن، وتجاوزنا لطبيعة العلاقات التي كانت تحكم مجتمع الأمس إلى علاقات من نوع جديد، وانحسار الحساسيات السياسية التي اصطدم بها هذا الكتاب، والتي صدمت مؤلفه ... ساعدت كل هذه الظروف والتغييرات على أن تأتى الدراسة التي نقدمها حول هذا الكتاب أقرب ما تكون إلى التقييم الموضوعي الجاد لما في الكتاب من إيجابيات والتحديد الدقيق لمكانه في موكب الفكر المصرى والعربي والإسلامي الحديث، وحظه وحظ صاحبه من حركة الاصلاح والتجديد لفكر أمتنا العربية وشعوبنا الإسلامية .. وايضا النقد الهادئ والموضوعي ععايير الإسلام لما في الكتاب من أخطاء وسلبيات .

فهذه الدراسة التى ننهض بها الآن هى استجابة لضرورة معاصرة تدعونا للنظر ملياً فى الصفحات الهامة من كتاب حياتنا الفكرية ، سواء القريب منها أو البعيد ، كى نصل الحاضر الذى نعيشه والمستقبل المأمول بأكثر هذه الصفحات اشراقا وأعظمها غنى ، ولنتعلم الشيء الكثير من شجاعة هؤلاء الذين اجتهدوا وقالوا ما يعتقدون دونما رهبة من «الذات المصونة » التى تربعت على العرش فى بلادنا قبل يوليو سنة ١٩٥٢م . ولنتعلم ، أيضا ، أن الشجاعة وحدها لا تكفى، إذ لابد، معها ، من التزام المعايير العلمية الدقيقة ، ومحاصة عندما يتعلق الأمر بفكر الإسلام ! .

بل إن مثل هذه الدراسة \_ التى تأتى بعد مايزيد عن نصف قرن على صدور هذا الكتاب \_ إنما هى ضرورة أبصرها الذين عاصروا صدوره ، وعاشوا المعركة التى قامت من حوله ، وأدركوا يومها أن التقييم الموضوعى لهذا الكتاب أمر مستحيل فى ظل الظروف والعوامل التى كانت قائمة فى ذلك الحين ، فكتبوا يومها يقولون : إنه « ما من كتاب ظهر للناس فى هذا العهد كانت له آثار كتاب (الإسلام وأصول الحكم ) .. فهو ولاشك مما يجدر الاطلاع عليه بعد انقضاء هذه العاصفة ، وتدبره بفكر بعيد عن الغايات وعن العوامل التى أثارت تلك العاصفة الهوجاء » (١)

ونحن نرجو أن تكون هذه الدراسة التقييمية والنقدية جهداً جاداً يحقق تلك الرغبة التي تنتظر التحقيق منذ صدور هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) أحمد شفيق باشا (حوليات مصر السياسية) الحولية الثانية سنة ١٩٢٥م ص ٧٩٦ ــ ٧٩٧ طبعة القاهرة ، الأولى ، سنة ١٩٢٨م .

# الملابسات السياسية لصدور الكناب

أما الظروف السياسية ، والملابسات الدولية ، والعوامل الخاصة بالمجتمع المصرى والمجتمعات الإسلامية يومئذ ، والتي ساهمت وساعدت على أن يكون لهذا الكتاب كل ذلك الحطر الذي كان له ، وأن تحدث بسببه تلك المعركة الكبرى التي انعدم نظيرها .. فإنها تكن \_ في تقديرنا \_ في عدة عوامل ، على رأسها عاملان أساسيان :

العامل الأول: أن الكتاب قد تناول بحث الخلافة والإمامة فى الفكر والتاريخ الإسلامى ، ثم خلص إلى نتيجة مؤداها أن هذا النظام غريب عن الإسلام ، ولا أساس له فى المصادر والأصول المعتمدة للدين عند المسلمين من كتاب وسنة وإجماع ، وقدم لهذا النمط من أنماط الحكم فى التاريخ الإسلامى صورة تنفر منه المواطن العصرى ، فضلا عن المفكر الحر المستنير.

ولو أن هذا البحث قد جاء فى ظرف غير الذى جاء فيه ، لما أثار ما أثار من جدل وعراك .. ولكن الذى حدث ، بل وأهمية هذا الذى حدث ، أن هذا البحث قد كتب ودفعت به المطبعة المصرية إلى المجتمع المصرى والمجتمعات العربية الإسلامية فى وقت كانت فيه قضية الخلافة الإسلامية مثارة ، بل كانت قضية القضايا وأهم أحداث الساعة لدى عديد من الدوائر والأوساط .

فنى «أنقرة» كان النظام التركى القومى الجديد، بقيادة مصطنى كال «أتاتورك» [ ١٢٩٨ ـ ١٣٥١هـ ١٨٨٠ ـ ١٩٣٨م] قد ألغى نهائياً نظام الحلافة العثانية فى ٢٧ رجب سنة ١٣٤٢ هـ ـ ٣ مارس سنة ١٩٢٤ م ـ وذهب بآخر صورها التى استمرت أكثر من أربعة وون . وخلا العالم الإسلامى السنى ـ للمرة الأولى فى تاريخه ـ ممن يحمل لقب الحليفة أو حتى لقب سلطان المسلمين . وتطلعت لتجديد هذه الحلافة ـ فى مختلف أنحاء العالم الإسلامى ـ دوائر وأوساط متعددة الاتجاهات ومتايزة فى الأهداف . . . يرى بعضها أنها واجهة يقف خلفها المسلمون فى معركتهم ضد زحف الغرب وأطاع الاستعار . ويراها آخرون أثرا

عزيزا من آثار تراث عزيز ، تستحق العمل لمد أجلها والاحتفاظ بها للإسلام والمسلمين .. ويراها البعض واجباً دينياً وأصلاً من أصول الإسلام ، يأثم المسلمون جميعاً بتركها فريسة للموت والفناء .

كما تطلعت لملء هذا المنصب المهيب عروش وأمراء ، كان في مقدمتهم يومئذ الملك أحمد فؤاد .. ومن ثم فإن كتاب « الإسلام وأصول الحكم » لم يكن بحثاً أكاديمياً من أبحاث السياسة أو علم الكلام عند المفكرين والمثقفين المسلمين، وإيما كان، بالدرجة الأولى وقبل كل شيء جهداً سياسياً في معركة سياسية حامية ، بل ضارية ، وقائمة على قدم وساق ، كما كان تحديا لعرش وملك بكل ما وراءهما من قوى وإمكانيات ، كماكان مناوأة لقطاعات عريضة ذات نفوذ في مختلف أنحاء العالم الإسلامي ... وفوق كل ذلك كان أحد العوامل التي أفسدت على الاستعار البريطاني في مصر والشرق الإسلامي النجاح والاستفادة من «لعبة» الخلافة هذه .. كما سيأتى حديثنا الموثق عن ذلك بعد قليل .

ولذلك لم يكن بالأمر المستغرب أن يثير هذا الكتاب ما أثار من المعارك والصراعات وأن يترتب عليه من النتائج والآثار ماهو أكبر من الحجم الملائم والمتلائم مع قضاياه الفكرية إذا أخذت مجردة ، أو أغفل قارئه هذه الظروف والملابسات .. وماهو أكبر بكثير من حظ هذا الكتاب في الصواب العلمي ، ودقة الرأى في بحث الموضوع! ومن هنا كان من الضروري تقديم بعض رءوس الموضوعات والنقاط التي تبرز وتجسد هذه الملابسات التي تعلقت بهذا السبب الأول من أسباب الضجة الكبرى التي أحدثها هذا الكتاب :

\* فمن الأحداث المعروفة والشهيرة بمصر فى ذلك التاريخ ذلك المؤتمر الدائم الذى أُقيم باسم «المؤتمر الإسلامي العام للخلافة»، والذى أصدر مجلة (الحلافة الإسلامية) كى تدعو لدعوته الرامية إلى مبايعة أحد الملوك والأمراء بحلافة المسلمين.. وكما تدل عليه الكثير من الوقائع والحقائق ـ التي ستأتى الاشارة إلى بعضها ـ فلقد كان العرش المصرى، والملك فؤاد واقفاً خلف أغلب هذا النشاط الذى تجاوز العاصمة إلى المدن والمراكز بل وكثير من قرى مصر فى أعماق الريف (۱).

<sup>(</sup>١) وعلى سبيل المثال نجد فى جريدة «الحساب» العدد الخامس ـ ١٨ نوفبر سنة ١٩٧٤م ـ اخبارا عن قيام لجان فرعية للحلافة فى بلاد محلة دياى، والقصابى، وكفر مجر، التابعة للجنة الحلافة الرئيسية بمركز دسوق.. وأخرى فى بلدى قلين وروينة التابعتين لمركز كفر الشيخ.. وفوه، والسالمية.. الخ.. الخ.. وقس على ذلك قرى كثيرة بأنحاء ريف مصر.. فضلا عن مدنها.

ولم يكن عمل هذا المؤتمر قاصراً على المجتمع المصرى ، بل تعداه إلى كل المجتمعات التي تدين بالإسلام.. والذين تعذر عليهم الاشتراك المباشر في نشاطه كانوا يرسلون إليه وإلى مجلته الرسائل والمذكرات ، وأحياناً كانوا يرسلون إليه «التفويضات» (٢)

\* وغير نشاط مؤتمر الخلافة ومجلته ، أخذت الكثير من الأوساط والعديد من المجلات في التركيز على الأبحاث الدينية الخاصة بالخلافة والإمامة في الإسلام .. وبلغ ذلك إلى حد إصدار الفتاوى التي توحى ، بل تقطع ، بأن صفة الإسلام قد زالت عن المجتمعات الإسلامية وشعوبها بإلغاء «أتاتورك» لمنصب الخلافة العثانية ، وأن كل المسلمين آثمون حتى يبايعوا خليفة آخر ، وأن آثار هذا الإثم ستحل بهم عقابا في الدنيا ، وذلك فضلاً عن عقاب الله لهم يوم القيامة .. وأنهم قد عادوا بسبب ذهاب منصب الخلافة أمة «جاهلية» ، من مات منها مات ميتة «جاهلية» .. فتنشر العديد من المجلات المقالات والفتاوى في هذه المعانى ، وبهذه الألفاظ ، وتتحدث عن أن «نصب الإمام واجب في الملة ، في هذا الزمان ، كغيره وجميع المسلمين آثمون بعدم نصب إمام تجتمع كلمتهم عليه بقدر طاقتهم ، ومعاقبون عليه في الدنيا بما يعلمه أهل البصيرة منهم ، وسيعاقبون في الآخرة بما يعلمه الله تعالى وحده ... إن الجاعة الى أمرنا باتباعها لا تُسمى جهاعة المسلمين إلا إذا كان لها إمام بايعته باختيارها ... إن إمام المسلمين هو رئيس حكومتهم السياسية ، ويجب عليهم أن يكونوا قوة وشوكة له بمقتضى مباعتهم له ... » (٣)

وفى مواجهة هذا النشاط الواسع ، وذلك اللون من ألوان التفكير وفى مواجهة التعاطف الإسلامى الجارف مع فكرة الحلافة ومنصبها ودورها ، أصدر الشيخ على عبد الرازق هذا الكتاب ، الذى جاءكما قال هو عنه : «قولاً غير معروف ، ربما استكرهه سمع المسلم » (<sup>4)</sup>!

والعامل الثانى : الذى جعل حجم المعركة التى أثارها هذا الكتاب أكبر من حجم القضايا الفكرية التى أثارها ـ فما لو أُخذت مجردة ـ هو أنه قد جاء سها مصوبا ضد العرش المصرى

<sup>(</sup>٢) انظر «الأهرام «عدد ١٢ مايو سنة ١٩٧٥م ، وفيه تفويض للمؤتمر من المسلمين فى بعض الجزر الاندونيسية «جمبى سمطرة» يقولون فيه : «سمعنا بما قمتم به من الهمة فى تشكيل مؤتمر الحلافة ، وقد اجمع رأينا على أن نكل أمرنا إلى المؤتمر ، ونعلن ارتباطنا بكم واستعدادنا للعمل بمقرراتكم ، ونرجوكم إخبارنا بما يجب العمل به » . كما بعثوا كذلك إلى محمد فراج المنياوى مدير مجلة المؤتمر رسالة ثناء على المجلة «التي جمعت مقاصد الحلافة ، ودعت إلى جمع شتات العالم الإسلامى ، وتوحيد الكلمة » .

<sup>(</sup>٣) [«المنار» جـ ١ مجلد ٢٦ ص ٣١ عدد ٢٣ إبريل سنة ١٩٢٥ (٢٩ رمضان سنة ١٣٤٣ هـ).

<sup>(</sup>٤) [الإسلام وأصول الحكم]. الكتاب الأول. الباب الثالث ص ٦٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥م.

والملك فؤاد على وجه الخصوص .. وذلك فى وقت كان فيه هذا الملك يجرب طغيان العرش وجبروت النظام الملكى وفردية الاستئثار بالسلطة ضد دستور سنة ١٩٢٣م ، وضد حزب الوفد وزعيمه سعد زغلول باشا [ ١٢٧٣ – ١٣٤٦هـ ١٨٥٧ – ١٩٢٧م ] وضد مجلس النواب الذى انتخب فى ١٢ مارس سنة ١٩٢٥م ، وفاز فيه الوفد بأغلبية ساحقة رغم الضغط والتزوير فأصدر الملك فؤاد قراراً بحله فى ٢٣ مارس سنة ١٩٢٥م ، أى فى نفس اليوم الذى افتتحه فيه ؟!.

أما الأدلة على أن هذا الكتاب كان موقفا ضد الجالس على عرش مصر فى ذلك الحين فكثيرة جداً ، ولا يمكن لمحاولات المؤلف فى بعض المقالات التى كتبها حول الموضوع ، والتى نفى فيها هذه «التهمة» ، لايمكن لهذه المحاولات إلا أن تلقى المزيد من الأضواء ، على هذه الأدلة ، التى نقدم أبرزها فى إيجاز:

۱ \_ فالمؤلف ، فى أولى الكلمات التى يفتتح بها تقديمه لكتابه يتحدث حديث من يتوقع غضب الملك عليه ومحاربته له بسبب هذا الكتاب ، وينبه فى إيحاء إلى أن ما يتوقع وينتظر لن يزيده إلا مضياً فى هذا السبيل ، فيقول : «أشهد أن لا إله إلا الله» ، ولا أعبد إلا إياه ، ولا أخشى أحدا سواه ، له القوة والعزة ، وما سواه ضعيف ذليل ...» ؟! وهى كلمات لها - فى هذه الملابسات وتلك المواقف \_ دلالات تفوق المعانى التى تحملها السطور .

٧ ـ وهو قد عقد كتابه لبحث الخلافة والحكومة فى الإسلام ، ولوكان شأنه شأن الأبحاث النظرية البعيدة عن السياسة اليومية ومعركتها التى كانت قائمة يومئذ ، لتركز البحث حول مبحث « الإمامة » و « الإمام » ، وهو المصطلح الذى غلب فى الفكر الإسلامى على هذه الأبحاث ... ولكننا لابحده يستخدم مصطلحات « الإمامة » و « الإمام » فى كل الكتاب أكثر من تسع وأربعين مرة على حين يستخدم مصطلح « الخليفة » ومشتقاته ـ وكانت المعركة يومئذ دائرة من حوله ـ أكثر من مائتى مرة .. بل نجده ـ ولهذا دلالته ومغزاه ـ يستخدم كلمتى « ملك » و « سلطان » ومشتقاته ما نحوا من مائة وخمسين مرة فى صفحات الكتاب ... وهى أمور ذات دلالات لاتنكر فى هذا الباب .

٣\_ وأكثر من ذلك ، نجد أحاديثه التي ذكر فيها «الخلافة» و «الإمامة» تحت اسم «الملكية» واسم «الملك» ، والتي حاول فيها أن يبدو في صورة المتحدث عن التاريخ ، قد جاءت حديثا مباشرا عن العرش المصرى وطغيانه ، وطغيان النظام الملكي وسلبياته في كل زمان ومكان . . فيقول ، مثلا : « ولولا أن نرتكب شططا في القول لعرضنا على القارئ سلسلة

الخلافة إلى وقتنا هذا ، ليرى على كل حلقة من حلقاتها طابع القهر والغلبة ، وليتبين أن ذلك الذى يُسمى عرشا لا يرتفع إلا على رءوس البشر ، ولا يستقر إلا فوق أعناقهم ، وإن ذلك الذى يسمى تاجا لاحياة له إلا بما يأخذ من حياة البشر ، ولا قوة إلا بما يغتال من قوتهم ، ولاعظمة له ولاكرامة إلا بما يسلب من عظمتهم وكرامتهم .. كالليل إن طال غال الصبح بالقصر .. وإن بريقه إنما هو من بريق السيوف ، ولهيب الحروب ... » (٥) .

ونحن نلفت النظر فى هذا النص إلى ماهو أكثر من اللغة الثورية السائدة فيه ، إذ هو يبدأ بالحديث عن الحلافة ، ثم لايلبث أن يدخل بنا إلى ميدان هو غريب تماما عن مباحثها ومراسمها وقسماتها .. فيتحدث عن «العرش» و «التاج» ، ـ ولم يكن للخلفاء فى التاريخ الإسلامى عرش ولاتاج! ـ ويستخدم أفعال «المضارعة» التى تجعل المعنى أكثر انصرافا إلى الحال والمستقبل ، لا إلى التاريخ الإسلامى القديم؟!.

ثم يتقدم خطوة أبعد من مجرد تصوير طغيان العرش ، وتناقضه الدائم مع القيم التى يعشقها الإنسان ، فيقرر أنه لاخيار أمام الإنسان الحر ، وأنه لابد له من رفض الخضوع للنظام الملكى طالما كان فى استطاعته وإمكانه إزاحة نير القوة الغاشمة وزحزحة السيف القاهر عن الرقباب فيقول : إنه « من الطبيعى فى أولئك المسلمين الذين يدينون بالحرية رأيا ، ويسلكون مذاهبها عملا ، ويأنفون الخضوع إلا لله رب العالمين ، ويناجون ربهم بذلك الاعتقاد فى كل يوم سبع عشرة مرة على الأقل فى خمسة أوقاتهم للصلاة ، من الطبيعى فى أولئك الأباة الأحرار أن يأنفوا الخضوع لرجل منهم أو من غيرهم ، ذلك الخضوع الذى يطالب به الملوك رعيتهم ، إلا خضوعا للقوة ، ونزولا على حكم السيف القاهر » (١)

وكأنما كان الرجل يقرأ صفحة الغيب التى سجلت استقبال الملك فؤاد وأنصاره لكتابه هذا ، فكتب فى صلبه يقول : إن «الغيرة على الملك تحمل الملك على أن يصون عرشه من كل شىء قد يزلزل أركانه ، أو ينقص من حرمته ، أو يقلل من قدسيته ، لذلك كان طبيعيا أن يستحيل الملك وحشا سفاحا ، وشيطانا ماردا ، إذا ظفرت يداه بمن يحاول الخروج عن طاعته ، وتقويض كرسيه وإنه لطبيعى كذلك فى الملك أن يكون عدوا لدودا لكل بحث ولوكان علميا ، يتخيل أنه قد يمس قواعد ملكه ، ويربح من تلقائه ريح الخطر ، ولوكان بعيدا . من هنا نشأ الضغط الملوكى على حرية العلم ، واستبداد الملوك بمعاهد التعليم كلما وجدوا

<sup>(</sup>٥) الكتاب الأول. الباب الثالث. الفقرة السابعة.

<sup>(</sup>٦) الكتاب الأول ، الباب الثالث ، الفقرة الثامنة .

إلى ذلك سبيلا . ولاشك أن علم السياسة هو من أخطر العلوم على الملك ، بما يكشف من أنواع الحكم وخصائصه وأنظمته ، إلى آخره ، لذلك كان حتما على الملوك أن يعادوه وأن يسدوا سبيله على الناس » (٧)

فالكلام هنا عن الملك فؤاد ، وعرشه ، وطغيانه ، وعن قضايا الساعة التي كان يعيشها المجتمع المصرى في ذلك الحين. وما كان لهذا الكلام إلا أن ينصرف إلى تلك الناحية ، حتى وإن أنكر المؤلف ذلك !.

\$ \_ ولقد أبصر هذا الجانب «الثورى» من الكتاب أغلب الذين كتبوا عنه فى ذلك الحين ، وتناول كل واحد هذا الجانب من موقعه ، وبمنطقه ، وفى إطار المصالح السياسية والحزبية التى يرتبط بها ويدافع عنها ..

ولقد وضع المؤلف أحيانا فى موضع الذى يحارب وظهره إلى الحائط .. وذلك عندما حاول بعض خصومه الفكريين أو السياسيين أن يمسكوا بتلابيبه متلبسا بالهجوم على العرش وذات الجالس عليه .. فحاول الدفاع عن نفسه ، وتبرئتها من هذه «التهمة » ، دون أن ينكر شيئا من كتابه .. ومن ثم فإن دفاعه لم يتعد حدود النفى لهذا «الاتهام» الجنائى ، بواسطة العبارات العامة والجمل التي لاتضيف جديدا إلى الموضوع ، والتي لاتنقص منه أيضا!.

« فعندما يحاول بعض أعضاء حزب الوفد استغلال هذا الموقف لصالح « المعارضة » ضد حزب الأحرار الدستوريين ، الذي كان يشارك في الحكومة مؤتلفا مع حزب « الاتحاد » وكانت علاقة على عبد الرازق بالأحرار أشهر وأوثق من مجرد عضوية الحزب \_ عندما يحاول بعض الوفديين استغلال ذلك فيكتب في (كوكب الشرق) مقالا \_ بتوقيع « منتقد سياسي » \_ يقول فيه : إن المقصود بهذا الكتاب إنما هو العرش المصرى ، والتاج المصرى ، وذات الملك فؤاد ... يبادر على عبد الرازق إلى البراءة من هذا « الاتهام » ويعلن أن مراده إنما هم الملوك « الآخرون » .. فيكتب في مقال عنوانه « الإسلام وأصول الحكم ، عرش وتاج وذات ملكية » قائلا : « ... أولئك ملوك لم يرعوا للعلم حرمة ، ولا عرفوا للحرية قدرا ، وملك مصر ملكا مصر أعز الله دولته \_ وما يضيره ألا يكون خليفة ، هو أول ملك عرفه الإسلام في مصر ملكا دستوريا ، ينصر العلم والعلماء ، ويؤيد في بلده مبادئ الحرية ... » (^ ) .. فيرفع « الاتهام »

<sup>(</sup>٧) الكتاب الأول ، الباب الثالث ، الفقرة الحادية عشرة .

<sup>(</sup>٨) جريدة «السياسة» اليومية ، عدد ٢٣ يوليو سنة ١٩٢٥م.

الذى يعاقب عليه القانون ، ويقف صامدا ضد أن يتولى الملك فؤاد منصب «الخلافة » على المسلمين !.

\* وعندما يكتب الشيخ محمد شاكر [ ١٢٨٧ - ١٣٥٨ - ١٨٦٦ - ١٩٣٩م ] الوكيل السابق للأزهر ، مقالا « يتهم » فيه صاحب (الإسلام وأصول الحكم) بأنه يحبذ أن تقوم فى مصر « جمهورية لادينية » (أى جمهورية مدنية - علمانية - ) ، وبأنه « ثائر على الحكومة وخارج عن نظمها الثابتة » ، يبادر المؤلف إلى نفى هذه «التهم » التى يعاقب عليها القانون ، وذلك دون أن يتخلى عن شيء من الصفحات التى تضمنها كتابه ضد النظام الملكى ، وضد محاولات إضافة صفة «الخلافة » وصبغة «الإمامة » إلى ذات الجالس على العرش فى ذلك الحين (٩)

بل إن تقييم كتاب على عبد الرازق كعمل موجه ضد العرش المصرى وذات الحالس عليه ، لم يكن يومئذ أمراً قاصراً على محاولات أعدائه الفكريين وخصومه السياسيين ، ولم يكن محرد مناورات حزبية صنعتها الصراعات السياسية على الحكم فى ذلك الحين .. فلقد أبصر هذا الجانب من الكتاب ، وقيمه هذا التقييم كتاب ومفكرون كانوا من أكثر الناس إخلاصا للكتاب ومؤلفه ، وكتبوا فى ذلك ـ تلميحا أو تسلما ـ الشيء الكثير.

فعندما اعتزمت «هيئة كبار العلماء» بالأزهر «محاكمة» الشيخ على عبد الرازق ، على كتابه هذا ، كتب الدكتور محمد حسين هيكل [ ١٣٠٥ – ١٣٧٥ هـ ١٩٥٨ – ١٩٥٦ م] مقالا شديد السخرية من هذه المحاكمة ، يدافع فيه عن الكتاب ومؤلفه ، جاء فيه : « ... وماذا تقول في عالم من علماء الإسلام يريد ألا يكون للمسلمين خليفة في وقت يطمع فيه كل ملك من ملوك المسلمين وكل أمير من أمرائهم في أن يكون خليفة ؟ .. ثم ماذا تقول في عالم مسلم مصرى يقول بوجوب ارتباط مصر وانكلترا برباط الصداقة ، ويذهب في ذلك مذهب المتطرفين ، ثم يقف في وجه اقامة خليفة ، بيما تريد انكلترا أن يكون خليفة ، وأن يكون هذا الخليفة واحداً من الملوك أو الأمراء الواقعين تحت نفوذها ؟ ! ، أو لم يكن الأولى لم والأجدر به أن يترك الخلق للخالق حتى يقام الخليفة ، فيرضى أمير ، وإن غضب أمراء ؟ ! وترضى انكلترا ، وقد يكون في رضاها ما يقرب المسائل المعلقة بيننا وبينها ؟ ! .. أه ما أظن واحداً من أصدقاء الشيخ على عبد الرازق ، بل ما أظن الشيخ نفسه إلا يرى ،أمام ما أظن واحداً من أصدقاء الشيخ على عبد الرازق ، بل ما أظن الشيخ نفسه إلا يرى ،أمام

<sup>(</sup>٩) جريدة «السياسة» اليومية ، عدد ٢٤ يوليو سنة ١٩٢٥م.

هذه الاعتبارات ، أن الشيخ أخطأ خطأ بيناً يستحق عليه المحاكمة ؟ ! . . » (١٠٠) .

والكاتب هنا \_ وهو عليم ببواطن الأمور \_ يلتى أضواء بالغة الأهمية على وقوف انكلترا خلف العرش المصرى وذات الجالس عليه فى هذه المعركة ، من أجل اقامته خليفة على المسلمين ، أو على الأقل التلويح له بهذا «الشرف» كى تحكم قبضتها عليه وعلى المبلاد وحتى يسير معها إلى أبعد مدى فى مناوأة الوفد وسعد زغلول . فنحن لا نعتقد برغبة انجلترا فى بقاء الحلافة الإسلامية .. وما أرادت إلا «اللعب بورقتها» فقط!

وجريدة «التيمز» البريطانية تحدد مكان الملك فؤاد من هذه المعركة بوضوح حاسم وتشير إلى دور انجلترا ، وكيف أن فى يدها الإتيان بتأييد العلماء المسلمين السنيين لحلافته من الملاد التى تستعمرها ، غير مصر ، وذلك عندما تتحدث عن الموضوع من جوانبه المتعددة فتقول : إنه «... بعد أن أقصى الخليفة الأخير من تركيا ، أُقترح عقد مؤتمر فى القاهر من زعماء السنيين لتعيين خليفة . ولأسباب عديدة تعذر عقد المؤتمر فى سنة ١٩٢٥م (١١) ولكن ترجو السكرتارية التى تألفت فى الأزهر أن يعقد المؤتمر فى الربيع القادم ، والمعتقد أن علماء الدين فى مصر يحبذون ترشيح الملك فؤاد للخلافة . وليس ثمة ما يدعو إلى القول بأن الملك «فؤاد» يرفض شرفاً عظيماً كهذا ، وما ينطوى عليه من تقدير ظاهر لتمسكه بالمبادئ المدينية الصحيحة ، على أن عرض هذا المنصب على جلالته يتوقف على رضى علماء بلدان أخرى هى أشد محافظة على التقاليد من مصر» (١٢) .

وصاحب (حوليات مصر السياسية ) ـ وعلاقته بالقصر الملكى وثيقة وشهيرة ـ يتحدث كيف «كانت مسألة الحلافة فى ذلك الحين محل اهتام الشعوب الإسلامية ، ومطمح أنظار بعض الملوك والسلاطين الراغبين فى توسيع نفوذهم ، ولوكان هذا الاتساع وهمياً محتاً » (١٣) ، ثم لا يلبث أن يحدد ـ دون تصريح ـ أن العرش المصرى هو الذى كان وراء كل ألحرب التى شنت على كتاب على عبد الرازق ، عندما يقول : لقد «أخذت مسألة كتاب (الإسلام وأصول الحكم) تحور ، إلى أن أوحى إلى هيئة كبار العلماء أن تبحث الكتاب »! (١٤)

<sup>(</sup>١٠) جريدة «السياسة» اليومية عدد ٢٢ يوليو سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>١١) كان مقررا لهذا المؤتمر أن ينعقد في مارس سنة ١٩٢٥ م.

<sup>(</sup>۱۲) «الأهرام» في ١٤ سبتمبر سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>١٣) حوليات مصر السياسية . الحولية الثانية سنة ١٩٢٥ ص ٧٤٥.

<sup>(</sup>١٤) المرجع السابق ، ص ٧٤٥. وفي العدد العاشر من جريدة « الحساب » الصادر في ٢٣ ديسمبر سنة ١٩٢٤ نقرأ تحت عنوان « الحلافة الإسلامية » مقالا جاء فيه : « إن لمصر في مسألة الحلافة آمالا عظيمة نرجو الله أن تتحقق ...» .

وأهمية هذا التحديد لطبيعة الدور الذى قام به هذا الكتاب ضد العرش المصرى وذات الحالس عليه ، وطبيعة الدور الذى لعبه هذا العرش ضد الكتاب ، وحجم هذا الدور . أهمية كل ذلك تتعدى هذه الجزئية إلى إلقاء المزيد من الأضواء على مواقف الأوساط والدوائر والقوى التى انتظمها الركب الذى تحرك ضد هذا الكتاب ، وعلاقة هذه القوى بالقصر ، والمصالح المتشابكة التى ربطتهم جميعا ضد الفكر المناهض لمطامع الملك فؤاد فى خلافة المسلمين فى ذلك الحين (١٥).

\* \* \*

لكن .. وقبل أن نعرض لموقف الفرقاء المحتلفين من كتاب [ الإسلام وأصول الحكم ] .. وقبل أن نضع بين أيدى الباحثين والقراء «الوثائق» المحسدة للمعركة الفكرية الكبرى التي أثارها هذا الكتاب .. قبل كل ذلك .. ماذا قال الشيخ على عبد الرازق في هذا الكتاب ؟ .. ومن هو الشيخ على عبد الرازق ؟؟ ..

<sup>(10)</sup> كان محمد إبراهيم الجزيرى يصدر حينند مجلة «القضاء الشرعى» وكان الشيخ عبد الوهاب خلاف يكتب فيها عن (الإمامة والحلاقة) ويلتق فى عدد من النقاط مع آراء الشيخ على عبدالرازق ، فكان ذلك «سببا فى أن كبيرا من رجال السراى استدعى إليه الشيخ خلاف ونصحه أن يكف عن الكتابة فى هذا الموضوع» فتوقف الشيخ خلاف ، بل وسنحب من المطبعة مقالاكان قد كتبه للمجلة فى ذات الموضوع (انظر ص ٢١ ـ ٩٣ من «سعد زغلول \_ ذكريات تاريخية طريقة» للجزيرى) طبعة كتاب اليوم.

### المؤلف

ونحن إذا أردنا أن نعرّف بصاحب [الإسلام وأصول الحكم] في سطور .. فإن بالأستطاعة أن نقول :

- إنه واحد من أبناء أسرة من أسر «كبار الملاك» المصرية .. كانت ذات مكانة في الغني والعلم والنفوذ ..
- ولد فی قریة «أبو جرج»، بمحافظة «المنیا»، من صعید مصر سنة ١٣٠٥ هـ.
- ولقد التحق \_ بعد أن حفظ القرآن الكريم \_ بالأزهر الشريف \_ فى القاهرة \_ وكان من شيوخه الذين تلقى عنهم العلم الشيخ أحمد أبو خطوة [ ١٢٦٨ \_ ١٣٢٤ هـ ١٨٥٧ \_ ١٩٠٦ م] والشيخ أبو عليان .
- ولقد كان بيت آل عبد الرازق بالقاهرة ندوة لصفوة رجال الفكر، من مثل الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ ١٩٠٥ م] وتلامذته ومريديه .. ورجالات «حزب الأمة»، من مثل زعيمه أحمد لطني السيد باشا [ ١٢٨٩ ١٣٨٣هـ ١٨٧٢ ١٩٦٣ م] وأركان الحزب ومفكريه .. فلقد كانت الأسرة من أعمدة «حزب الأمة» .. ومن بعده «حزب الأحرار الدستوريين» ..
- وفى سنة ١٩٠٨م نشأت الجامعة المصرية ، لتنهج فى التعليم مناهج الحضارة الغربية فالتحق بها على عبد الرازق ، وجمع بين الدراسة فيها والدراسة فى الأزهر الشريف ...
  - وفى سنة ١٩١٢م تخرج من الأزهر ، وحصل على شهادة «العالمية » . .
- وعقب تخرجه سافر إلى انجلترا ، على نفقة أسرته ، والتحق هناك بجامعة أكسفورد عازما على دراسة الاقتصاد .. لكن اندلاع الحرب العالمية الأولى جعله يعود إلى مصر سنة ١٩١٥م .
- وفي سنة ١٩١٥م غين قاضيا شرعيا .. واستمر في هذا العمل حتى أصدر كتابه

- [الإسلام وأصول الحكم] سنة ١٩٢٥م ـ وكان قاضيا بمحكة المنصورة الشرعية ـ فكان من تداعى أحداث المعركة السياسية التي أثارها هذا الكتاب أن فصل من عمله فكان من سبتمبرسنة ١٩٢٥ م ٢٩ من صفر سنة ١٧٤٤ هـ تنفيذا للحكم التأديبي الذي أصدرته «هيئة كبار العلماء» في ١٢ من أغسطس سنة ١٩٢٥ م ٢٢ من محرم سنة ١٣٤٤ هـ . . ، والذي أخرجته بموجبه من «زمرة العلماء»! . .
- وبعد ذلك سافر إلى لندن ، دارسا .. وإلى شهالى أفريقيا ، سائحا .. ومن هناك كتب عددا من المقالات التي نشرتها له مجلة [السياسة] التي كان يصدرها «الأحرار الدستوريون » ..
- وبعد أن تولى أخوه الشيخ مصطفى عبدالرازق باشا [١٣٠٢ ـ ١٣٦٦هـ ١٨٨٥ ـ ١٩٤٦ م] مشيخة الأزهر سنة ١٩٤٥ م، أعاد الأزهر للشيخ على عبدالرازق اعتباره فلنخل، ثانية، في « زمرة العلماء»!..
- ودخل الوزارة ، وزيرا للأوقاف ، مابين ٢٨ من ديسمبرسنة ١٩٤٨ م و ٢٥ من يوليوسنة ١٩٤٩ م في الوزارة التي رأسها إبراهيم عبد الهادي باشا [١٣١٦ ـ ١٤٠١ هـ] [١٩٩٨ ـ ١٩٨١ م] . كما شغل عضوية مجلس النواب ، ومجلس الشيوخ . وعين عضوا بمجمع اللغة العربية .
- وله ، غير كتابه [الإسلام وأصول الحكم] ، كتاب [الإجاع في الشريعة الإسلامية] ، وهو محاضرات ألقاها على طلاب كلية الحقوق بجامعة القاهرة .. وكتاب [أمالى على عبد الرازق] ، وهو محاضرات ألقاها على طلاب كلية الآداب بجامعة القاهرة .. كما ألق على طلاب المعهد العالى للدراسات العربية \_ التابع لجامعة الدول العربية \_ عددا من المحاضرات عن الإمام محمد عبده وفكره في الإصلاح الإسلامي ... كذلك جمع بعضا من آثار أخيه الشيخ مصطفى عبد الرازق ، ونشرها بعنوان [ من آثار الشيخ مصطفى عبد الرازق ] وقدم لها الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ \_ بعنوان [ من آثار الشيخ مصطفى عبد الرازق ] وقدم لها الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ \_ ١٣٩٣هـ ١٣٩٨ ] .
- وانتقل إلى جوار ربه فى ٢٣ من سبتمبر سنة ١٩٦٦ م ٧ من جماد الثانى سنة ١٣٨٦ هـ .
   هذا عن المؤلف .. المرحوم الشيخ على عبد الرازق .

# والكتاب الإسلام وأصول الحكم المشاهدة والحكومة في الإسلام والحكومة في الإسلام

• الفكرة المحورية والجوهرية، والخطيرة، في هذا الكتاب هي دعوى الشيخ على عبد الرازق: أن الإسلام دين لا دولة، ورسالة روحية لا علاقة لها بالحكومة والسياسة الدنيوية وعارة الكون وتنظيم المجتمعات. وأن نبي الإسلام محمدا ـ صلى الله عليه وسلم - لم يؤسس دولة، ولم يرأس حكومة، ولم يسس مجتمعاً. ولم يدع إلى شيء من ذلك . بلكان رسولا فقط، ماعليه إلا البلاغ.

ولما كان الأمركذلك ، فليس للإسلام رأى \_ يجب علينا أن نلتمسه من مصادر الدين وأصوله \_ في نوع الحكومة .. فلا رأى للإسلام في هذا الموضوع ، وعلى المسلمين ، كأمّة أو أم ، أن يلتمسوا لسياستهم الحكومة الصالحة ، بمعايير العقل والمصلحة والتجريب ، دون أن يقيموا وزنا لدعوة القائلين «محكومة إسلامية» ، ومن يتصورون أن هذه «الحكومة الإسلامية» هي نظام «الخلافة» بالذات ..

«إن الناس لايصلحون فوضى لاسراة لهم ... ويمكن أن يقال: إن المسلمين إذا اعتبرناهم جاعة منفصلين وحدهم ، كانوا كغيرهم من أمم العالم كله ، محتاجين إلى حكومة تضبط أمورهم ، وترعى شئونهم ... فى أى صورة كانت الحكومة ، ومن أى نوع ، مطلقة أو مقيدة ، فردية أو جمهورية استبدادية أو دستورية أو شورية ، ديمقراطية أو اشتراكية أو بلشفية ... ومعاذ الله أن يجعل عز هذا الدين وذله منوطين بنوع من الحكومة ولا بصنف من الأمراء ، ولايريد الله جل شأنه لعباده المسلمين أن يكون صلاحهم وفسادهم رهن الخلافة ، ولاتحت رحمة الخلفاء » (۱)

• وانطلاقا من هذه الدعوى المحورية .. مضى الشيخ على عبد الرازق فأدان فكر علماء الإسلام القائل بوجوب «الخلافة والإمامة»، وجوبا دينيا .. وقال إن هؤلاء العلماء

<sup>(</sup>١) [الإسلام وأصول الحكم] ص ٣٤، ٣٥، ٣٨. الكتاب الأول. الباب الثالث.

بلسان أغلبيتهم الساحقة ، ومن خلفهم عامة المسلمين قد تصوروا «الخليفة» حاكما مطلقا .. يستمد سلطانه وسلطاته من الله ـ سبحانه وتعالى ـ . . ويمتلك ولاية عامة وتامة وشاملة على دين الناس ودنياهم كولاية الله ، سبحانه ، وولاية الرسول ، عليه الصلاة والسلام ..

«فالحليفة عندهم يقوم في منصبه مقام الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ ... وينزل من أمته بمنزلة الرسول من المؤمنين ، له عليهم الولاية العامة ، والطاعة التامة ، والسلطان الشامل ، وله حق القيام على ديهم ، فيقيم فيهم حدوده ، وينفذ شرائعه ، وله بالأولى حق القيام على شئون دنياهم أيضا ... وهو أيضا حمى الله في بلاده ، وظله الممدود على عباده ، ومن كان ظل الله في أرضه وخليفة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فولايته عامة ومطلقة ، كولاية الله تعالى وولاية رسوله الكريم ... يكون له وحده الأمر والنهى ، وبيده وحده زمام الأمة ، وتدبير ماجل من شئونها وما صغر .... بل لقد رفعوه فوق صف البشر ووضعوه غير بعيد من مقام العزة الإلهية .. وهو يستمد سلطانه من سلطان الله تعالى ، وقوته من وقوته من

وإذا كان الإسلام دينا لا دولة .. وإذا كان محمد ـ صلى الله عليه وسلم ـ رسولا لا حاكما ... فليس للدين الإسلامي رأى في حكومة بعينها ، ولامطلب في نظام سياسي بذاته فضلا عن أن يكون هذا النظام هو « الخلافة » التي « لم ترتكز في الإسلام إلا على أساس القوة الرهيبة » (٣) .

تلك هي الأفكار المحورية والجوهرية لكتاب [الإسلام وأصول الحكم].. الذي قدمه المرحوم الشيخ على عبد الرازق بعد إلغاء الحلافة العثانية بعام، وفى مناخ كان المسلمون يبحثون فيه أمر الخلافة، ويسعون إلى إحيائها وتجديدها..

صحيح أن الكتاب من جيث الحجم ، صغير جدا .. بل هو كما وصفه صاحبه في المقدمة \_ « ورقات » .. لكنه جاء \_ كما وصفه مؤلفه أيضا \_ « قولا غير معروف ، وربما استكرهه سمع المسلم » ! .. لكن الرجل قد أمل « أن يجد الباحثون في هذه الورقات شيئاً من جدة الرأى » (٤)

<sup>(</sup>٢) [الإسلام وأصول الحكم] ص ٢ ـ \$ ، ٧ ، ٨ . الكتاب الأول . الباب الأول .

<sup>(</sup>٣) [الإسلام وأصول الحكم] ص ٢٥. الكتاب الأول. الباب الثالث.

<sup>(</sup>٤) [الإسلام وأصول الحكم] المقدمة . صفحة ص .

ولقد كنا ، نحن بدورنا ، نؤمل أن نقدم للقارئ المعاصر النص الكامل لهذا الكتاب الهام والخطير ، ليرى رأيه فيه ، وليحكم له ، أو عليه .. ففي هذا الكتاب اختلفت الآراء وتصارعت الأفكار ، كما لم تختلف وتتصارع على كتاب من الكتب ..

• فمن الناس من رأى فيه الكثير من «جدة الرأى » فسلك صاحبه فى عداد المفكرين المستنبرين والفقهاء المجددين ..

• ومنهم من رآه رأس حربة للغزو الفكرى الغربى ، موجهة إلى صدر الإسلام والمسلمين .. لأنه في رأى هذا الفريق قد جعل الإسلام كالمسيحية ، مجرد دعوة دينية وروحية ، تطلب من أتباعها أن يدعوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ... كما سوى بين الواقع التاريخي الإسلامي والواقع التاريخي لأوربا العصور المظلمة ، تحت هيمنة الكنيسة الكاثوليكية وبابويتها واستبدادها بالحكم بالحق الإلهي ... الأمر الذي يوحي بأن نهضة المسلمين كانت نهضة الغرب إنما هي « بالعلمانية » وفصل الدين عن الدولة ... فهو أي الكتاب جزء من فكرية « غزوة التغريب » ! ..

كنا نود أن نقدم للقارئ المعاصر النص الكامل لهذا الكتاب ليرى رأيه فيه .. وليحكم له أو عليه .. فهو برأينا ، أخطر وثيقة فى أكبر معركة فكرية شهدها تاريخ الإسلام الحديث ... وهى معركة مازالت قائمة حتى اليوم على قدم وساق ..

لكن هناك محاذير دون تقديم النص الكامل لهذا الكتاب ...

فالذين يملكون حقوق نشر هذا الكتاب ، كاملا ، هم ورثة مؤلفه ... وهؤلاء الورثة يرفضون إعادة طبعه ، بحجة أن في إعادة نشر هذه الأفكار إساءة إلى والدهم ؟! الذي يقولون إنه قد غير آراءه هذه أواخر حياته ، وأنه قد شرع في كتابة صفحات يسجل فيها هذا التطور في تفكيره ، فكتب ثلاث صفحات ، ثم وافاه الأجل .. ولقد ضاعت هذه الصفحات الثلاث ؟!.. (ه)

ورغم ضعف هذه الحجة \_ إذ فى استطاعة ورثة المؤلف أن يعيدوا طبع الكتاب \_ كوثيقة فكرية تاريخية \_ مع التقديم له ممقدمة تتضمن هذه المعلومات \_ الأمر الذى سينصف والدهم ، ويرد له كل الاعتبار لدى الإسلاميين ، الذين وصل بهم « الغضب » من الكتاب

<sup>(</sup>٥) لقد حدثني بهذه المعلومات «محمد على عبد الرازق» أكبر أبنائه سنة ١٩٧١م.

إلى حد اتهام مؤلفه بالردة والزندقة والإلحاد والعالة للاستعار؟! (٢) \_ رغم أن هذا هو رأينا فى موقف أبناء الشيخ على عبد الرازق من إعادة طبع كتابه .. إلا أن سلطان القانون \_ الذى يجعل لهؤلاء الورثة كل حقوق النشر لأعمال مورثهم الفكرية حتى خمسين عاما من وفاته \_ يمنعنا من تقديم النص الكامل لهذا الكتاب .

لكننا ، أمام هذه «العقبة القانونية » ، ننبه القارئ والباحث إلى أمرين ، بهما يستطيع الوقوف على جميع مايود الوقوف عليه من أفكار وكلمات هذا الكتاب :

الأمر الأول : هو أن الحصول على النص الكامل لكتاب [ الإسلام وأصول الحكم ] ليس بالأمر العسير...

- فلقد طبعه مؤلفه طبعتان في سنة ١٩٢٥م.. وفي المكتبات القومية بقايا من نسخ هاتين
   الطبعتين.
- وفى سنة ١٩٦٦م صدرت له طبعة فى بيروت \_ عن دار مكتبة الحياة \_ مع نقد وتعليق للدكتور ممدوح حتى .
  - وفى نوفمبر سنة ١٩٧١م نشرت نصه الكامل مجلة [الطليعة].. المصرية.
- وفى سنة ١٩٧٢م صدرت له فى بيروت طبعة جديدة \_ عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر \_ تصدرتها دراسة عن المعركة التي أثارها صدوره الأول ، ووثائق هذه المعركة ...

وقد تكون له طبعات أخرى غير هذه الطبعات .. وإذن ، فإن العثور على النص الكامل لهذا الكتاب ليس بالأمر المستحيل ، بل ولا هو بالعسير !..

والأمر الثانى: هو أننا، فى هذا المقام، قد اجتهدنا أن نضع بين يدى القارئ والباحث وبذات كلمات الشيخ على عبد الرازق، النصوص التى عبر بها الرجل عن الأفكار المحورية والجوهرية فى هذا الكتاب ...

فلقد سبق وقدمنا النصوص التي عبر بها عن رأيه في «الخلافة» و «الخليفة» وسلطاته

 <sup>(</sup>٦) انظر - كنموذج لهذا اللون من التقييم - كتاب الدكتور محمد ضياء الدين الريس [الإسلام والحلافة في العصر
 الحديث . نقد كتاب الإسلام وأصول الحكم ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م .

ومصدر هذه السلطات .. سواء أكان ذلك فى التاريخ الإسلامى أم فى فكر علماء المسلمين وعامتهم ..

وها عن نضع بين يدى القارئ والباحث ، من نصوص هذا الكتاب . ما يو بغرض الإيضاح الكامل لرأى مؤلفه فى القضية المحورية والجوهرية \_ بل قضية القضايا \_ فى هذا الكتاب ، وفى موضوعه ، وفى المعركة التي أثارها ، والتي لا تزال قائمة حتى الآن ... «قضية «الدين والدولة» وعلاقة «الإسلام» بـ « السياسة وتنظيم المجتمعات » .... ففى هذه القضية يقول الشيخ على عبد الرازق ، تحت عنوان : [ الرسالة والحكم ] :

• « لا يهولنك البحث فى أن الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان ملكا أم لا ، ولا تحسن أن ذلك البحث ذو خطر فى الدين قد يخشى شره على إيمان الباحث ، فالأمر ، إن فطنت إليه ، أهون من أن يخرج مؤمنا من حظيرة الإيمان ، بل وأهون من أن يزحزح المتقى عن حظيرة التقوى .

وإنما قد يبدو لك الأمر خطيرا لأنه يتصل بمقام النبوة ، ويرتبط بمركز الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ ولكنه على ذلك لايمس فى الحقيقة شيئا من جوهر الدين . ولا أركان الإسلام . وربما كان ذلك البحث جديدا فى الإسلام لم يتناوله المسلمون من قبل على وجه صريح ولم يستقر للعلماء فيه رأى واضح ، وإذا فليس بدعا فى الدين ، ولاشذوذا عن مذاهب المسلمين ، أن يذهب باحث إلى أن النبي \_ عليه السلام \_ كان رسولاً وملكا ، وليس بدعا ولا شذوذا أن يخالف فى ذلك مخالف ، فذلك بحث خارج عن دائرة العقائد الدينية التي تعارف العلماء بحثها ، واستقر لهم فيها مذهب ، وهو أدخل فى باب البحث العلمى منه فى باب الدين فأقدم ولا تخف ، إنك من الآمنين .

• أنت تعلم أن الرسالة غير الملك ، وأنه ليس بينها شيء من التلازم بوجه من الوجوه ، وأن الرسالة مقام والملك مقام آخر ، فكم من ملك ليس نبيا ولا رسولا ، وكم لله جل شأنه من رسل لم يكونوا ملوكا . بل إن أكثر من عرفنا من الرسل إنما كانوا رسلا فحسب .

ولقد كان عيسى بن مريم عليه السلام رسول الدعوة المسيحية . وزعيم المسيحيين ، وكان مع هذا يدعو إلى الاذعان لقيصر ، ويؤمن بسلطانه . وهو الذي أرسل بين أتباعه تلك الكلمة البالغة (٧) « أعطوا ما لقيصر لقيصر وما لله لله » .

وكان يوسف بن يعقوب عليه السلام ، عاملا من العال ، فى دولة الريان بن الوليد ، فرعون مصر . ومن بعده كان عاملا لقابوس بن مصعب (^) .

ولانعرف فى تاريخ الرسل من جمع الله له بين «الرسالة والملك » إلا قليلا. فهل كان محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ ممن جمع الله له بين الرسالة والملك ، أم كان رسولا غير ملك ؟

● لانعرف لأحد من العلماء رأيا صريحا فى ذلك البحث ولا نجد من تعرض للكلام فيه . بحسب ما أتبح لنا . ولكنا قد نستطيع بطريق الاستنتاج أن نقول : إن المسلم العامى يجنح غالبا إلى اعتقاد أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان ملكا رسولا ، وأنه أسس بالإسلام دولة سياسية مدنية ، كان هو ملكها وسيدها . لعل ذلك هو الرأى الذى يتلاءم مع دوق المسلمين العام ، ومع مايتبادر من أحوالهم فى الجملة ، ولعله أيضا هو رأى جمهور العلماء من المسلمين ، فإنك تراهم ، إذا عرض لهم الكلام فى شىء يتصل بذلك الموضوع . يميلون إلى اعتبار الإسلام وحدة سياسية ، ودولة أسسها النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ .

وكلام ابن خلدون فى مقدمته ينحو ذلك المنحى . فقد جعل الخلافة التى هم نيابة عن صاحب الشرع فى حفظ الدين وسياسة الدنيا ، شاملة للملك والملك مندرجا تحتها الخ (٩)

وقد نقل المرحوم رفاعة بك رافع عن كتاب تخريج الدلالات السمعية مايشبه أن يكون صريحا فى ذلك الرأى ، بل الواقع أنه صريح ، قال ما ملخصه (١٠٠ «إن من لم ترسخ فى المعارف قدمه ، وليس لديه من أدوات الطالب إلا يداه وقلمه ، يحسب كثيرا من الأعال السلطانية مبتدعا لامتبعا ، وأن العامل على خطة ذنيوية ، ليس عاملا فى عالة

<sup>(</sup>٧) انجيل متى من الاصحاح الثانى والعشرين آية « ٢١».

<sup>(</sup>٨) راجع تاريخ أبي الفداء جر ١ ص ١٨.

<sup>(</sup>٩) راجع المقدمة: فصل في الخطط الدينية الخلافية ص ٢٠٦ وغيره.

<sup>(</sup>١٠) سهاية الايجاز فى سيرة ساكن الحجاز ص ٣٥٠ طبع بمطبعة المعارف الملكية تحت نظارة قلم الروضة والمطبوعات سنة

سنية ، ويظن أن عالته دنية . فلهذا جمعت ما علمته من تلك العالات في كتاب يوضح نشرها ، ويبين الأمر لمن جهل أمرها ، فذكرت في كل عالة من ولاه عليها الرسول من الصحابة ، ليعلم ذلك من يليها الآن ، فيشكر الله على أن استعمله في عمل شرعى ، كان يتولاه من أصحاب رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ من صلح له ، وأقامه المولى في ذلك مقامه » اه .

ثم لخص رفاعة بك الكلام في الوظائف والعالات البلدية ، خصوصية وعمومية أهلية داخلية وجهادية التي هي عبارة عن نظام السلطنة الإسلامية وما يتعلق بها من الحرف والصنائع ، والعالات الشرعية ، على ما كان في عهد رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم وجمع في ذلك بين الكلام على خدمه الخاصة به ـ صلى الله عليه وسلم ـ وما يضاف إلى الإمامة العظمى من الأعال الأولية كالوزارة والحجابة وولاية البدن (١١) والسقاية (١١) والكتابة وما يضاف إلى العملات الفقهية من معلم القرآن ومعلم الكتابة ومعلم الفقه ، والمفتى وإمام الصلاة والمؤذن ... ، ثم ذكر التراجمة وكتابة الجيش والعطاء والديوان والزمام ، وبين أن للديوان أصلا في عهد رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ ثم ذكر العالات المتعلقة الشهود وكتابة الشروط والعقود والمواريث والنفقات ، والقضاء وما يتعلق به من إشهاد الشهود وكتابة الشروط والعقود والمواريث والنفقات ، والقسام وناظر البناء للتحديد ، وذكر المحتسب والمنادى ، ومتولى حراسة المدينة ، والجاسوس لأهل المدينة ، والسجان ومقيمى الحمدود والمنادى ، ومتولى حراسة المدينة ، والجاسوس لأهل المدينة ، والسجان ومقيمى الحمدود غم ذهب يعدد الأعمال الحكومية واحدا بعد واحد ، حتى لم يكد يدع شيئا ، وحتى قال رفاعة بك : إن ذلك شيء لم يف به غالب مؤلني كتب السير بل جميعهم .

- لاشك فى أن الحكومة النبوية كان فيها بعض ما يشبه أن يكون من مظاهر الحكومة السياسية وآثار السلطنة والملك.
- أول ما يحطر بالبال مثالاً من أمثلة الشئون الملكية ، التي ظهرت أيام النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ مسألة الجهاد ، فقد غزا ـ صلى الله عليه وسلم ـ المخالفين لدينه من قومه العرب ، وفتح بلادهم ، وغنم أموالهم ، وسبى رجالهم ونساءهم . ولاشك في أنه ـ صلى الله عليه وسلم ـ قد امتد بصره إلى ما وراء جزيرة العرب ، واستعد للانسياب بجيشه في

<sup>(</sup>١١) البدن واحدتها بدنة وهي ناقة أو بقرة تنحر بمكة اهـ منه.

<sup>(</sup>١٢) سقاية الحاج.

أقطار الأرض ، وبدأ (١٣) فعلا يصارع دولة الرومان فى الغرب ، ويدعو إلى الانقياد لدينه كسرى الفرس فى الشرق ، ونجاشي الحبشة ومقوقس مصر الخ .

وظاهر أول وهلة أن الجهاد لا يكون لمجرد الدعوة إلى الدين ، ولا لحمل الناس على الإيمان بالله ورسوله ، وإنما يكون الجهاد لتثبيت السلطان ، وتوسيع الملك .

دعوة الدين دعوة إلى الله تعالى ، وقوام تلك الدعوة لا يكون إلا البيان ، وتحريك القلوب بوسائل التأثير والاقناع فأما القوة والإكراه فلا يناسبان دعوة يكون الغرض منها هداية القلوب ، وتطهير العقائد . وما عرفنا فى تاريخ الرسل رجلا حمل الناس على الإيمان بالله بحد السيف ، ولا غزا قوما فى سبيل الإقناع بدينه ، وذلك هو نفس المبدأ الذى يقرره النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فياكان يبلغ من كتاب الله .

تلك مبادئ صريحة فى أن رسالة النبى - صلى الله عليه وسلم - كرسالة إخوانه من قبل ، إنما تعتمد على القوة والبطش ، وإذا كان - صلى الله عليه وسلم - قد لجأ إلى القوة والرهبة ، فذلك لا يكون فى سبيل الدعوة إلى الدين ، وإبلاغ رسالته إلى العالمين ، وما يكون لنا أن نفهم إلا أنه كان فى سبيل الملك ولتكوين الحكومة الإسلامية . ولا تقوم حكومة إلا على السيف ، وبحكم القهر والغلبة فذلك عندهم هو سر الجهاد النبوى ومعناه .

(۱۸) سورة يونس: ۹۹.

<sup>(</sup>١٣) اشارة إلى غزوة مؤتة وسرية أسامة بن زيد إلى أبني.

<sup>(</sup>١٤) سورة البقرة : ٢٥٦ .

<sup>(</sup>١٥) سورة النحل : ١٢٥ .

<sup>(</sup>١٦) سورة الغاشية : ٢١ .

<sup>(</sup>۱۷) سورة آل عمران : ۲۰.

• قلنا إن الجهاد كان آيةً من آيات الدولة الإسلامية ، ومثالا من أمثلة الشئون الملكية ، وإليك مثلا آخر:

كان فى زمن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ عمل كبير متعلق بالشئون المالية ، من حيت الايرادات والمصروفات ، ومن حيث جمع المال من جهاته العديدة ، «الزكاة والجزية والغنائم الخ» ومن حيث توزيع ذلك كله بين مصارفه ، وكان له \_صلى الله عليه وسلم سعاة وجباة ، يتولون ذلك له ، ولاشك أن تدبير المال عمل ملكى ، بل هو أهم مقومات الحكومات ، على أنه خارج عن وظيفة الرسالة من حيث هى ، وبعيد عن عمل الرسل باعتبارهم رسلا فحسب .

• وقد يكون من أقوى الأمثلة فى هذا الباب ما روى الطبرى بإسناده ، أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ وجّه إمارة اليمن وفرقها بين رجاله ، وأفرد كل رجل بحيّره واستعمل عمرو بن حرم على نجران ، وخالد بن سعيد بن العاص على ما بين نجران ورمع وزبيد وعامر بن شهر على همدان ، وعلى صنعاء ابن باذام ، وعلى عك والاشعرين الطاهر بن أبى هالة ، وعلى مأرب أبا موسى الأشعرى ، وعلى الجند يعلى بن أبى أمية ، وكان معاذ معلما يتنقل فى عالة كل عامل باليمن وحضر موت (١٩) الخ.

هنالك كثير غير ماذكرنا قد وُجد فى العصر النبوى ، مما يمكن اعتباره أثرا من آثار اللحولة ، ومظهرا من مظاهر الحكومة ، ومخايل السلطنة ، فمن نظر إلى ذلك من هذه الجهة . ساغ له القول بأن ـ النبى صلى الله عليه وسلم ـ كان رسول الله تعالى ، وكان ملكا سياسيا أيضا .

• إذا ترجح عند بعض الناظرين اعتبار تلك الأمثلة ، واطمأن إلى الحكم بأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان رسولا وملكا ، فسوف يعترضه حينئذ بحث آخر جدير بالتفكير. فهل كان تأسيسه \_ صلى الله عليه وسلم \_ للمملكة الإسلامية ، وتصرفه فى ذلك الجانب شيئا خارجا عن حدود رسالته \_ صلى الله عليه وسلم \_ أم كان جزءا مما بعثه الله له وأوحى به إليه ؟

فأما أن المملكة النبوية عمل منفصل عن دعوة الإسلام ، وخارج عن حدود الرسالة ،

<sup>(</sup>۱۹) تاریخ الطبری جـ ۳ ص ۲۱۶.

فذلك رأى لانعرف في مذاهب المسلمين ما يشاكله ، ولانذكر في كلامهم ما يدل عليه ، وهو على ذلك رأى صالح لأن يذهب إليه ، ولا نرى القول به يكون كفراً ولا إلحاداً وربما كان محمولا على هذا المذهب ما يراه بعض الفرق الإسلامية من إنكار الحلافة في الإسلام مرة واحدة .

ولا يهولنك أن تسمع أن للنبى صلى الله عليه وسلم عملا كهذا خارجا عن وظيفة الرسالة ، وأن ملكه الذى شيده هو من قبيل ذلك العمل الدنيوى الذى لا علاقة له بالرسالة ، فذلك قول إن أنكرته الأذن ، لأن التشدق به غير مألوف فى لغة المسلمين فقواعد الإسلام ، ومعنى الرسالة ، وروح التشريع ، وتاريخ – النبى صلى الله عليه وسلم كل ذلك لا يصادم رأياً كهذا ولا يستفظعه . بل ربما وجد ما يصلح له دعامة وسندا ولكنه على كل حال رأى نراه بعيدا .

• وأما أن المملكة النبوية جزء من عمل الرسالة متمم لها ، وداخل فيها ، فذلك هو الرأى الذى تتلقاه نفوس المسلمين فيما يظهر بالرضا ، وهو الذى تشير إليه أساليهم ، وتؤيده مبادئهم ومذاهبهم ، ومن البيِّن أن ذلك الرأى لا يمكن تعقله إلا إذا ثبت أن من عمل الرسالة أن يقوم الرسول ، بعد تبليغ الدعوة الإلهية بتنفيذها على وجه عملى ، أى أن الرسول يكون مبلغا ومنفذا معا .

• غير أن الذين بحثوا في معنى الرسالة ، ووقفنا على مباحثهم ، أغفلوا دائما أن يعتبروا التنفيذ جزءا من حقيقة الرسالة ، إلا ابن خلدون ، فقد جاء في كلامه ما يشير إلى أن الإسلام دون غيره من الملل الأخرى قد اختص بأنه جمع بين الدعوة الدينية وتنفيذها بالفعل ، وذلك المعنى ظاهر في عدة مواضع من مقدمته التاريخية ، وقد بينه بنوع من البيان في الفصل الذي شرح فيه اسم البابا والبطرق في الملة النصرانية . واسم الكوهن عند السهود فقال :

«اعلم أن الملة لابد لها من قائم عند غيبة النبي ، يحملهم على أحكامها وشرائعها ويكون كالخليفة فيهم للنبي فيا جاء به من التكاليف ، والنوع الإنساني أيضا ، بما تقدم من ضرورة السياسة فيهم للاجتماع البشرى ، لابد لهم من شخص يحملهم على مصالحهم ويزعهم من مفاسدهم ، بالقهر . وهو المسمى بالملك ، والملة الإسلامية لما كان الجهاد فيها مشروعا ، لعموم الدعوة ، وحمل الكافة على دين الإسلام طوعا أو كرها . اتحدت فيها الخلافة والملك ، لتوجه الشوكة من القائمين بها إليها معا ، وأما ما سوى الملة الإسلامية فلم

تكن دعوتهم عامة ، ولا الجهاد عندهم مشروعاً ، إلا فى المدافعة فقط ، فصار القائم بأمر الدين فيها لا يعنيه شىء من سياسة الملك ، لأنهم غير مكلفين بالتغلب على الأمم الأخسرى. وإنما هم مطلوبون بإقامة دينهم فى خاصة أنفسهم الخ » .

فهوكها ترى يقول ، إن الإسلام شرعى تبليغى وتطبيقى ، وإن السلطة الدينية اجتمعت فيه والسلطة السياسية ، دون سائر الأديان .

● لا نرى لذلك القول دعامة ، ولا نجد له سنداً ، وهو على ذلك ينافى معنى الرسالة ولا يتلاءم مع ما تقضى به طبيعة الدعوة الدينية كما عرفت ، وليكن ذلك القول صحيحا فقد بقى مشكل آخر عليهم أن يجدوا له جوابا ، وأن يلتمسوا منه مخرجا ، ذلك هو المشكل الذي بدأنا عنده هذا المبحث فدفعنا إلى محث آخر.

إذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ـ قد أسس دولة سياسية ، أو شرع فى تأسيسها ، فلهاذا خلت دولته إذن من كثير من أركان الدولة ودعائم الحكم ؟ ولماذا لم يعرف نظامه فى تعيين القضاة والولاة ؟ ولماذا لم يتحدث إلى رعيته فى نظام الملك وفى قواعد الشورى ؟ ولماذا ترك العلماء فى حيرة واضطراب من أمر النظام الحكومى فى زمنه ؟ ولماذا ولماذا ! نريد أن نعرف منشأ ذلك الدّى يبدو للناظر كأنه إبهام أو اضطراب أو نقص ، أو ماشئت فسمه ، فى بناء الحكومة أيام النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ وكيف كان ذلك ؟ وما سره ؟ .

لعل أولئك الذين يصرون على اعتقادهم أن محمدا \_ صلى الله عليه وسلم \_ قام بدعوة إلى دين جديد ، وإلى تأسيس دولة جديدة ، ويصرون على أن الدولة التي أنشأها النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانت تُوضع أسسها ، وتدار شئونها، وتنظم أمورها، بوحى الله تعالى أحكم الحاكمين ، ثم يضطرهم ذلك إلى اعتقاد أن نظام الدولة زمن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ بلغ غاية الكمال التي تعجز عنها عقول البشر ، وترتد دونها أفكارهم ، لعل أولئك إذا سئلوا عن سر هذا الذي يبدو نقصا في أنظمة الحكم ، وإبهاما في قواعده ، قد يلتمسون للجواب إحدى تلك الخطط التي سنأخذ الآن في بيانها .

• أما صاحب كتاب تخريج الدلائل السمعية \_ ويوافقه رفاعة بك \_ فقد وجد له من ذلك المأزق مخلصاً سهلا ، فزعم أن الحكومة كانت تشتمل فى زمن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ على كل مايلزم للدولة من عمال وأعمال ، وأنظمة مضبوطة ، وقواعد محدودة ، وسنن مفصلة تفصيلا ، لامحال بعده لجديد ، ولازيادة المستزيد .

وعسى ألا يكون بك حاجة إلى إعادة هذا القول عليك بعدما سبق .

- قد يقول قائل يريد أن يؤيد ذلك المذهب بنوع من التأييد ، على طريقة أخرى : إنه لا شيء يمنعنا من أن نعتقد أن نظام الدولة زمن النبي صلى الله عليه وسلم كان متينا ومحكما ، وكان مشتملا على جميع أوجه الكمال ، التي تلزم لدولة يدبرها رسول من الله يؤيده الوحى ، وتؤازره ملائكة الله ، غير أننا لم نصل إلى علم التفاصيل الحقيقية ، ودقائق ما كانت عليه الحكومة النبوية ، من نظام بالغ ، وإحكام سابغ ، لأن الرواة قد تركوا نقل ذلك إلينا ، أو أنهم نقلوه ، ولكن غاب علمه عنا ، أو لسبب آخر ، ( وَمَآ أُوتِيتُمُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلّا قَلِيلًا ) .
- تلك خطة لا ينبغى أن يرفضها لأول وهلة عقل العلماء ، فإنه لا حرج على نفوسنا أن يخالطها الشك فى أننا نجهل كثيراً من شئون التاريخ النبوى ، بل الواقع أننا نجهل منه ومن غيره أكثر مما نعرف.

على أهل العلم أن يؤمنوا دائما بأن كثيرا من الحقائق محجوب عنهم ، وعليهم أن يدأبوا أبدا في كشف مغيبها ، واستنباط الجديد منها ، فني ذلك حياة العلم ونماؤه ، غير أن احتمال جهلنا ببعض الحقائق لا ينبغي أن يمنعنا من الوثوق بما علمنا منها ، واعتبارها حقائق علمية نبني عليها الأحكام ، ونقيم المذاهب ، ونبين لها الأسباب ، ونستخلص منها النتائج ، حتى يظهر لنا ما يخالفها ويثبت ثبوتا علميا .

لذلك نقول إنه من المحتمل حقيقة أن يكون نظام الحكومة النبوية قد خنى علينا خبره وقد تكشف لنا الأيام أنه كان المثل الأعلى فى الحكم ، ولكن ذلك الاحتال لا يمنعنا أن نعود \_ ولما ينكشف لنا بالفعل ما يخالف معلومنا \_ فنسأل من جديد عن منشأ ذلك الذى عرفنا إلى الآن من الابهام والاضطراب فى نظام الحكومة النبوية ، وعن سره ومعناه .

هنالك خطة أخرى للجواب عن ذلك السؤال.

ذلك أن كثيرا مما نسميه اليوم أركان الحكومة ، وأنظمة الدولة ، وأساس الحكم ، إنما هي اصطلاحات عارضة ، وأوضاع مصنوعة ، وليست هي في الواقع ضرورية لنظام دولة نريد أن تكون دولة البساطة ، وحكومة الفطرة ، التي ترفض كل تكلف ، وكل مالا حاجة بالفطرة البسيطة إليه .

<sup>(</sup>٢٠) سورة الإسراء: ٨٥.

وكل ما تمكن ملاحظته على الدولة النبوية يرجع عند التأمل إلى معنى واحد ، ذلك هو خلوها من تلك المظاهر التى صارت اليوم عند علماء السياسة من أركان الحكومة المدنية وهى فى حقيقة الأمر غير واجبة ، ولا يكون الاخلال بها حتما نقصا فى الحكم . ولا مظهرا من مظاهر الفوضى والاختلال ، فذلك تأويل ما يلاحظ على الدولة النبوية مما قد يعد اضطرابا .

● كان محمد \_صلى الله عليه وسلم\_ يحب البساطة، ويكره التكلف، وعلى البساطة الخالصة التي لا شائبة فيها قامت حياته الخاصة والعامة ، كان يدعو إلى البساطة في القول والعمل ، كما في حديثه مع جرير بن عبدالله البجلي (٢١) " يا جرير إذا قلت فأوجز ، وإذا بلغت حاجتك فلا تتكلف » .

كان يعاشر الناس من غير تكلف ، ويجرى معهم على منهج البساطة ، وقد روى (٢٢) أنه - صلى الله عليه وسلم - كان يمازح أصحابه ... وعن ابن عباس - رضى الله عنه - : «كانت فى النبي - صلى الله عليه وسلم - دعابة » وكان يقول لأصحابه  $^{(77)}$  إنى أكره أن أتميز عليكم ، فإن الله يكره من عبده أن يراه متميزا بين أصحابه . ورُوى أنه - صلى الله عليه وسلم - « ما خُيِّر بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثما » وفي حديثه لأبي موسى الأشعرى ومعاذ ، وسبقت روايته « يسرا ولا تعسرا ، وبشرا ولا تنفرا » - (- (- (- (- ))

كان \_ صلى الله عليه وسلم \_ يكره الرياء والتكلف ، ويقول في حَجة الوداع « اللهم اجعله حجا مبرورا ، لا رياء فيه ولا سمعة » (٢٥) . وقال الله تعالى مخاطبا له \_ عليه السلام \_ (قُلُ مَا أَسْعُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ) (٢٦) . وكان فيا يبلغ عن شريعة الله تعالى يأمر الناس بالقواعد البسيطة ، وينهاهم عن التكلف ، ويناديهم « إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم » و « إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق » و ( وما جعل عَلَيْكُمْ في الدّينِ مِنْ مَا استطعتم » و « إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق » و ( وما جعل عَلَيْكُمْ في الدّينِ مِنْ

(۲۷) سورة الحج : ۷۸.

<sup>(</sup>٢١) الكامل للمبرد جـ ١ ص ٤ المطبعة العلمية .

<sup>(</sup>۲۲) َ السيرة الحلبية جـ ٣ ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢٣) السيرة النبوية على هامش السيرة الحلبية جـ ٣ ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>۲٤) منه ص ۲۷۲.

<sup>(</sup>٢٥) السيرة الحلبية جـ ٣ ص ٢٨٤ .

<sup>(</sup>۲۹) سورة ص : ۸٦ .

ولا تجد فيما جاء به من الشرائع حكما يرجع إلا إلى المبادئ الأمية الساذجة. فلم يكلفهم في أوقات الصلاة أن يحسبوا درج الشمس ، ولا مطالع النجوم ، بل جعل مناط ذلك ما يحس به كل إنسان من حركة الشمس المشاهدة في السماء ، وجعل الصوم والحج ومناسك العبادة متصلة بحركة القمر ، وحركة القمر محسوسة لا تحتاج إلى حساب ولا رصد . ولم يكلفنا في الصوم أن نحسب لهلال رمضان ، بل جعل ذلك منوطا برؤية الهلال رؤية بسيطة لا تكلف فيها ، وجاء في ذلك الحديث : «نحن أمة أمية الخ » (٢٨) وحديث «صوموا لرؤيته » الخ (٢٩) ، ولم يكلفنا حساب اليوم بالساعات والدقائق ، بل ربطه كذلك بالشيء المحسوس ، الذي لا خفاء فيه ( و كُلوا واشربوا حتى يتبيّن لكم الخيط الأبيض من الخيط الأبيض من الخيط الأبيض من الفجر ثم أتِمّوا الصيام إلى الليل ) (٣٠) .

كان \_ صلى الله عليه وسلم \_ أميا ورسولاً إلى الأميين ، فما كان يخرج فى شيء من حياته الحاصة والعامة ولا فى شريعته عن أصول الأمية ، ولا عن مقتضيات السذاجة والفطرة السليمة التي فطر الله الناس عليها ، فلعل ذلك الذي رأينا فى نظام الحكم أيام النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ هو النظام الذي تقضى به البساطة الفطرية . ولا ريب فى أن كثيرا من نظم الحكم فى الوقت الحاضر إنما هى أوضاع وتكلفات ، وزخارف طال بنا عهدها فألفناها ، حتى تخيلناها من أركان الحكم وأصول النظام ، وهى إذا تأملت ليست من ذلك فى شيء .

إن هذا الذى يبدو لنا إبهاما أو اضطرابا أو نقصا فى نظام الحكومة النبوية لم يكن إلا البساطة بعينها ، والفطرة التي لا عيب فيها .

• لوكنا نريد أن نحتار لنا طريقا من بين تلك الطرق التي قصصنا عليك ، لكان ذلك الرأى أدنى إلى اختيارنا ، فإنه بالدين أشبه . لكنا لا نستطيع أن نتخذه لنا رأيا ، لأنك إن تأملت وجدته غير وجيه ولا صحيح .

حق إن كثيرا من أنظمة الحكومة الحديثة أوضاع وتكلفات ، وإن فيها ما لا يدعو إليه طبع سليم ، ولا ترضاه فطرة صحيحة ، ولكن من الأكيد الذي لا يقبل شكا أيضا أن في كثير مما استحدث في أنظمة الحكم ما ليس متكلفا ولا مصنوعا ، ولا هو مما ينافي الذوق

<sup>(</sup>۲۸) فتح الباری ج ٤ ص ٨٩ المطبعة الخيرية ، برواية أنا ، بدل نحن .

<sup>(</sup>٢٩) شرح العسقلاني للبخاري جـ٤ ص ٨٨ المطبعة الخيرية.

<sup>(</sup>٣٠) سورة البقرة : ١٨٧ .

الفطری البسیط ، وهو مع ذلك ضروری ونافع ، ولا ينبغی لحکومة ذات مدنية وعمران أن تهمل الأخذ به .

وهل من سلامة الفطرة وبساطة الطبع مثلا ألا يكون لدولة من الدول ميزانية تقيد إيرادها ومصروفاتها ، أو ألا يكون لها دواوين تضبط مختلف شئونها الداخلية والخارجية ، إلى غير ذلك \_ وإنه لكثير ـ مما لم يوجد منه شيء في أيام النبوة ، ولا أشار إليه النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ .

إنه ليكون تعسفاً غير مقبول أن يُعلل ذلك الذى يبدو من نقص المظاهر الحكومية زمن النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ بأن منشأه سلامة الفطرة . ومجانبة التكلف .

فنلتمس وجها آخر لحل ذلك الإشكال.

# [رسالة لاحكم، ودين لا دولة]:

رأيت إذن أن هنالك عقبات لا يسهل أن يتخطاها أولئك الذين يريدون أن يذهب بهم الرأى إلى اعتقاد أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يجمع إلى صفة الرسالة أنه كان مِلكا سياسيا ، ومؤسسا لدولة سياسية . رأيت أنهم كلما حاولوا أن يقوموا من عثرة لقيتهم عثرات وكلما أرادوا الخلاص من ذلك المشكل عاد ذلك المشكل عليهم جذعا .

لم يبق أمامك بعد الذى سبق إلا مذهب واحد ، وعسى أن تجده منهجاً واضحا لا تخشى فيه عثرات ، ولا تلقى عقبات ، ولا تضل بك شعابه ، ولا يغمرك ترابه ، مأمون الغوائل ، خاليا من المشاكل . ذلك هو القول بأن محمدا \_ صلى الله عليه وسلم \_ ماكان إلا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين ، لا تشوبها نزعة ملك ولا حكومة ، وأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يقم بتأسيس مملكة ، بالمعنى الذى يفهم سياسة من هذه الكلمة ومرادفاتها . ماكان إلا رسولا كإخوانه الخالين من الرسل ، وماكان ملكا ولا مؤسس دولة ، ولا داعيا إلى ملك .

قول غير معروف ، وربما استكرهه سمع المسلم ، بيد أن له حظا كبيرا من النظر وقوة الدليل .

• وقبل أن نأخذ بك فى بيان ذلك ، يجب أن نحذرك من خطأ قد يتعرض له الناظر إذا هو لم يحسن النظر ، ولم يكن من أمره على حذر ، ذلك أن الرسالة لذاتها تستلزم للرسول نوعا من الزعامة فى قومه ، والسلطان عليهم ، ولكن ذلك ليس فى شىء من زعامة الملوك

وسلطانهم على رعيتهم . فلا تخلط بين زعامة الرسالة وزعامة الملك . ولاحظ أن بينهها خلافا يوشك أن يكون تباينا .

وقد رأيت أن زعامة موسى وعيسى فى أثباعها لم تكن زعامة ملوكية ، ولاكانت كذلك زعامة أكثر المرسلين .

• إن طبيعة الدعوة الدينية الصادقة تستلزم لصاحبها نوعا من الكمال الحسى أولا: فلا يكون فى تركيب جسمه ولا فى حواسه ومشاعره نقص ، ولا شىء يدعو إلى النفور . ولابد له \_ لأنه زعيم \_ من هيبة تملأ النفوس من خشيته ، وجاذبية تعطف الرجال والنساء إلى محبته . ثم لابد له أيضا من الكمال الروحى ، لذلك ، ولما يفيض عليه ، ضرورة اتصاله بالملأ الأعلى .

والرسالة تستلزم لصاحبها شيئا كثيرا من التميز الاجتماعي بين قومه ، كما ورد (٣١) : إنه لا يبعث الله نبياً إلا في عز من قومه ، ومنعة من عشيرته .

<sup>(</sup>٣١) رواه الشيخان بلفظ : كذلك الرسل تبعث فى أحساب قومها...) من حديث طويل . راجع تيسير الوصول إلى الجامع الأصول جـ ٣ ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣٢) سورة النساء: ٦٤٠. (٣٥) سورة الصافات: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣٣) سورة الأنعام : ١٠ ، ١١ .

<sup>(</sup>٣٤) سورة الأنفال : ٧.

يَقُومُ الْأَشْهَادُ ، يَوْمَ لايَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُومُ الدَّارِ (٣٦) ).

إن مقام الرسالة يقتضى لصاحبه سلطانا أوسع مما يكون بين الحاكم وألمحكومين ، بل وأوسع مما يكون بين الأب وأبنائه .

قد يتناول الرسول من سياسة الأمة مثل ما يتناول الملوك ، ولكن للرسول وحده وظيفة لاشريك له فيها . من وظيفته أيضا أن يتصل بالأرواح التي في الأجساد ، وينزع الحجب ليطلع على القلوب التي في الصدور . بل عليه أن يشق عن قلوب أتباعه ، ليصل إلى مجامع الحب والضغينة ، ومنابت الحسنة والسيئة . ومجارى الحواطر ، ومكامن الوساوس ومنابع النيات ، ومستودع الأخلاق . له عمل ظاهرى في سياسة العامة ، وله أيضا عمل خيى في تدبير الصلة التي تجمع بين الشريك والشريك ، والحليف والحليف ، والمولى وعبده ، والوالد وولده ، وفي تدبير تلك الروابط التي لا يطلع عليها إلا الحليل وحليلته . له رعاية الظاهر والباطن ، وتدبير أمور الجسم والروح ، وعلاقاتنا الأرضية والساوية . له سياسة الدنيا والآخرة .

الرسالة تقتضى لصاحبها ، وهي كما ترى ، وفوق ما ترى ، حق الاتصال بكل نفس اتصال رعاية وتدبير ، وحق التصريف لكل قلب تصريفا غير محدود .

• ذلك، ولاحظ أيضا أن النبى \_صلى الله عليه وسلم \_ قد اختصت رسالته بكثير مما لم يكن لغيره من المرسلين. فقد جاء \_ صلى الله عليه وسلم \_ بدعوة اختاره الله تعالى لأن يدعو إليها الناس كلهم أجمعين، وقدر له أن يبلغها كاملة، وأن يقوم عليها حتى يكمل الدين وتتم النعمة، وحتى لا تكون فتنة، ويكون الدين كله لله، تلك الرسالة توجب لصاحبها من الكمال أقصى ماتسمو إليه الطبيعة البشرية، ومن القوة النفسية منتهى ما قدر الله لرسله المصطفين الأخيار، ومن تأييد الله ما يتناسب مع تلك الدعوة الكبيرة العامة.

فذلك قوله تعالى (وكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا) (٢٧). وقوله تعالى (فَإِنَّكَ مِأْمَانُكَ) (٢٨) وفي الحديث «والله لا يخزيكُ الله أبدا» (٢٩) ، «أنا أكرم ولد آدم على ربى ولا فخر» (٢٠)

<sup>(</sup>٣٦) سورة غافر: ٥١ ، ٥٧ . (٣٧) سورة النساء : ١١٣ . (٣٨) سورة الطور : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣٩) من حديث عائشة رضي الله عنها في بدء الوحي. اخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>٤٠) من حديث لأنس. رواه الترمذي .

من أجل ذلك كان سلطان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ بمقتضى رسالته سلطاناً عاماً وأمره فى المسلمين مطاعا ، وحكمه شاملا ، فلا شىء ، مما تمتد إليه يد الحكم إلا وقد شمله سلطان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ . ولا نوع مما يُتصور من الرياسة والسلطان إلا وهو داخل تحت ولاية النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ على المؤمنين .

وإذا كان العقل يجوز أن تتفاوت درجات السلطان الذى يكون للرسول على أمته ، فقد رأيت أن محمداً \_ صلى الله عليه وسلم \_ أحق الرسل \_ عليهم السلام \_ بأن يكون له على أمته أقصى ما يمكن من السلطان ونفوذ القول . قوة النبوة ، وسلطان الرسالة ، ونفوذ الدعوة الصادقة قدّر الله تعالى أن تعلو على دعوة الباطل ، وأن تمكث في الأرض .

ذلك سلطان ترسله السماء من عند الله تعالى على من تنزل عليه ملائكة السماء بوحى الله تعالى . تلك قوة قدسية يختص بها عباد الله المرسلون ، ليست فى شىء من معنى الملوكية ، ولا تشابهها قوة الملوك ، ولا يدانيها سلطان السلاطين .

تلك زعامة الدعوة الصادقة إلى الله وإبلاغ رسالته ، لا زعامة الملك ، إنها رسالة ودين ، وحكم النبوة لا حكم السلاطين.

ونعود ثانيا فنحذرك من أن تخلط بين الحكمين ، وأن يلتبس عليك أمر الولايتين ، ولاية الرسول من حيث هو رسول ، وولاية الملوك والأمراء.

ولاية الرسول على قومه ولاية روحية ، منشؤها إيمان القلب . وخضوعه خضوعا صادقا تاما يتبعه خضوع الجسم ، وولاية الحاكم ولاية مادية ، تعتمد إخضاع الجسم من غير أن يكون لها بالقلوب اتصال . تلك ولاية هداية إلى الله وإرشاد إليه ، وهذه ولاية تدبير لمصالح الحياة وعارة الأرض . تلك للدين ، وهذه للدنيا . تلك لله ، وهذه للناس . تلك زعامة دينية ، وهذه زعامة سياسية ، ويا بعد ما بين السياسة والدين .

• نريد بعد ذلك أن نلفتك إلى شيء آخر. فإن ثمة كلمات تستعمل أحيانا استعال المترادفات، وتستعمل أحيانا استعال المتغايرات، وينشأ عن ذلك في بعض الأحوال مشاحة واختلاف في النظر، واضطراب في الحكم. فمن ذلك كلمات، ملك، وسلطان وحاكم، وأمير، وخليفة، ودولة، ومملكة، وحكومة، وخلافة. الخ.

ونحن هنا إذا سألنا هل كان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ ملكا أم لا . فإننا نريد أن نسأل هل كان له \_ صلى الله عليه وسلم \_ صفة غير صفة الرسالة . بها يصح أن يُقال إنه أسس فعلا أو شرع فى تأسيس وحدة سياسية أم لا ؟ فالملك فى استعالنا هنا ، ولا حرج إن سميته خليفة أو سلطانا أو أميرا ، أو ما شئت فسمه ، معناه الحاكم على أمة ذات وحدة سياسية ومدنية ، ونريد بالحكومة والدولة والسلطنة والمملكة ما يريد علماء السياسة بكلات Governement أو State أو Kingdom أو ما أشبه ذلك .

نحن لانشك فى أن الإسلام وحدة دينية ، والمسلمين من حيث هم ، جاعة واحدة ، والنبى وصلى الله عليه وسلم \_ دعا إلى تلك الوحدة ، وأتمها بالفعل قبل وفاته ، وأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان على رأس هذه الوحدة الدينية ، إمامها الأوحد ، ومدبرها الفذ ، وسيدها الذى لا يراجع له أمر ، ولا يخالف له قول . وفي سبيل هذه الوحدة الإسلامية ناضل \_ عليه السلام \_ بلسانه وسنانه ، وجاءه نصر الله والفتح ، وأيدته ملائكة الله وقوته ، حتى بلغ رسالته ، وأدى أمانته . وكان له \_ صلى الله عليه وسلم \_ من السلطان على أمته ما لم يكن لملك قبله ولا بعده أني أَوْلَى بِاللَّهُ مِن أَنفُسِم (أنا) ) ( وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلا مُؤْمِنه إِذَا قَمْى الله ورسُولُه أَمْرا أن يكون لَمُلك مُبينًا (١٤٠) )

من كان يريد أن يسمى تلك الوحدة الدينية دولة ، ويدعو سلطان النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ ذلك السلطان النبوى المطلق ، ملكا أو خلافة ، والنبى ـ عليه السلام ـ ملكا أو خليفة أو سلطانا الخ فهو فى حل من أن يفعل ، فإن هى إلا أسماء ، لا ينبغى الوقوف عندها ، وإنما المهم كما قلنا هو المعنى ، وقد حددناه لك تحديدا .

المهم هوأن نعرف هل كانت زعامة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى قومه زعامة رسالة ، أم زعامة ملك ؟ وهل كانت مظاهر الولاية التى نراها أحيانا فى سيرة النبي \_ عليه السلام \_ مظاهر دولة سياسية ، أم مظاهر رياسة دينية ؟ وهل كانت تلك الوحدة التى قام على رأسها النبي \_ عليه السلام \_ وحدة حكومة ودولة ، أم وحدة دينية صرفة لا سياسية ؟ وأخيرا هل كان \_ صلى الله عليه وسلم \_ رسولا فقط أم مِلكا ورسولا ؟ .

ظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم يكن له شأن في الملك
 السياسي ، وآياته متضافرة على أن عمله السماوى لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان .

<sup>(</sup>٤١) سورة الأحزاب: ٦.

<sup>(</sup>٤٢) سورة الأحزاب: ٣٦.

القرآن كما ترى يمنع صريحا أن يكون النبي \_صلى الله عليه وسلم\_ حفيظا على الناس ولا وكيلا ، ولا جبارا (٥٠) ولا مسيطرا ، وأن يكون له حق إكراه الناس حتى يكونوا

(٥١) سورة الشورى: ٤٨.

<sup>(</sup>٤٣) سورة النساء : ٨٠.

<sup>(</sup>٤٤) الأنعام : ٦٦. (٢٥) سورة ق : ٤٥.

<sup>(</sup>٤٥) الأنعام: ١٠٧. (٥٣) سورة الغاشية: ٢١ ـــ ٢٢.

<sup>(</sup>٤٦) يونس: ٩٩.

<sup>(</sup>٤٧) سورة يونس : ١٠٨ .

<sup>(</sup>٤٨) سورة الاسراء: ٥٤.

<sup>(</sup>٤٩) سورة الفرقان : ٤٣.

<sup>(</sup>٥٠) سورة الزمر: ٤١.

<sup>(\$0)</sup> يخيل إلى أننى قرأت فى كتاب . لم استطع الآن أن أتذكره أن الجبار اسم للملك عند بعض العرب . وعليه قوله تعالى ( وما أنت عليهم بجبار ) ولكن الذى وجدته فيا بين يدى من كتب اللغة ان الملك يسمى جبرا . وقالوا طلع الجبار . وهو الجوزاء . لأنها على صورة ملك متوج على كرسى . وقالوا هو كذا ذراعا بذراع الجبار . أى بذراع الملك . والله أعلم .

مؤمنين : ومن لم يكن حفيظا ولا مسيطرا فليس بملِك ، لأن من لوازم الملك السيطرة العامة والحبروت ، سلطانا غير محدود .

ومن لم يكن وكيلا على الأمة فليس بملِك أيضا.

وقال تعالى ( مَّاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآ أُحَـدٍ مِّن رِّجَالِكُرْ وَلَكِن رَّسُـولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّـنَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (٥٠)

القرآن صريح فى أن محمداً \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يكن له من الحق على أمته غير حق الرسالة ، ولوكان \_ صلى الله عليه وسلم \_ ملكا لكان له على أمته حق الملك أيضا . وإن للمِلك حقا غير حق الرسالة ، وفضلا غير فضلها ، وأثرا غير أثرها .

( قُل لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَاشَاءَ اللّهِ وَلَوْ كُنتُ أَعْلُمُ الْغَيْبَ لِاَسْتَكْفَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسْنِي السَّوَءُ إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ . ((10) ) ( فَلَعَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى أَنْ يَقُولُواْ لَوْلَا أَيْرِ لَا عَلَيْهِ كُنزً أَوْجَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنِّمَ أَنْتَ نَذِيرٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءُ وَكِيلُ ((0) ) أَنْ يَقُولُواْ لَوْلَا أَيْرِ لَكَ عَلَيْهِ كُنزً أَوْجَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنَّمَ أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُو يُوحَى إِلَى أَنْمَ لِللّهُ كُو إِلَكُ اللّهُ كُو إِلَكُ اللّهُ كُو إِلَكُ اللّهُ كُو إِلَكُ اللّهُ كُو إِلَيْكُ وَلَوْمِ هَا فِي ((^0) ) ( فَلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرِفْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَا أَنَا اللّهُ كُو إِلَى اللّهُ كُو اللّهُ عَلَا عَمَلًا عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَا أَمَا أَنَا لَكُو لَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَى اللّهُ عَمَل عَمَلا مَلْكُ عَلَا اللّهُ عَمَل عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

القرآن كما رأيت صريح فى أن محمدًا \_صلى الله عليه وسلم\_ لم يكن إلا رسولا قد خلت من قبله الرسل ، ثم هو بعد ذلك صريح فى أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ لم يكن من عمله شىء غير إبلاغ رسالة الله تعالى إلى الناس ، وأنه لم يكلف شيئا غير ذلك البلاغ ، وليس

 <sup>(</sup>٥٥) سورة الأحزاب : ٤٠ .

<sup>(</sup>٥٦) سورة الاعراف: ١٨٨. (٦٢) سورة فصلت: ٦

<sup>(</sup>۵۷) سورة هود : ۱۲ .

<sup>(</sup>۵۸) سورة الرعد : ۷۰ .

<sup>(</sup>٥٩) سورة الكهف: ١١٠.

<sup>(</sup>٦٠) سورة الحج : ٤٩ .

عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ، ولا أن يحملهم عليه ( فَإِن تُولَيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَلَمَا عَلَى وَسُولِنَا ٱلْبَلَنَاءُ ٱلْمُبِينُ (١٣) ( مَّاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَنَاءُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبدُونَ وَمَا تَكْنُمُونَ (١٤) ) ﴿ أُولَدُ يَتَفَكَّرُواْ مَا بِصَاحِبِهِم مِّن جِنَّةً ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينًا ،(١٥) ﴾. ( أَكَانَ لِلنَّاسِ عَبَّا أَنْ أُوحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِّنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِمْ (١٦١) ) ﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِنَّمَا عَلَيْك ْ ٱلْبَلَكُ عُ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ (٧٠) ) (فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَكُ ٱلْمُبِينُ (١٦٠) ) ( وَمَآأَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ إِلَّا لِتُنَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدِّي وَرَحْمَةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُـونَ (١٩٩ ) ﴿ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ المُبِينُ (٧٠)) ( وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا (٧١)) ( فَإِنَّمَا يَسَّرْنَهُ بِلسَانِكَ لِتُبَشَّرُبه ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ عَوْمًا للَّهُ (٧٢) ) ( طه . مَآ أَتَرَلْنَا عَلَيْكَ آلَقُرْ اللَّهِ عَوْمًا للَّهُ اللَّهِ تَذْكِرَةً لِّمَن يَحْشَىٰ (٧٣) ) ﴿ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَنْءُ ٱلْمُبِينُ (١٠٠ ) ﴿ وَمَا ٱلْرَسَلَنْكَ إِلَّا مُبَيِّمُرًا وَنَذِيرًا (١٠٠٠ ) ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبِّ هَنذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ، وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَانَ فَمَنِ آهْنَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْنَدى لِنَفْسِهِ ، وَمَنضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُنذِدِينَ (٢٧١ ) ﴿ وَإِن تُكَذِّبُواْ فَقَدْ كَذَّبَ أُتُمَّ مِن قَبْلِكُمْ ۚ ، وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا الْبَكَنعُ ٱلْمُسِينُ (٧٧) ) (يَتَأَيُّ النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُبِثِّمُ اللَّهِ مِا وَيَا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِراجًا

<sup>(</sup>٦٣) سورة المائدة : ٩٢ .

<sup>(</sup>١٤) المائدة: ٩٩.

<sup>(</sup>٦٥) سورة الأعراف: ١٨٤.

<sup>(</sup>٦٦) سورة يونس: ٢.

<sup>(</sup>٦٧) سورة الرخد : ٤٠

<sup>(</sup>٦٨) سورة النحل : ٣٥ .

<sup>(</sup>٦٩) النحل: ٦٤.

<sup>(</sup>٧٠) النحل : ٧٠.

<sup>(</sup>٧١) سورة الاسراء: ١٠٥.

<sup>(</sup>٧٢) سورة مريم : ٩٧ .

<sup>(</sup>٧٣) سورة ط : ١ ـ ٣ .

<sup>(</sup>۷٤) سورة النور: ٥٤.

<sup>(</sup>٧٥) سورة الفرقان : ٥٦ .

<sup>(</sup>٧٦) سورة النمل: ٩١ ، ٩٢ .

<sup>(</sup>۷۷) سورة العنكبوت : ۱۸ .

مْنِيرًا (١٨٧)) (وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا كَا قَهُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (١٧١) (مَا يِصَاحِبُكُم مِّن جِنَّهِ إِنْ هُو إِلَّا نَذِيرٌ لَيْكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ (١٨٠)) (إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِي بَشِيرًا وَإِن مِّنْ أَمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ (١٨١)) ( وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا الْبَلَكُ الْمُبِينُ (١٨١)) ( قُلْ إِنَّمَ أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللّهُ الْوَحِدُ الْقَهَّارُ (١٨١)) ( قُلْ مَا كُنتُ بِذَعً الْمُبِينُ (١٨٠)) (قُلْ إِنَّمَ أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلَّا اللّهُ الْوَحِدُ الْقَهَّارُ (١٨٠)) (قُلْ مَا كُنتُ بِذَعُ مِنَ الرُّسُولِ وَمَا أَنَا أَنْ الْمَدُورُ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلَّا اللّهُ اللّهُ وَالْمِيعُوا اللّهُ وَمَا أَنَا إِلّا نَذِيرٌ مُبِينٌ (١٨٠) ( وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَإِلَى مَا أَنْ اللّهُ مَا كُنتُ بِذَعُ اللّهُ وَالْمَلُولُ وَمَا أَنَا اللّهُ وَاللّهُ وَإِلَيْكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَلُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَإِلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَلْكُ لَكُمْ مَلَّ الْمَلْكُ لِللّهُ وَاللّهُ وَإِلَيْكُمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا أَنْ اللّهُ وَرَسَلْلَكِهِ مِن دُونِهِ عَلّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسَلْكَتِهِ عَدُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَرَسَلْكَتِهِ عَلَا اللّهُ وَرَسَلُكَتِهِ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَرَسَلُكَتِهِ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَرَسَلُكَتِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَرَسَلَكَتِهِ عَلَا إِلَيْ الللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

إذا نحن تجاوزنا كتاب الله تعالى إلى سنة النبى \_ عليه الصلاة والسلام \_ وجدنا الأمر
 فيها أصرح . والحجة أقطع .

روى صاحب السيرة (٨٩) النبوية أن رجلا جاء إلى النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ ، لحاجة يذكرها . فقام بين يديه فأخذته رعدة شديدة ومهابة ، فقال له ـ صلى الله عليه وسلم ـ : هوّن عليك فإنى لست بملك ولا جبار ، وإنما أنا ابن امرأة من قريش تأكل

<sup>(</sup>٧٨) سورة الأحزاب: ٤٥.

<sup>(</sup>۷۹) سورة سبأ : ۲۸ .

<sup>(</sup>۸۰) سورة سبأ : ٤٦ .

<sup>.</sup> (۸۱) سورة فاطر: ۲۳.

<sup>(</sup>۸۲) سورة يس : ۱۷ .

ر ) معوره پیش . ۲۰ . (۸۳) سورة ص : ۹۰ .

<sup>(</sup>٨٤) سورة الاحقاف: ٩.

<sup>(</sup>٨٥) سورة الفتح : ٨ .

<sup>(</sup>٨٦) سورة المائدة : ٩٢ .

<sup>.</sup> (۸۷) سورة الملك : ۲٦.

<sup>(</sup>۸۸) سورة الجن : ۳۳

<sup>(</sup>٨٩) السيرة النبوية لأحمد بن زيني دحلان المتوفى سنة ١٣٠٤هـ من كتاب اكتفاء القنوع .

القديد بمكة ... وقد جاء في الحديث أنه لما خير على لسان إسرافيل بين أن يكون نبيا مِلكا أو نبيا عبداً ، نظر \_ عليه الصلاة والسلام \_ إلى جبريل ، \_ عليه السلام \_ كالمستشير له فنظر جبريل إلى الأرض ، يشير إلى التواضع ، وفي رواية فأشار إليه جبريل أن تواضع فقلت نبياً عبداً . ا ه .

فذلك صريح أيضا فى أنه \_صلى الله عليه وسلم\_ لم يكن مِلكاً ، ولم يطلب الملك ولا توجهت نفسه \_عليه السلام\_ إليه .

التمس بين دفتى المصحف الكريم أثرا ظاهرا أو خفيا لما يريدون أن يعتقدوا من صفة سياسية للدين الإسلامى ، ثم التمس ذلك الأثر مبلغ جهدك بين أحاديث النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ تلك منابع الدين الصافية متناول يديك ، وعلى كثب منك ، فالتمس منها دليلاً أو شبه دليل ، فإنك لن تجد عليها برهانًا ، إلا ظنا ، وإن الظن لا يغنى من الحق شيئا .

● الإسلام دعوة دينية إلى الله تعالى ، ومذهب من مذاهب الإصلاح لهذا النوع البشرى وهدايته إلى ما يدنيه من الله \_جل شأنه\_ ، ويفتح له سبيل السعادة الأبدية التى أعدها الله لعباده الصالحين. هو وحدة دينية أراد الله \_جل شأنه \_ أن يربط بها البشر أجمعين ، وأن يحيط بها أقطار الأرض كلها.

تلك دعوة قدسية طاهرة لهذا العالم ، أحمره وأسوده ، أن يعتصموا بحبل الله الواحد وأن يكونوا أمة واحدة ، يعبدون إلها واحدا ، ويكونون في عبادته إخوانا . تلك دعوة إلى المثل الأعلى لسلام هذا العالم ، وأخذه إلى ما يليق به من الكمال ، وإلى ما أعد له من السعادة ، تلك رحمة السماء بالأرض ، وفضل الله على العالمين .

دعوة العالم كله إلى التآخى في الدين دعوة معقولة ، وفي طبيعة البشر استعداد لتحقيقها .

٤A

وَدِينِ الْحَقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِهِ ء وَكُنَى بِاللهِ شَهِيدًا (٩٢) ) ( وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفْتَرَى عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

معقول أن يؤخذ العالم كله بدين واحد ، وأن تنتظم البشرية كلها وحدة دينية ، فأما أخذ العالم كله بحكومة واحدة ، وجمعه تحت وحدة سياسية مشتركة ، فذلك مما يوشك أن يكون خارجا عن الطبيعة البشرية ، ولا تتعلق به إرادة الله .

على أن ذلك إنما هو غرض من الأغراض الدنيوية ، التي خلّى الله \_ سبحانه وتعالى \_ بينها وبين عقولنا . وترك الناس أحرارًا فى تدبيرها على ما تهديهم إليه عقولهم وعلومهم ومصالحهم ، وأهواؤهم ، ونزعاتهم . حكمة الله فى ذلك بالغة ليبتى الناس مختلفين ، (وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ بَعَكُ النَّاسَ أُمَّةُ وَحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \_ إِلّا مَن رَحم - رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُم ( ( ) ) وليبقى بين الناس ذلك الندافع الذى أراده الله ليتم العمران ( وَلُولًا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضُهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَ اللّهَ ذُو فَضْ لِ عَلَى الْعَلْكِينَ ( ( ) ) .

وحتى يبلغ الكتاب أجله ، ويتم أمر الله .

ذلك من الأغراض الدنيوية التي أنكر النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ أن يكون له فيها حكم أو تدبير، فقال \_ عليه السلام \_ أنتم أعلم بشئون دنياكم .

ذلك من أغراض الدنيا ، والدنيا من أولها لآخرها ، وجميع ما فيها من أغراض وغايات ، أهون عند الله تعالى من أن يقيم على تدبيرها غير ما ركب فينا من عقول ، وحبانا من عواطف وشهوات ، وعلمنا من أسماء ومسميات ، هى أهون عند الله تعالى من أن يبعث لها رسولا ، وأهون عند رسل الله تعالى من أن يشغلوا بها وينصبوا لتدبيرها .

• ولا يريبنُّك هذا الذي ترى أحيانا في سيرة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فيبدو لك

<sup>(</sup>۹۲) سورة الفتح : ۲۸ . (۹۲) سورة هود : ۱۱۹ .

<sup>(</sup>٩٣) سورة الصف: ٧، ٨. (٩٥) سورة البقرة: ٢٥١.

كأنه عمل حكومى ، ومظهر للملك والدولة ، فإنك إذا تأملت لم تجده كذلك ، بل هو لم يكن إلا وسيلة من الوسائل التي كان عليه \_ صلى الله عليه وسلم \_ أن يلجأ إليها ، تثبيتا للدين ، وتأييدا للدعوة .

وليس عجيبا أن يكون الجهاد وسيلة من تلكم الوسائل. هو وسيلة عنيفة وقاسية ، ولكن ما يدريك ، فلعل الشر ضرورى للخير فى بعض الأحيان ، وربما وجب التخريب ليتم العمران.

« قالوا كان لا يخلو من غلب « بالتحريك » ، قلنا تلك سنة الله فى الخلق ، لا تزال المصارعة بين الحق والباطل ، والرشد والغي ، قائمة فى هذا العالم إلى أن يقضى الله بقضائه فيه.

إذا ساق الله ربيعا إلى أرض جدبة ، ليحيى ميتها ، وينفع من غلتها وينمى الخصب فيها ، أفينقص من قدره أن أتى فى طريقه على عقبة فعلاها ، أو بيت رفيع العاد فهوى به »(٩٦)

لقتل نفس ولا جاءت لسفك دم فتحت بالسيف بعد الفتح بالقلم تكفل السيف بالجهال والعَممِ ذرعا وإن تلقه بالشر ينحسم حتى القتال وما فيه من الذمم (٧٠)

قالوا غزوت! ورسلُ اللهِ ما بُعثت جهلُ وتضليل أحلام وسفسفةٌ لما أتى لك عفوًا كل ذى حسب والشر إن تلقه بالخير ضِقتَ به علمتهم كلَّ شيءٍ يجهلون به

● ترى من هذا أنه ليس القرآن هو وحده الذى يمنعنا من اعتقاد أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان يدعو مع رسالته الدينية إلى دولة سياسية . وليست السنّة هى وحدها التى تمنعنا من ذلك . ولكن مع الكتاب والسنة حكم العقل وما يقضى به معنى الرسالة وطبيعتها .

إنما كانت ولاية محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ على المؤمنين ولاية الرسالة غير مشوبة بشيء من الحكم .

هيهات هيهات . لم يكن ثمة حكومة . ولا دولة . ولا شيء من نزعات السياسة ولا أغراض الملوك والأمراء .

<sup>(</sup>٩٦) رسالة التوحيد للشيخ محمد عبده ص ١٢٢ \_ ١٢٣ . (٩٧) لأحمد بك شوقى .

لعلك الآن قد اهتديت إلى ماكنت تسأل عنه قبلا ، من خلو العصر النبوى من مظاهر الحكم وأغراض الدولة ، وعرفت كيف لم يكن هنالك ترتيب حكومى ، ولم يكن ثمة ولاة ولا قضاة ولا ديوان الخ . ولعل ظلام تلك الحيرة التي صادفتك قد استحال نورا . وصارت النار عليك بردا وسلاما . (٩٨) . [انتهى] .

\* \* \*

تلك هي كلمات الشيخ على عبد الرازق في القضية المحورية والجوهرية لكتابه [الإسلام وأصول الحكم]:

إن الإسلام دين لا دولة .. ورسالة روحية لا علاقة له بالسياسة الدنيوية وعارة الكون وتنظيم المجتمعات .. وأن نبى الإسلام ، ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم يؤسس دولة ، ولم يرأس حكومة ، ولم يسس مجتمعا .. ولم يدع إلى شيء من ذلك ... بل كان رسولا ما عليه إلا البلاغ فقط ، دون التنفيذ؟! ...

فلما ألقيت هذه الأفكار وسط الملابسات السياسية ، التي سبق الحديث عنها ، اشتعلت نيران المعركة «الفكرية ـ السياسية » ، التي لم تشهد لها مجتمعاتنا مثيلا في تارخ الإسلام الحديث ...

- فمأتم الحلافة قائم ... وعروش كثيرة وأمراء كثيرون يتطلعون للميراث! ..
  - والقضية إسلامية ... تستنفر عواطف الأمة وتستفز ضائرها! ..
- والمستعمرون الذين حاربوا الخلافة الإسلامية ، عبر تاريخها الطويل \_ منذ الروم البيزنطيين إلى بريطانيا العظمى \_ والذين أسهموا بنصيب وافر فى سقوطها .. يحرصون على دفنها إلى الأبد ، كبي لا يصبح الرمز حقيقة تجمع المسلمين على الجهاد ضد الاستعار .. لكنهم يحرصون ، أيضا ، على التلويح «بورقتها » فى «تكتيك » اللعبة السياسية التي يبغون من ورائها : تهدئة المسلمين الثائرين في شبه القارة الهندية .. وإغراء الملوك والأمراء الطامحين والطامعين في شرف الخلافة العظيم ! ..
- ولأن القضية سياسية ، تشتغل بها الأحزاب والجمعيات ، وتفيض بالحديث عنها المحلات والصحف السيارة .. فإن أمرها لم يقف عند « صفوة المفكرين » وإنما عاشت أحداثها « العامة .. والحجاهير » ! ..

<sup>(</sup>٩٨) [الإسلام وأصول الحكم] ص ٤٨ ـ ٨٠ ، الكتاب الثاني . الباب الثاني ، والثالث .

# القوى التى شاركت في المعركة

### حزب الاتحاد:

وكان فى مقدمة القوى التى تحركت ضد هذا الكتاب ، مناصرة للملك والملكية فى هذه المعركة ، حزب «الاتحاد» ، الذى صنعه القصر الملكى يومئذكى يضم فى صفوفه ويستند إلى القوى الاجتاعية المصرية التى نستطيع أن نصفها بأنها التيار غير المستنير فى صفوف الاقطاعيين المصريين وكبار الملاك .. ذلك لأن الاحرار المستوريين كانوا يمثلون هم كذلك أبناء البيوتات الريفية والعائلات الاقطاعية وكبار الملاك ، ولكنهم كانوا تيارا فكريا وثقافيا مستنيرا بفكر الحضارة الغربية على وجه الخصوص ، ومن ثم متميزا ، كما سيأتى حديثنا عن الجوانب المتعددة لتكوينهم وطبيعتهم ، ومن ثم موقفهم ، بعد قليل .

ولقد كان هذا التجمع الاقطاعي غير المستنير ، الذي لملمته السراي والاستعار يومئذ ، قد أُقيم أساساً لمناوأة حزب الوفد ، الذي كانت ترى فيه انجلترا حزبا «يشبه جمعية ثورية » (۱) ، وللوقوف ضد زعامة سعد زغلول باشا ، الذي اعتقدوا أنه «يرمي إلى استبدال الملكية بالجمهورية » (۲) .

ولم يكن تحالف «الاتحاديين» مع الأحرار الدستوريين، وائتلافها معاً فى وزارة «أحمد زيور باشا» [ ١٢٨١ - ١٣٦٤هـ ١٨٦٤ - ١٩٤٥م] وتعاونهما ضد «الوفد» يعنى التقاء فكريا، وبالذات عندما يتعلق الأمر بعدد من المسائل الخاصة بالتحرر الفكرى والاستنارة والإصلاح، بالمعنى الذى رسخته مدرسة الأحرار الدستوريين الفكرية فى المجتمع المصرى منذ ظهور تعاليم لطنى السيد وحزب الأمة ... ومن بين هذه المسائل «مدنية السلطة والحكومة»، ومعارضة المحاولات الرامية لإقامة «حكومة دينية»، ومن ثم إحياء

<sup>(</sup>١) «التيمز» (والنقل عن برقيات «الاهرام» السياسة في ١٦ سبتمبر سنة ١٩٢٥م).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

«الحلافة» في مصر بعد إلغائها في تركبا على يد الكماليين.. وكما تقول صحيفة «التيمز» البريطانية: «إن أصحاب الأراضي من الفلاحين (الاقطاعيين وكبار الملاك)، وهم الذين يعتمد الاتحاديون عليهم، لايعطفون على الآراء التركية الدينية الحديثة، كما أنهم لم يكونوا يعطفون على الطرق التركية الادارية العتيقة ..» (٦) .. « ولما كان الاتحاديون، الذين يؤيدهم المحافظون من أصحاب الاملاك، على اتصال وثيق بالسراى، فلا يبعد أن تكون غيرتهم على الملكية. ورغبتهم في ألا يمتد إلى العرش أقل ريبة من حيث الآراء التي تتفق مع قواعد الدين الصحيحة مما أوحى بإقالة عبد العزيز فهمى باشا » (٤) من منصب وزير الحقائية، ومن ثم فض الائتلاف الوزارى بسبب اعتراض الأحرار الدستوريين ووزرائهم. على تنفيذ حكم هيئة كبار العلماء ضد صاحب (الإسلام وأصول الحكم).

وهكذا ضحى الاتحاديون بالائتلاف الوزارى ، وانفردوا بمقاعد الوزارة ، وحملت جريدتهم «الاتحاد» لواء الهجوم على جريدة «السياسة» وحزب الأحرار الدستوريين ، رغم ما فى ذلك من تدعيم لصفوف المعارضة ، ومكاسب للوفد وسعد زغلول ... كل ذلك دفاعا عن العرش وذات الجالس عليه ، فى المعركة التى قامت بسبب هذا الكتاب .

\* \* \*

### هيئة كبار العلماء:

وعلى المستوى الشعبى استطاع القصر أن يحرك بعض القوى والأوساط ضد الكتاب وما جاء فيه من أفكار .. ولم تستطع هذه القوى والأوساط أن تخنى الحيوط التي ربطت تحركاتها هذه بالجالس على العرش وأطاعه في منصب «خليفة المسلمين» .. وذلك رغم الوضوح والمشروعية الطبيعية لتناقض دعوة هذا الكتاب مع اعتقاد هذه الأوساط .

فالمرحوم الشيخ محمد رشيد رضا ، صاحب «المنار» يسهم بنشاط في هذه المعركة وتوضح مقالاته صلة الدعوة إلى إحياء الخلافة في مصر بهذا الصراع الذي فجَّره كتاب على عبد الرازق، فيكتب ناعياً على الأمة الإسلامية الانتصارات التي أحرزها خصوم الإسلام في «هذه الحرب السياسية العلمية للإسلام والمسلمين» والتي كانت على الإسلام «أضر وأنكى

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، عدد ١٤ سبتمبر سنة ١٩٢٥م.

من الحروب الصليبية باسم الدين » وكيف «كان آخر فوز لهذه الحرب على المسلمين محو اسم السلطنة العثانية الإسلامية من لوح الوجود ، وإلغاء الترك لمنصب الخلافة من دولتهم الصغيرة التى أمكنهم استبقاءها من تلك السلطنة العظيمة ، وتأليفهم حكومة جمهورية غير مقيدة بالشرع الإسلامي في أصول أحكامه ولا فروعها ، وتصريحهم بالفصل التام بين الدولة والدين » ، وكيف رفع أنصار مدنية السلطة والحكومة «عقائرهم في مصر ، هاتفين لعمل الترك ... فهزئ العالم الإسلامي بدعوتهم ، وسخر منهم ، وراجت في مقابلتها الدعوة إلى عقد مؤتمر إسلامي عام ، لإحياء منصب الخلافة بقدر ما تستطيعه قوى الإسلام في هذا الزمان .. » (\*).

فهو هنا يؤكد صلة كتاب على عبد الرازق بموضوع مؤتمر الخلافة ، ودور مصر مصر العرش أولاً وقبل كل شيء في هذا الموضوع ... وذلك بدليل أن حديثه هذا قد جاء في مقال عنوانه : (الإسلام وأصول الحكم . بحث في الخلافة والحكومة في الإسلام . بل دعوة جديدة إلى نسف بنائها ، وتضليل أبنائها ) .

ولم يقف صاحب «المنار» عند هذا الحد ، بل أخذ يمهد الأرض لمحاكمة الشيخ على عبد الرازق ، بواسطة «هيئة كبار العلماء» ، فكتب : «إنه لا يجوز لمشيخة الأزهر أن تسكت عنه ... فإن المؤلف ... رجل منهم ، فيجب عليهم أن يعلنوا حكم الإسلام في كتابه ، لئلا يقول هو وأنصاره : إن سكوتهم عنه إجازة له أو عجز عن الرد عليه » (٢) .

ولقد دار لغط كثير يومئذ حول دوافع صاحب (المنار) لهذا الموقف، والأسباب التي أذكت حاسه لهذا الموضوع، مما دعاه لأن يكتب فينفي عن نفسه هذه «الاتهامات» ؟!.

أما موقف الأزهر من الكتاب وصاحبه ، فهو موضوع أكثر تعقيدا من موقف صاحب (المنار) وغيره من الكتّاب .. ذلك أننا لا نستطيع أن نقول : إن كل رجال الأزهر الذين عارضوا الكتاب قد حركتهم ، للمعارضة ، أصابع السراى ، فني هؤلاء كثيرون من العلماء الأجلاء والرجال الشجعان ، كما أن الآراء المحورية والجوهرية التي وردت في الكتاب من البديهي ألا يوافق عليها ، ولا يرضى بها كثيرون وكثيرون جدا من علماء الدين الإسلامي وذلك دون أن يكونوا مدفوعين من جهة ما إلى هذا الموقف المعارض ، ويزيد من ذلك أن

<sup>(°) «</sup>المنار» جـ ۲ ، المجلد ۲۳ ص ۱۰۰ ، عدد ۲۱ يونيو سنة ۱۹۲۵م (۲۹ ذى القعدة ۱۳۶۳هـ). (٦) المرجع السابق. ص ۱۰۶.

مجيء الكتاب على درجة كبيرة من الايجاز، واستخدامه لألفاظ حادة التعبير إلى درجة الاستفزاز احيانا، مثل وصفه حكومة أبي بكر الصديق والخلفاء الراشدين بأنها حكومة «لادينية»، بدلا من وصفها بأنها «سياسية مدنية» مثلا، وذلك في وقت كانت كلمة «لادينية» تعنى فيه «الزندقة والالحاد» أو «العلمانية»، التي تفصل الدين عن الدولة – في أخض التفسيرات ـ.. كل ذلك وأمثاله يجعل وقوف العديد من رجال الأزهر ضد هذا الكتاب أمرا بديهيا، والاعتراض عليه من قبلهم أمرا طبيعيا، بل ويجعل الأمر غير الطبيعي والشاذ هو سكوتهم عنه. ناهيك بالرضي عن ماجاء فيه.

لكن الذى حدث لم يكن هو الهجوم الفكرى ، والنقاش النظرى ، وصراع الرأى بالرأى والحجة بالحجة ، فقط وهو ما مارسه عدد من العلماء الأجلاء بعد المعركة بنحو عام ! \_ ، وإنما الذى حدث ، زيادة على ذلك ، والذى نقول عنه : إنه فعل العرش وذات الجالس عليه ، هو تخطى الصراع الفكرى ، بل إهماله ، والنظر إلى الكتاب وصاحبه لا كمحاولة فكرية ، واجتهاد نظرى يجوز عليه الخطأ والصواب ، وإنما «كعمل مشين » يوجب المحاكمة الدينية والحكم على صاحبه «بالحرمان» من الانتساب إلى الأزهر ، بل وتجريده تقريبا من حقوق المواطن المصرى التى كفلها الدستور للمواطنين . .

فالقصر هو المسئول الأول عن إخراج المعركة من اطارها الفكرى الطبيعي . وعن دفع بعض رجالات الأزهر إلى منزلق غريب عليهم وعلى الإسلام ، بدليل أن ماصنعوه مع الشيخ على عبد الرازق لم يتكرر مرة أخرى ، ولم يحدث من قبل ولا من بعد ، بل ورجع عنه الأزهر فيما بعد ذلك بسنوات عندما أعاد إلى الرجل مؤهله العلمي وأدخله ثانية في زمرة العلماء (٧٠) ؟!.

ونحن نقول : إن الذي استجاب لرغبة السراي هم بعض رجال الأزهر ، لا كلهم ..

<sup>(</sup>٧) بل لقد كان القصر يدفع العلماء دفعا إلى السعى لتنصيب الملك فؤاد خليفة على المسلمين ، وينعى عليهم التواكل فى هذا السبيل ، وعندما اقترب موعد عقد مؤتمر الحلافة كتبت جريدة «الحساب » في ٢٣ ديسمبر ١٩٢٤ : «إننا لم نر ولم نسمع أن المؤتمر الإسلامي الذي تألفت نواته فى مصر تحرك للعمل ، أو بدت عليه آثار تدل على قرب الحروج من دائرة السكون ... إن لمصر في مسألة الحلافة آمالا عظيمة نرجو الله ان تتحقق ، وليس من الحزم ولا من النظام في شيء أن يؤمل النائم ، ولا أن يحاول القفز الجالس ...» ثم نعت على العلماء التواكل في هذا الميدان . وهذا هو الذي جعل عضوية لجان الحلافة ، الرئيسية والفرعية ، زاخرة بعلماء الأزهر في المدن . وخريجيه في الريف ، ومأذوني الشرع ، إلى جانب الثراة والأعيان .

إذ أن كثيرين منهم قد عارضوا هذا المسلك ، حينا معارضة إيجابية (٨) وفي كثير من الأحيان معارضة سلبية ، عن طريق «اعتزال » هذه «الفتنة » التي اشتعلت ضد هذا الكتاب .

بل إن هذا الفريق الذى حركته السراى ، طالبا محاكمة الشيخ على عبد الرازق فكتب العرائض التى تطلب ذلك ، لم يستطع حتى فى عرائضه تلك أن يخبى أن تحركه هذا يهدف ، ضمن ما يهدف ، إلى إرضاء الملك فؤاد .. ففى العريضة التى رفعها اثنان وستون من رجال الأزهر إلى شيخه «وإلى بعض المقامات العالية » فى ٢٣ يونيو سنة ١٩٢٥م (غرة ذى الحجة سنة ١٣٤٣ هـ) يصورون مسعاهم فى صورة الارضاء للملك . وذلك وفاء بحق انعاماته المالية على الأزهر ورجاله ، فيستنكرون جواز السكوت على هذا الأمر ، خصوصا «ونحن فى عهد يوالى حضرة صاحب الجلالة الملك الأزهر وعلماءه بما يتفق وكرامتهم ، ويغنيهم عن الشغل بوسائل العيش ، لأجل أن ينقطعوا لواجبهم العلمى الدينى ... فما هو العذر لنا فى ذلك أمام المسلمين فى مشارق الأرض ومغاربها ، وأمام حضرة صاحب الجلالة المائل الزهر ومغاربها ، وأمام حضرة صاحب الجلالة الملك الأرض ومغاربها ، وأمام حضرة صاحب الجلالة الملك الذى يوالى دائما إيقاظنا بجميع صنوف الرعاية ...» (٩) ؟!

فهؤلاء الذين نظروا إلى المرتبات الضئيلة التي كانت تعطى لهم «كنعم» من الجالس على العرش تستوجب ارضاءه بمحاكمة صاحب هذا الكتاب . فكتبوا هذه العريضة وغيرها من العزائض التي استندت إليها «هيئة كبار العلماء» في عقد المحاكمة ... هؤلاء لم يكونوا كل رجال الأزهر . بل ولا غالبية من فيه من العلماء (١٠) .

بل إن أجود دراسة فكرية كتبت يومئذ ضد كتاب (الإسلام وأصول الحكم). وهي التي كتبها المرحوم الشيخ محمد الخضر حسين [ ١٢٩٢ ـ ١٣٧٧هـ ١٨٧٥ هـ ١٩٥٨م] وأخرجها في كتاب عنوانه (نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم)، ان هذه الدراسة التي أمسكت بتلابيب على عبدالرازق في عدد كبير وهام من المواقف الفكرية، وفندت عددا غير قليل من آرائه، وقدمت إلى الناس صورة أكثر انصافا لكثير من الصفحات التي شابتها

<sup>(</sup>٨) وكان بعض علماء الأزهر يرون في محاكمة الشيخ على عبد الرازق ارهابا فكريا موجها لمؤتمر الحلافة المنتظر عقده .. فطلبوا تأجيل المحاكمة حتى يتسنى للمجتمعين في المؤتمر الاجتهاد بحرية في قضية الحلافة التي هي موضوع الكتاب . راجع اقتراح الشيخ عبد الهادي زيان ، أحد علماء الأزهر ، بجريدة «السياسة » عدد ١٠ أغسطس سنة ١٩٢٥م .

<sup>(</sup>٩) «المنار» جـ ٣ المجلد ٢٦ ص ٢١٢\_ ٢١٧ عدد ٢١ يوليو سنة ١٩٢٥م (٣٠ ذي الحجة ١٣٤٣هـ).

<sup>(</sup>١٠)انظر فى المرجع السابق ص ٣٦٤ (الجزء ٥ من نفس المجلد) العريضة التى رفعت فى ١٥ يونيو سنة ١٩٢٥م. والعريضة التى رفعت فى ٣٠ يونيو سنة ١٩٢٥م.

الشوائب فى كتاب (الإسلام وأصول الحكم)... حتى هذه الدراسة ساقها صاحبها فى «الموكب الملكى»، مما جعل منها مع الأسف الشديد \_ جهدا مكرسا فى نظر الرأى العام \_ لخدمة أطاع الملك فؤاد فى منصب «الخلافة» على المسلمين. فلقد آثر المرحوم الشيخ الخضر، أن يصدر كتابه الحيد هذا بصفحة مكتوبة بمداد الذهب ؟! هذا نصها:

﴿ إِهدَاءُ الْكَتَابِ إِلَى خَزَانَةَ حَضَرَةً صَاحِبِ الجِلالَةِ فَؤَادُ الأُولُ ملك مصر المعظم

تلقيت علوم الشريعة الإسلامية عن اساتيذ لهم غوص فى اسرار التشريع ، فعرفت أن فى كل حلقة من سلسلة محمد ـ صلى الله عليه وسلم ـ معجزة ، فإن اساليب دعوته . وحكمة شريعته لا تربطها بالأمية إلا يد فوق يد الطبيعة البشرية .

رأيت وأنا بتونس ان القيام بحق الإسلام يستدعى مجالا واسعا، وسماء صافية . فهاجرت منها والعبش رغيد ، والأمة في اقبال ، والاخوان في مصافاة ، وأنزلت رحلي بدمشق الشام ، فهدت لنا الايام في الأمل طرفا ، فإذا رحى الحرب العامة تدور . وحامل رايتها ينجد ويغور وبعد أن وضعت الحرب أوزارها، وأخذت البلاد العربية والتركية هيئة غير هيئتها ، هبطت مصر ، فلقيت على ضفاف وادى النيل علما زاخوا ، وأدبا جما ، فلم ألبث قليلا حتى شهدت من حضرة صاحب الجلالة ملك مصر المعظم غيرة على دين الحق وعناية برفع شأن المعاهد العلمية الإسلامية ، فقلت : إن في هذه الغيرة والعناية لحماية للدين الحنيف من نزعة ترمى حوله بشرر الكيد والأذى . تلك المزية التي أصبح بها صاحب الجلالة واسطة عقد ملوك الأم الشرقية قد أخذت في نفسي مآخذ الاكبار والإجلال ودعتني إلى أن أقدم إلى خزانته الملكية مؤلفا قت فيه ببعض حقوق إسلامية وعلمية ، وهو رفض كتاب الإسلام وأصول الحكم » . ورجائي أن يتفضل عليه بالقبول ، والله يحرس ملكه المجيد ، ويثبت دولته على دعائم العز والتأييد .

المخلص في الطاعة « محمد الخضر حسين » فنحن لا نشك أن فى كثير من صفحات بحث الشيخ الخضر (نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم) قياما «ببعض حقوق إسلامية وعلمية » (١١) ، ولكننا لا نستطيع أن نغفل مكان هذا الكتاب فى تأييد الجبهة الملكية فى هذه المعركة ، ولا تلك الصفات التى أضفاها على الملك فؤاد ـ والتى قال الشيخ إنه شهدها ـ من أمثال «الغيرة على الدين » و « رفع شأن العلم الإسلامى » و « الحاية للدين الحنيف » ، وكيف أنه كان « واسطة عقد ملوك الأمم الشرقية » . . . إلى غير ذلك من الصفات التى كانت تساق يومها كمؤهلات لهذا الملك كى ستحق بسبها «خلافة » الإسلام والمسلمين . وهى الصفات التى كانت غريبة تماما عن فكر الملك فؤاد ، وسلوكه ، وثقافته التي لا علاقة بينها أصلا وبين ثقافة الإسلام ، بل ولا علاقة بينها وبين لغة العرب المسلمين ! .

نحن لا نستطيع أن نغفل هذه الشوائب التي شابت هذه الدراسة العلمية الجادة ، ولا أن نقبل التعلل بظروف العصر ، لأن ذلك العصر ذاته كان فيه النقيض لمثل هذا الموقف من الملك والملكية ، ولن يستوى الأبيض والاسود بحال من الأحوال مها كانت الظروف والملابسات .

\* \* \*

وأخيرا نجحت الجهود الملكية في اقناع مشيخة الأزهر بالنظر إلى عمل الشيخ على عبد الرازق وآرائه «كعمل مشين» يستوجب ما يشبه «الحرمان من الحقوق المدنية» والاخراج من زمرة العلماء، بدلا من أن يعامل في اطار المحاولات الفكرية التي يجوز عليها الخطأ والصواب، فانعقدت «هيئة كبار العلماء» لتحاكمه بموجب المادة ١٠١ من قانون الأزهر رقم ١٠ الذي أصدره الخديوي عباس حلمي الثاني سنة ١٩١١م ليخضع بواسطته تمرد الأزهريين وثورتهم على استسلامه لسلطات الاحتلال ؟!

ووجهت الهيئة إلى الشيخ على عبد الرازق سبع « تهم » .. هي :

١ جعل الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور
 الدنيا .

٢ ـ وأن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان فى سبيل الملك ، لا
 فى سبيل الدين ، ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين .

<sup>(</sup>١١) راجع كتاب الشيخ الخضر. في القسم الثاني من هذا الكتاب.

- ٣ وأن نظام الحكم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم كان موضوع غموض أو إبهام
   أو اضطراب أو نقص ، وموجبا للحيرة .
- ٤ ـ وأن مهمة النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ كانت بلاغا للشريعة مجردا عن الحكم والتنفيذ .
- وإنكار إجاع الصحابة على وجوب نصب الإمام ، وعلى أنه لابد للأمة ممن يقوم بأمرها في الدين والدنيا .
  - ٦\_ وإنكار أن القضاء وظيفة شرعية .
  - ٧\_ وأن حكومة أبي بكر والخلفاء الراشدين من بعده كانت لادينية (١٢) .

وأعلنت الهيئة الشيخ على عبد الرازق بهذه الاتهامات في ٢٩ يوليو ١٩٢٥م وبأنها ستنعقد في صورة «هيئة تأديبية » لمحاكمته في ٥ أغسطس ١٩٢٥م ، فطلب الرجل التأجيل لإعداد دفاعه ضد هذه الاتهامات ... وبعد أسبوع من الموعد الأول انعقدت الهيئة في ١٧ أغسطس سنة ١٩٢٥ ( ٢٧ محرم سنة ١٣٤٤هـ ) برئاسة الشيخ محمد أبو الفضل [ ١٢٦٣ - ١٣٤٦هـ ١٨٤٧ م المرابعة وعشرين من أعضائها ، وحضر الشيخ على عبد الرازق ... وعندما دخل القاعة وألتى على أعضاء الهيئة أعضائها ، وحضر الشيخ على عبد الرازق ... وعندما دخل القاعة وألتى على أعضاء الهيئة السلام لم يجبه أحد منهم ؟! وفي بداية الجلسة قدم دفعا فرعيا ، مفاده «أنه لايعتبر نفسه أمام هيئة تأديبية ، وطلب ألاً تعتبر الهيئة حضوره أمامها اعترافا منه بأن لها «حقا قانونيا» في محاكمته ، لأنه إنما حضر وفاء بحق الاستاذية الذي لكثير من أعضائها عليه ، وحتى يقدم البهم مذكرته المكتوبة جوابا على «التهم» (١٣٠) ، وكبي يسهم في الاجابة على بعض الأسئلة التي ربما ود أن يوجهها إليه بعض الأعضاء .. وبعد أن رفضت الهيئة هذا الدفع الفرعي سارت اجراءات المحاكمة ، ثم أصدرت الهيئة حكمها الذي يقول :

« من حيث أنه تبين مما تقدم أن التهم الموجهة ضد الشيخ على عبد الرازق ثابتة عليه ،

<sup>(</sup>١٢) راجع : حوليات مصر السياسية سنة ١٩٢٥م ، ص ٧٤٥ ـ ٧٤٦ ، و « السياسة » اليومية ، عدد ١٣ أغسطس سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>١٣) راجع هٰذه المذكرة فى مكانها من هذه الدراسة ، فلقد آثرنا نشرهاكاملة لما فيها من تأكيد لأفكار الكتاب ، وجلاء وتحديد لبعض نقاطه ، وراجع كذلك مجموعة الوثائق المتعلقة بالمحاكمة ، والحكم وتنفيذه ، فى ذلك المكان من هذا الكتاب .

وهى مما لايناسب وصف العالمية ، وفقا للمادة ١٠١ من القانون رقم ١٠ لسنة ١٩١١م ، ونصها : «إذا وقع من أحد العلماء أياً كانت وظيفته أو مهنته ، ما لايناسب وصف العالمية ، يحكم عليه من شيخ الجامع الأزهر بإجاع تسعة عشر عالماً معه من هيئة كبار العلماء ، المنصوص عليها في الباب السابع من هذا القانون ، بإخراجه من زمرة العلماء ولا يقبل الطعن في هذا الحكم . ويترتب على الحكم المذكور محو اسم المحكوم عليه من سجلات الجامع الأزهر والمعاهد الأخرى ، وطرده من كل وظيفة ، وقطع مرتباته في أي جهة كانت ، وعدم أهليته للقيام بأى وظيفة عمومية دينية كانت أو غير دينية ) .

فبناء على هذه الأسباب:

حكمنا نحن شيخ الجامع الأزهر بإجاع أربعة وعشرين عالما معنا من هيئة كبار العلماء بإخراج الشيخ على عبد الرازق أحد علماء الجامع الأزهر والقاضى الشرعى بمحكمة المنصورة الابتدائية الشرعية ، ومؤلف كتاب (الإسلام وأصول الحكم) من زمرة العلماء ».

صدر هذا الحكم بدار الإدارة العامة للمعاهد الدينية ، فى يوم الأربعاء ٢٢ المحرم سنة ١٣٤٤هـ (١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥ م) (١٤) .

شيخ الجامع الأزهر

\* \* \*

وهكذا استطاع الملك فؤاد أن يستصدر من «هيئة كبار العلماء» حكما لم يسبق لهيئة علمية إسلامية أن أصدرت مثله على الأقل فى تاريخنا الجديث وأن يضع هذا الحكم فى أيدى وزراء «حزب الاتحاد» الذين نفذوه على أشلاء الائتلاف الوزارى، وذلك عندما انعقد (المجلس المخصوص) بوزارة الحقانية برئاسة على ماهر باشا، وزير الحقانية بالنيابة، فى ١٧ سبتمبر سنة ١٩٢٥م، وقرر تنفيذ حكم هيئة كبار العلماء الذى «ليس لأية سلطة قضائية أن تلغيه، أو تبحث عن صحته ... وبما أنه على فرض وقوع خطأ فى التطبيق القانونى، فليس من اختصاص أى سلطة أخرى أن تنظر فيه .... قرر المجلس بإجاع الآراء إثبات فصل الشيخ على عبد الرازق المذكور من وظيفته، اعتبارا من يوم ٢٢ المحرم سنة ١٣٤٤هـ (١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥م)، مع مراعاة عدم حرمانه من حقه فى المكافأة » ؟!!

举 举 举

<sup>(</sup>١٤) انظر هذه الوثيقة في مكانها من هذا الكتاب.

#### المفكرون الليراليون:

غير أن هذا الحكم، وتنفيذه، لم يكونا نهاية المطاف فى هذه المعركة الكبرى، لأن المجتمع المصرى كان يصطرع يومثغ بقوى وتيارات فكرية وسياسية أخرى ، تقف موقف العداء أو الرفض أو التناقض مع هؤلاء الذين ناصروا العرش وذات الجالس عليه فى هذا الموضوع .

فكان هناك الكتّاب غير المرتبطين بحزب من الأحزاب السياسية الكبرى ، والذين كانوا يحامون عن حرية البحث والرأى ، وحق المفكر فى أن ينشر ما يعتقد من آراء ، ويُتبنون من مذاهب الحرية « مذهب الليبراليين » الأوربيين .. وهؤلاء وقفوا جميعا إلى جانب حق الشيخ على عبد الرازق فى البحث والاجتهاد .

فنى شهر يوليو سنة ١٩٢٥م كتبت مجلة (الهلال) عن الكتاب فى باب (عالم الأدب) كلمة موجزة وصفت فيها المؤلف بأنه «من علماء الأزهر المبرزين» الذين يسلكون سبيل «الاجتهاد والاستنباط»، ووصفت فيها الكتاب بأنه «مؤلف فريد ... جاء خير أنموذج يحتذى فى الاستدلال والاستشهاد والاستنتاج».. ثم تحدثت عن القضية الأساسية التى طرحها الكتاب، فوقفت إلى جانب ما رآه المؤلف فيها، وذلك دون أن تخوض بالتفصيل فى مباحث الإسلام الحاصة بهذا الموضوع. فقالت: إن المؤلف قد استنتج «أن الحلافة لا أصل لها فى الدين، وأن الحليفة حاكم، لا دخل للدين فى وجوده أو فى عدمه. فهو أصل لها فى الدين، وأن الحليفة حاكم، لا دخل للدين فى وجوده أو فى عدمه. ويرى أن (المؤلف) - بذلك يوافق نظرية الأتراك الحديثة فى فصل الحلافة عن الحكم. ويرى أن كل أمة إسلامية حرة فى انتخاب من تريده حاكما عليها. وسواء أكان الأستاذ على عبد الرازق قد وفق إلى أن يسند نظريته هذه إلى الدين - كما نعتقد - أم لم يوفق، فإن هذه النظرية تتفق وأصول الحكم فى القرن العشرين، الذى يجعل السيادة للأمة دون سواها من الأفراد مها كانت ولادتهم أو ميزاتهم الأخرى» (١٠٠٠).

وهذا التحديد الذي أعطته (الهلال) للقضية ، كان هو الإطار الذي نظر إليها على أساسه جمهور المفكرين والكتّاب «الليبراليون» في ذلك التاريخ.. فالقرن العشرون يطلب أن تكون السيادة للأمة دون سواها ، وهذه هي النظرية التي يقدمها الكتاب في مواجهة النظريات التي تريد أن تعطى هذا الحق لفرد من الأفراد.. وبصرف النظر عن مدى النجاح

<sup>(</sup>١٥) «الهلال» عدد يوليو سنة ١٩٢٥ ص ١١١٨.

في إيجاد الأسباب والأنساب بين هذه النظرية وبين تعاليم الدين ، فإن كل داعية إليها يستحق المؤازرة ، وكل دعوة في سبيلها تستوجب المناصرة والتأييد.

أما محلة (المقتطف) فقد قدمت عن الكتاب حديثا موجزا في باب (التقريظ والانتقاد) ، ركزت فيه على أثر جرأة المفكر وأمثاله في بعث نهضات الأمم ، وذكرت الناس بما دار من المعارك حول أفكار « لوثر » ٦٤٨٣ ــ ١٥٤٦م ] و « محمد عبده » وغيرهما من المصلحين في الغرب والشرق ، فقالت : إن الذي «ألف هذا الكتاب عالم من علماء الأزهر ، وهو أيضًا من قضاة المحاكم الشرعية ، فعلمه ومنصبه يخولانه الكلام على موضوع قلما يحق لغير أمثاله البحث فيه . وقد إطلعنا على بعض ماكتبته صحف الأخبار في انتـقــادة فأغرانا ذلك عطالعته ، فذكرتنا الضجة التي قامت على مؤلفه بالضجة التي قامت على « لوثيروس » زعيم الاصلاح المسيحي ، الذي كان لعمله أكبر أثر فيما يرى الآن مِن الارتقاء الديني والأدبي والمادى في المالك المسيحية . ونظن أنه سوف يترتب على ماكتبه القاضي على عبد الرازق في كتابه هذا أو ما كتبه منتقد الغزالي وأمثالها ما ترتب على ما كتبه « لوثيروس » وأنصاره في البلدان المسيحية ، لا لأن « لوثيروس » وأنصاره كانوا مصيبين في كل ما قالوه وفعلوه ، ولا لأننا نعتقد أن كل ما قاله حضرة القاضي على عبد الرازق وأمثاله قرين الصواب وخال من الحطأ ، بل لأن قيام بعض المفكرين ووقوفهم موقف الانتقاد والشك يشحذ الهمم ويغرى بالبحث والتنقيب ، فتزول الغواشي ويصرح الحق. ولم ننس كيف قامت القيامة على المرحوم الشيخ محمد عبده ، ثم خُمدت رويداً رويداً ، إلى أن صار يلقب بالإمام الذي يُقتدى به وينسج على منواله » (١٦) .

ولقد عادت (الهلال) إلى الموضوع فى شهر أكتوبر، بعد أن صدر حكم «هيئة كبار العلماء»، فكتب «سلامة موسى» [ ١٨٨٨ ـ ١٩٥٨م] تحت عنوان: (الدين والتطور ... وحرية الفكر بينها)، عاقدا المقارنة بين هذا الحكم وشبيه له فى الولايات المتحدة الأمريكية، واضعا القضية فى الإطار الذى وضعها فيه هذا التيار من المفكرين «الليبراليين»، إطار حرية الفكر، وضهان هذه الحرية، والوقوف ضد كل القيود على عقل المفكر وقلمه طالما كان مخلصا لفكره والوطن الذى يعيش فيه، فكتب يقول: إنه قد «حدث فى الشهر الماضى حادثان عظيان يجب أن يبالى بهاكل مفكر، سواء فى الغرب أو فى الشرق: أولها: أن المدرس «سكوبس» أخبر تلاميذه أن قصة آدم وحواء فى أصل

<sup>(</sup>۱۱) «المقتطف» عدد أغسطس سنة ١٩٢٥ ، ص ٣٣٢.

البشر، كما روتها التوراة ، غير صحيحة ، بحرفها ، وأن الصحيح أن الانسان والقرد من أصل واحد . وقد حكمت عليه محكمة ولايته (إحدى الولايات المتحدة) بغرامة قدرها عشرون جنيها لمخالفته تعاليم التوارة (١٧) ، وحدث في مصر حادث شبيه بهذا ، فإن الأستاذ على عبد الرازق وضع كتابا قال فيه : إن الخلافة ليست أصلا من أصول الإسلام ، فحكم عليه العلماء بإخراجه من زمرتهم .

والحادثان يتعلقان ، كما يرى القارئ ، بأثمن شيء عُرف في هذا العالم ، وهو حرية الفكر والرأى . وليست المسألة صحة نظرية التطور أو فسادها ، ولا هي صوابية القول بأن الحلافة مبدأ ديني أو مبدأ مدنى ، فقد تكون نظرية التطور خطأ ، وقد يكون كتاب الشيخ على عبد الرازق كله سفسطة ، ولكن المسألة الحقيقية في هذا النزاع هي أن كلا من المستر سكوبس والأستاذ على عبد الرازق له الحق في أن يكون حرا يرتئي ما يشاء من الآراء دون أن يقيد بأي قيد سوى الإحلاص » (١٨)

ولقد كان لهذا التيار الليرالى أنصار ومؤيدون في مختلف أنحاء البلاد العربية والإسلامية التي شارك كتَّابها ومفكروها في الجدل حول هذا الكتاب .. فرأينا مثلا من يكتب في جريدة (الصواب) التونسية مدافعا عن حرية الرأى ، ومهاجما الموقف من الكتاب وصاحبه ومشيرا إلى أن هذا الموقف هو من إيحاء الملك فؤاد وصنعه ، فيقول : « .... أما سر هذه المصاولة والمقاومة العنيفة ، والتحامل من مشايخ الأزهر على ما يُشاع في فإنما هو نيل رضى نواح معينة ذات مطامع في تبوئ منصب الخلافة .. إن مصر قد سارت إلى الوراء ، ليس في الحرية السياسية فقط ، بل حتى في حرية القول في الشئون الدينية التي هي ملك مشاع بين المسلمين ، بشرط أن يكون ذلك ضمن دائرة المعقول ، وبمقتضى منطوق ومفهوم النصوص الواردة على لسان صاحب الشرع صلوات الله عليه «(١٩) .

وهكذا وجد تيار ليبرالى كامل على امتداد العالمين العربي والإسلامي، وقف موقف المناصرة والتأييد من قضية هذا الكتاب، باعتبارها \_ أولا وقبل كل شيء \_ قضية حرية

<sup>(</sup>١٧) كانت هذه القضية محل الاهتمام اليومي للصحافة في ذلك الحين.

<sup>(</sup>۱۸) «الهلال» عدد أكتوبر سنة ۱۹۲٥ ص ۱۳.

<sup>(</sup>١٩) « المنار » جـ ٧ مجلد ٢٦ ، عدد ١٤ يناير سنة ١٩٢٦ ( ٢٩ جادى الآخرة سنة ١٣٤٤هـ ) . بل إن صدى أفكار هذا الكتاب قد ظلت تحدث أثرها فيما بعد ذلك التاريخ ، ومن يطلع على آراء المفكر الجزائرى عبد الحميد بن باديس عن هذه القضية عندما ثارت من جديد على عهد الملك فاروق يدرك ذلك . انظر ماكتبناه عنه في كتابنا « مسلمون ثوار » .

التفكير والتعبير، بصرف النظر عن مدى الصواب والخطأ فى هذا الاجتهاد الذى قدمه صاحب الكتاب .. بل لقد كان هذا الكتاب ، وما دار حوله من صراع ، أحد العوامل البارزة فى بلورة هذا التيار الفكرى الليبرالى ، دعم من صفوفه ، وعجم عود أصحابه ، واكتسب له مواقع جديدة ، وشحد اليقظة والانتباه عند كثيرين من الذين تبنوا هذا اللون من ألوان الحرية الإنسانية فى التفكير والتعبير.

\* \* \*

# حزب الوفد:

أما حزب الوفد، فلقد قدمت قطاعاته الأساسية، وبخاصة مثقفوه ومفكروه، بصدد هذه المعركة، صفحة مشرقة في تاريخ حركتنا الثقافية والسياسية في ذلك التاريخ...

فرغم العداء الشديد ، والصراع الحزبي الذي كان بين الوفد وبين الأحرار الدستوريين الذين ينتمى إليهم على عبد الرازق ، ويحسب عليهم ، إلا أن أغلب الأصوات التي ارتفعت في صحافة الوفد يومئذ قد وقفت إلى جوار الانتصار لحرية الرأى وحق على عبد الرازق في التفكير والتعبير . ولقد رأوا في محاكمته والحكم عليه مسألة سياسية نسجت خيوطها أصابع السراى التي تعبث بالدستور ، لا مسألة دينية ، كما حاول أن يصورها الذين أيدوا المحاكمة وما ترتب عليها من إجراءات .

ولقد ميز الوفديون يومئذ بين أمرين:

أوفها: الانتصار لحرية التفكير والتعبير، والجهاد من أجل سيادة أحكام الدستور.. وبصدد هذا الأمر وقفوا إلى جوار الكتاب وصاحبه، ودعوا إلى قيام تحالف وتعاون على هذا الأساس وفي ذلك الإطار.

وثانيهها: التصدع الذي حدث في الائتلاف الوزارى ، وأدى إلى إخراج الأحرار الدستوريين من الوزراة ، وهنا فرح الوفديون و «شمتوا » شهاتة كبرى في الدستوريين ...

وهكذا لم تطغ المناورات الحزبية والصراعات السياسية على المواقف والعوامل الموضوعية الحاصة بحق المفكر في التفكير والتعبير، وإنما حدث تمييز واع بين هذين الميدانين. وتعبيرا عن هذا التمييز الواعى نشرت (كوكب الشرق) مقالا لرئيس تحريرها «أحمد حافظ عوض بك» [ ١٢٩٤ ـ ١٣٧٠هـ ١٨٧٧هـ ١٨٧٧م] جاء فيه: «كنا نستطيع أن نستغل ذلك

الحادث ، كسعديين (٢٠) مخالفين لهم \_ هذا عدا ما فى ذلك الاستغلال من الضرب على وتر الدين الحساس ، وتنفير الأزهر من الأحرار الدستوريين \_ كنا نستطيع ذلك حزبيا ، ولكن ضهائرنا أبت هذا الاستغلال ، ونفوسنا استنكرته ، ووطنيتنا تسامت عن مثل هذه الاعتبارات الحزبية . ومن أجل هذا رجونا فى العدد الماضى من (الكوكب) الأدباء والمفكرين أن يتخذوا من هذا الحادث موعظة يتعلمون منها أن الأحرار من كل الأحزاب فى حاجة إلى التآزر أمام الأفكار الرجعية مما يمس اللستور وما كفل من الحريات العامة . ويسرنا أن يكون لهذه الكلمة صدى فى نفوس الذين عنيناهم ... ليس أتعس من أن تعيش الأم عيش نفاق وتضليل ، وليس أتعس من أن تنشر على الناس راية الحرية ، لا ليكونوا أحرارا ، ولكن لتحجب هذه الراية عن أبصارهم ما وراءها من هوة سحيقة هى هوة أحرارا ، ولكن لتحجب هذه الراية عن أبصارهم ما وراءها من هوة سحيقة هى هوة الاستبداد البشع الذى يعمل ليقتل كل قلب يعقل وكل نفس تحس وكل روح تؤمن بالله وكا وهب الله الناس من حرية وحياة .

نريد أن نعرف ، ونريد أن يعرف العالم : هل لمصر نظام هو الدستور؟ تحكم على موجبه؟ أم لها غير الدستور نظام خنى تمتد خلال ظلماته أيد تفتك بما قرر الدستور من حقوق ، ثم يكون لهذا الفتك مقامه واحترامه؟!!.. نريد أن نعرف ، فقد سئمنا المواربة ، ونريد أن نخرج من عيش النفاق ، فكل منافق شيطان ، وكل شيطان في النار.

فأهلا وسهلا بهذه الصراحة ، وأهلاً وسهلا بالظروف ـ مها ساءت ـ تخرج الرجال الأحرار من دائرة الفناء في الحزبية ، فقد وجدنا الأرض المشتركة التي نلتتي فيها كرماء شرفاء ، سعديين وغير سعديين ، وشعرنا بالخطر الذي تلتئم الصفوف عند ظهوره ، فهل من سميع أو مجيب ؟!» (٢١) .

بل لقد كتب أحد الوفديين في جريدة (السياسة) اليومية ، لسان حال حزب الأحرار الدستوريين ، كتب كلمة بتوقيع «سعدى» ، أثنى فيها على موقف (السياسة) من القضية ورفعها لواء الدفاع عن الكتاب وصاحبه ، وإصرارها على أن القضية سياسية دستورية ، لا قضية دين وروحانيات . . ثم قال : «إن ذلك موقف يجب أن تتكاتف الأحزاب المختلفة

<sup>(</sup>٣٠) أى أنصار لسعد زغلول، وكان لفظ «سعديين» يطلق على الوفديين، إذ لم يكن قد حدث بعد الانشقاق الذى قاده أحمد ماهر ومحمود فهمى النقراشي وإبراهيم عبد الهادى ، والذى أطلقوا على جماعتهم بعده « حزب الهيئة السعدية » ، الذى عرف بحزب السعديين.

<sup>(</sup>٢١) «كوكبُ الشرق» في ١٧ أغسطس سنة ١٩٢٥م (والنص في حوليات مصر السياسية).

على الظهور فيه ، رغم مايكون بين تلك الأحزاب من اختلاف جوهرى أو عرضى ، ولقد تقدم فريق من السعديين ينصرون الحرية والدستور لمناسبة تلك القضية ، وكان شعار هذا الفريق تلك الكلمة الحكيمة : « عند الخطر تلتئم الصفوف » .  $((\Upsilon))$  » .

بل لقد خاض الأستاذ عباس العقاد [ ١٣٠٦ ــ ١٣٨٤هـ ١٨٨٩ ــ ١٩٦٤م ] ــ وكان يومئذ كاتب الوفد الأول ، وواحدا من أبرز مثقفيه ــ خاض هذه المعركة ، منتصرا لمبدأ حرية الرأى والتفكير والتعبير .. فكتب في صحيفة «البلاغ » ــ الوفدية ــ تحت عنوان [ روح الاستبداد في القوانين والآراء] ــ يقول :

«من معانى الاستبداد فى القوانين أن تكون أحكامها مطلقة غير مقيدة بنص يتواضع عليه الحاكمون والمحكومون ، ويلتزم القضاء حدوده ، كما يلتزمها كل فرد بداية بتلك الحدود ، فإن القوانين تُوضع لتقييد الفضاة .. كما تُوضع لتقييد المأخوذين بها ، ولا معنى لقانون لا يعرف منه المتهم هل هو برىء أم مدين إلا إذا نطق القاضى بالحكم ورجع إلى تقديره الشخصى الذى قد يختلف عن تقدير أكثر الناس ، بل قد يختلف أحيانا عن تقدير غيره من القضاة ، المشتغلين بالقانون .

وليس الحكم المطلق إلا نوعا من إطلاق «الشريعة» وردها إلى الآراء المتضاربة والتقديرات المتفاوته ، لا إلى النصوص الواضحة التي يتفق عليها الجميع ...

على أننا نحشى أن تكون الروح الاستبدادية قد سرت من هذه الوزارة إلى بعض جوانب الرأى العام! فنسينا ما يجب لحرية الفكر من الحرية ، وماينبغي للباحثين من الحقوق.

أقول هذا بمناسبة الضجة التى أثارها بعض الكاتبين حول كتاب صدر حديثا فى «الإسلام وأصول الحكم» الأحد القضاة الشرعيين. فقد رأينا أناسا يطلبون محاكمة المؤلف، أو تقديمه إلى مجلس ينشأ لأجله خصيصا ، ثم لمن يقتدون به فى المستقبل من المؤلفين ، أو رأينا أناسا يطلبون من الوزارة أن تصادر الكتاب ... وهى الوزارة التى نستكثر عليها أن تصادر الصحف بعد تقديمها إلى القضاء! . فهالنا الأمر ، ورجعنا إلى الكتاب الذى أقاموا حوله هذه الضجة ، فما وجدنا فيه مسوغا لشىء من هذا الذى يجترئون على طلبه ، وينسون أنهم يطلبون به ختق الحرية ، وتسليم الوزارة وأتباعها سلاحا تشهره فى كل لحظة على رءوس الكتاب والباحثين ، وما وجدنا فى الكتاب إلا أن صاحبه يرى فى الحلافة

<sup>(</sup>٢٢) «السياسة» اليومية. في ١٦ أغسطس سنة ١٩٢٥م.

رأيا يستند فيه إلى الأحاديث النبوية ، ومأثورات الصحابة وأقوال الفقهاء . وليس يعنينا هنا أخطأ فى الاستناد والتخريج أو أصاب وإنما الذى يعنينا أنه صاحب رأى يباح له أن يعلنه ، كما يباح لغيره أن يرد عليه ويفنده ، أما أن يحاكم أويقسر على ترك رأيه ، لأنه خالف به بعض العلماء أو غير العلماء ، فهذا ليس من روح الحرية التى تحمينا جميعا ، ويسنون هذه ويجب علينا أن نحميها جميعا ، وليس من روح الدين الذى يغارون عليه ، ويشنون هذه الغارة باسمه ؟!....

وإن من العزاء للمتشائمين في هذه الضجة التي ثارت حول (الإسلام وأصول الحكم) أن نعلم أن أكثر القائمين بها، مدفوعون إليها بدوافع لا علاقة لها بالعقائد والآراء، وأنها لم تمنع أن يروج الكتاب بين الخاصة والعامة، وأن يقبل على قراءته الذين حذروا من الاطلاع عليه. وإن في ذلك لعبرة في الرأى بالمصادرة والاستبداد، ودرسا لمن يحاربون التفكير بغير البحث الحر والانتقاد المشروع!.....

إننا لانعرف صاحب (الإسلام وأصول الحكم) إذا رأيناه في الطريق ، وليس هو من شيعتنا في السياسة ، فنحن لاندافع عن شخصه ، ولا عن مذهبه السياسي ، حين نكتب هذه الكلمة ، ولكننا نود أن يعلم الذين لايعلمون أن قد مضى الزمان الذي تتصدى فيه جماعة من الناس ، بأى صفة من الصفات ، لإكراه الأفكار على النزول عند رأيها ، واستمداد الحرية من فضلات ماتسخو به لأنصارها والمتمسحين فيها »! (٢٣)

هكذا كتب العقاد ، كاتب الوفد الأول ، وأحد أبرز مثقفيه ، هذا المقال ، فدافع عن حق المفكر ، أى مفكر ، فى أن يبحث وينظر ، وفى أن يعلن ما توصل إليه فكره من آراء والجتهادات ... بصرف النظر عن مدى الصواب أو الخطأ فى هذه الآراء والاجتهادات ... ودعا إلى أن يكون السبيل إلى مواجهة الرأى هو الرأى ، وليس الاستبداد أو الحجر أو الحاكات أو الاتهامات ... وأدان تلك الأساليب، بصرف النظر عن الحجج التى يضفيها عليها البعض ، وعن الصفات التى يتصف بها دعاة هذا الاستبداد ! ... كما أشار \_ فى صراحة لا تحقى \_ إلى أصابع الملك فؤاد ، التى حركت الذين تخطوا نطاق الجدل الفكرى إلى حيث الأرهاب بتهم «الردة ... والزندقة .. والإلحاد » .. وإلى حيث المحاكمة التى حكت «كمت « بحرمان » على عبد الرازق من بعض الحقوق المدنية التى كفلها الدستور لجميع

<sup>(</sup>٣٣) انظر: رجاء النقاش [عباس العقاد بين اليمين واليسار] ص ١٠١ \_ ١٠٣ طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م.

المواطنين.. لقد أعلن العقاد شعار المفكرين الذين كان ينتمى إليهم يومئذ: « إن الحرية تحمينا جميعا ، وبجب علينا أن نحميها جميعا ...؟!..

وهكذا انخرط التيار الأساسى فى الوفد ، وبالذات فى صفوف مفكريه ومثقفيه ، إلى جانب المناضلين دفاعا عن حق المثقف فى الاجتهاد والتفكير والتعبير ، ومن ثم إلى جانب المدافعين عن صاحب هذا الكتاب ضد الملك فؤاد والجبهة المناصرة للسراى .

ولعل مما يزيد فى أهمية موقف هذا التيار من مفكرى الوفد ومثقفيه أن نعلم أن سعد زغلول ، زعيم الحزب ، كان رافضا لكتاب (الإسلام وأصول الحكم) ناقما على مؤلفه ما ضمنه إياه من آراء (٢٤) .

\* \* \*

# الأحرار الدستوريون :

على أن التيار الأساسى الذى حمل أغلب العبء فى هذه المعركة ، دعوة وتأييدا ومحاماة عن الكتاب وصاحبه ، كان هو تيار الأحرار الدستوريين الفكرى ، وحزبهم السياسى وجريدتهم (السياسة) اليومية المعبرة رسميا عن هذا التيار.

وهناك نقطتان فى حاجة إلى جلاء حول موقف هذا الحزب الذى كان يشارك فى حكم الأقلية ضد الأغلبية ، والذى كان يمثل أبناء العائلات الريفية الغنية من الإقطاعيين وكبار الملاك .. موقفه من هذه المعركة ، ولماذا خرج فيها على الدوائر العليا التى كانت تحتضن أحزاب الأقلية ؟ ولماذا وقف ضد الذين يمثلون فى مصر مصالح الإقطاع والإقطاعيين ، مثل السراى والاتحاديين ؟ ولماذا وقف فى الجبهة المقابلة للجبهة التى وقف فيها الانجليز ، رغم صلاته الوثيقة وغير المنكورة بالإنجليز؟! . ثم ، لماذا انتصر هذا الانتصار الكبير لحرية التفكير والتعبير فى الوقت الذى كان يشارك فيه حزب الاتحاد فى وزارة زيور باشا التى جعلت من أولى مهامها محاربة الحرية والاعتداء عليها ومطاردة الأحرار؟!!

إن مواقف هذا الحزب وذلك التيار الفكرى من هذه المعركة ، نموذج لمواقف عديدة اتخذها فى أزمات فكرية مماثلة ، والحديث عنه هنا فرصة لجلاء بعض أسرار تلك الازدواجية التي تطالعنا فى مواقفه فى مثل هذه الأمور.

<sup>(</sup>٧٤) لأهمية رأى زعيم الوفد فى هذا الموضوع أوردناه كاملا فى باب الوثائق الَّتى أثبتناها فى هذا الكتاب النظره فى مكانه .

في شهر إبريل سنة ١٩٢٥م صدرت الطبعة الأولى من كتاب على عبد الرازق ، وفيه ضمن مافيه ، دعوة لحرية الرأى والتفكير والتعبير ، ومنذ اللحظات الأولى انتصر الأحرار الدستوريون لهذا الكتاب ، واستعانوا بكل نظريات تراث الحرية الليبرالية العالمي في تأكيد حق المؤلف في أن يجهد ، وحق المفكرين في أن يروا وينشروا ثمار مايصلون إليه من آراء .. بينا نجد هذا الحزب في ذات الوقت ، بل في ذات الشهر يشارك حزب الاتحاد ، عن طريق الوزارة الائتلافية ، في الاعتداء على حريات الشعب والانتقاص من القدر الذي كان متاحا لابنائه في التفكير والحركة والتعبير ، فتصدر الوزارة في ٢ إبريل قانونا يحرم قطاعا أساسيا من قطاعات المتعلمين والمثقفين ، هم الموظفون ، من الاشتغال بالأمور السياسية ، وتحول بينهم وبين العمل السياسي ، وتمنعهم «من كل قول أو عمل يشف » عن نشاط غير النشاط وبين العمل السياسي ، وتمنعهم «من كل قول أو عمل يشف » عن نشاط غير النشاط على حمل لواء الدفاع عن حرية الشيخ على عبد الرازق في التفكير والتعبير؟! . (٢٥) .

وفى الوقت الذى احتدمت فيه المعركة بين الخصوم والأنصار حول الكتاب ، وجدنا الأحرار الدستوريين ، وجريدتهم (السياسة) تكيل بكيلين لا بكيل واحد ، وتستخدم بصدد قضية الحرية ميزانين لاميزانا واحدا ، فتنتصر لحرية على عبد الرازق كما لم تنتصر لها جريدة أخرى من جرائد مصر فى ذلك الحين ، وتعادى كل الاجراءات والأفكار التى حاولت الانتقاص من هذه الحرية ، وفى ذات الوقت نجد هذا التيار الفكرى والسياسى وتلك الجريدة يقفان موقف العداء من حريات الشعب ، ويشاركان الاتحاديين والسراى والانجليز فى صنع المزيد من القيود على هذه الحريات .. وبعد أربعة أيام من الافتتاحية التى نشرتها (السياسة) لمنصور فهمى [ ١٣٠٧ - ١٣٧٩هـ ١٨٨٦ - ١٩٥٩م] فى ٥ يوليو سنة نشرتها (السياسة) لمنصور فهمى العداء اللذين استقبل بهما مرسوم تقييد حرية الصحافة تجتهد فى ٩ يوليو لتخفيف السخط والعداء اللذين استقبل بهما مرسوم تقييد حرية الصحافة وخروجا عن ذلك الموقف شبه الإجماعى الذى وقفته صحافة مصر ، العربية والافرنجية ضد هذا المرسوم ، وقفت (السياسة) – وإن يكن على استحياء – إلى جانب (الاتحاد) في صف هذا المرسوم الذى أصدرته الوزارة باسم الملك فؤاد ؟!

وبينها قال سعد زغلول: «إن هذا التشريع مخالف للدستور»(٢٦) ، وكتبت عنه

<sup>(</sup>٢٥) جريدة «السياسة» في ٣ إبريل سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>٢٦) «البلاغ» في ١٥ يوليو سنة ١٩٢٥م.

(كوكب الشرق) ساخرة وقائلة: «لأن عدت جميع قوانين العالم كل مجرم ـ سواء أكان سفاكا للدماء أم سارقا أم محتالا .. الخ ـ بريئا حتى تثبت إدانته ، فقد حق لقانون الصحافة الذى أهدته الوزارة للأمة أن يعتبركل صحافى مجرما حتى تثبت براءته ؟!» (١٧٧) .. في نفس الوقت تكتب (السياسة) عن هذا التشريع كتابة من يحاول امتصاص بعض الغضب ، وتهوين الكثير من جوانب الأمر ، وبيان أن ما حدث خير مما كان سيحدث وأنه لواطلع الساخطون والثائرون ضد هذا التشريع على الغيب لاختاروا الواقع! . إذ «قد يكون من الحق أن نصرح أن هذا التعديل ... أخف بكثير مما كان مقترحا من التعديلات » (١٨٥) .

ونحن نعتقد أن سر الازدواجية التي صاحبت الكثير من مواقف هذا التيار الفكرى الذى تمثل في الأحرار الدستوريين ، كامن في نشأة هذا التيار وذلك الحزب ، وفي تكوينه والمصالح التي كان يمثلها ، منذ أن تبلور في (حزب الأمة) على يد المرحوم لطني السيد باشا في مطلع هذا القرن ، كمدرسة في التفكير وأسلوب في العمل ، حملت الكثير من البصات الفكرية والأساليب الإصلاحية التي بذرها الشيخ محمد عبده في هذا الميدان ، بعد تخليصها من طابعها الإسلامي ومزجها بتراث الليبرالية الأوروبية ..

فالأحرار الدستوريون كانوا يمثلون أبناء البيوتات الكبيرة، وعددا من كبار الملاك والإقطاعيين المصريين، ولكنهم كانوا يمثلون ذلك القطاع المستنير من هذه القوى الاجتاعية، أو إذا شئنا الدقة: كانوا هم التيار المستنير الذي يبصر المصالح البعيدة لهذه القوى الاجتاعية، تلك المصالح التي من الممكن أن تستفيد كثيرا من الاستنارة والإصلاح والانفتاح على الفكر العصرى الأوربي، والتي كان بإمكان هذا الإصلاح وتلك الاستنارة أن يؤهلاها كي ترث مقدرات هذا الوطن، بدلا من الوفد الذي يمثل الجاهير والعامة وأن تكون لها المشاركة بنصيب الأسد مع السراى التي لم يكن لأمرائها في بطن التربة المصرية الأصالة والعراقة التي لهذه العائلات التي تكون هذا الحزب وذلك التيار.

فرغم التكوين الاجتماعي الإقطاعي لهذا الحزب ، إلا أن قيام جهازه السياسي والفكرى على كاهل مجموعة من خيرة العناصر المثقفة التي بعثت بها العائلات الغنية للتزود من الفكر الأوروبي ، فعادت لتكون فئة المثقفين المستنيرين في إطار مصالح هذه العائلات . إن هذا

<sup>(</sup>۲۷) «كوكب الشرق» في ۲٤ يوليو سنة ١٩٢٥م، من مقال بتوقيع «مرازى»؟!. (۲۸) «السياسة» في ٩ يوليو سنة ١٩٢٥م.

الوضع قد أثمر تلك الازدواجية التي تبدت في مواقف كثيرة ، منها هذا الموقف الذي نتحدث عنه الآن .. فهم كانوا يرون أنفسهم «أصحاب المصالح الحقيقية» لأنهم «سراة البلاد وأعيانها» ، وإن الاستنارة والثقافة والتعليم . وتكوين قطاع كبير من «الصفوة والنخبة » المفكرة والمثقفة هو السبيل لإحلال هذه العناصر محل الاجنبي ، أى أن التعليم والاستنارة للصفوة هما طريق الاستقلال \_ وهذه هي نظرية محمد عبده التي خالف فيها جال الدين الأفغاني \_ ومن ثم فإن مواقف هذا الحزب وذلك التيار كانت دائما إلى جانب حرية التفكير والتعبير إذا كان الأمر خاصاً «بالمفكرين» و «الصفوة» و «النخبة» ، وعلى العكس من ذلك تماماً إذا كان الأمر خاصاً بالشعب والعامة والجاهير .. ولذلك وقفوا العكس من ذلك تماماً إذا كان الأمر خاصاً بالشعب والعامة والجاهير .. ولذلك وقفوا الاجتهاد ، في نفس الوقت الذي شاركوا فيه السراي والاتحاديين في العدوان على حرية الموظفين في الاشتغال بالسياسة وحرية الصحافة والصحفيين \_ والمقصود هنا أنصار سعد زغلول أساسا \_ في التفكير والتعبير .

وهذه الصلات التي تربط هذا الحزب وذلك التيار الفكرى، وتشد هذا المنهج في التفكير إلى مدرسة محمد عبده ، موضوع خصب ومتعدد الجوانب ، يستحق الدرس بالتفصيل والذي يهمنا منه هنا هو جانب العلاقة بين على عبد الرازق ومحمد عبده ، فكريا ، وتلك الخيوط التي قيل إنها قد قامت بين أفكار (الإسلام وأصول الحكم) وفكر الأستاذ الإمام في نفس الموضوع ، وهي خيوط رأتها جريدة السياسة واضحة ، بل على جانب كبير من الوضوح والجلاء ..

فلم يكن على عبد الرازق \_ بنظر هذا التيار \_ سوى الامتداد المتطور للشيخ محمد عبده في الإصلاح الديني، بل إن آراءه في موضوع الحلافة قد كانت في عدد من نقاطها الجوهرية تفصيلا وبلورة وتطويرا لآراء الأستاذ الإمام في ذلك الموضوع .. وجريدة «التيمز» البريطانية تشير إلى هذا الأمر فتقول : « ... أما الشيخ على عبد الرازق فهو خلف الشيخ محمد عبده وقاسم بك أمين في آرائها الفكرية ...» (٢٩) ، وهي بذلك تضع كتاب (الإسلام وأصول الحكم) ضمن حركة الاصلاح الديني التي بدأها الأستاذ الإمام .

وعندما يشتد الجدل في الصحافة المصرية حول أفكار الشيخ على عبد الرازق ، ومدى

<sup>(</sup>٢٩) نقلا عن «الأهرام» في ١٦ سبتمبر سنة ١٩٢٥م.

توافقها أو اختلافها مع الإسلام كدين ، تتقدم جريدة (السياسة) بمقال على جانب كبير من الأهمية والخطورة والدلالة والمغزى ، تحت عنوان (الخلافة والسلطة الدينية فى رأى الشيخ محمد عبده) (٣٠) تفتتحه بكلمات تقول فيها :

« بمناسبة ما يجرى فى الصحف من حديث الخلافة وأصول الحكومة الإسلامية ، بدا لنا أنه قد يكون من المفيد للبحث أن نضع بين أيدى القراء صورة من مذهب المرحوم الأستاذ الشيخ محمد عبده فى الموضوع ، وجدير بأقوال الأستاذ الإمام أن تكون تنبيها للغافلين وذكرى للذا كرين ».

ثم تفسح (السياسة) المكان لنصوص مقتبسة من كتابات الأستاذ الإمام تعالج أهم النقاط التي عالجها كتاب (الإسلام وأصول الحكم)، على نحو يوحى بأن ما قاله على عبد الرازق مفصلا في عديد من هذه النقاط قد سبقه إلى إيجازه \_ بنفس المنطق ومن نفس الموقع \_ الأستاذ الإمام ..

والنصوص المقتبسة من الشيخ محمد عبده في هذا المقام تدور أساساً حول خمس نقاط (٣١):

1 - ففيها يتعلق بمدنية السلطة فى الإسلام، اقتبست الجريدة من كلمات الأستاذ الإمام قوله: « فالأمة أو نائب الأمة هو الذى ينصبه (أى الخليفة) ، والأمة هى صاحبة الحق فى السيطرة عليه ، وهى التى تخلعه متى رأت ذلك من مصلحتها ، فهو حاكم مدنى من جميع الوجوه » (٣٢) .

« ولا يجوز لصحيح النظر أن يخلط الخليفة عند المسلمين بما يسميه الافرنج «ثيوكراتيك» أى سلطان إلهي ، فإن ذلك عندهم هو الذى ينفرد بتلتي الشريعة عن الله وله حتى الأثرة والتشريع ، وله فى رقاب الناس حتى الطاعة ، لا بالبيعة وما تقتضيه من العدل وحاية الحوزة ، بل بمقتضى حتى الإيمان » (٣٣) .

٢ ـ وفيما يتعلق بإنكار الإسلام للسلطة الدينية ، اقتبست (السياسة) من كلمات الأستاذ
 الإمام قوله :

<sup>(</sup>٣٠) «السياسة» في ٦ يوليو سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>٣١) وترتيب هذه النقاط . وتبويب هذه النصوص من عملنا نحن ، وذلك فى حدود النصوص التي اقتبستها الجريدة .

<sup>(</sup>٣٢) الإسلام والنصرانية مع العلم والمدينة . الطبعة الثانية ، ص ٧٠\_ ٧١ .

<sup>(</sup>٣٣) المرجع السابق ، ص ٧١ .

« علمت أن ليس فى الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة والدعوة إلى الخير والتنفير عن الشر ، وهى سلطة خولها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم ، كما خولها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم » (٣٤) .

«وليس يجب على المسلم أن يأخذ عقيدته أو يتلقى أصول ما يعمل به عن أحد. إلا عن كتاب الله وسنة رسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ لكل مسلم أن يفهم عن الله من كتاب الله وعز رسوله من كلام رسوله ، بدون توسيط أحد من سلف ولا خلف . وإنما يجب عليه قبل ذلك أن يحصل من وسائله ما يؤهله للفهم ، كقواعد اللغة العربية وآدابها وأساليبها وأحوال العرب ، بخاصة في زمان البعثة ، وما كان الناس عليه زمن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ وما وقع من الحوادث وقت نزول الوحى ، وشىء من الناسخ والمنسوخ من الآثار فإن لم تسمح حاله بالوصول إلى ما يعده لفهم الصواب من السنة والكتاب فليس عليه إلا أن يسأل العارفين بها ، وله ، بل عليه أن يطالب المحيب بالدليل على ما يجيب به ، سواء أن يسأل العارفين بها ، وله ، بل عليه أن يطالب المحيب بالدليل على ما يجيب به ، سواء كان السؤال في أمر الاعتقاد أو في حكم عمل من الأعال . فليس في الإسلام ما يسمى عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من الوجوه » (٥٠) .

٣ ـ وفيما يتعلق بترك الإسلام الحرية للناس فى اختيار أشكال الحكومات ومؤسسات السلطة ، كى تتفق مع مصالحهم ، وتتطور بتطور هذه المصالح ، اقتبست (السياسة) من كلمات الأستاذ الإمام قوله :

«... فوضح من كل هذا أن تصرف الواحد فى الكل ممنوع شرعا ، وأن الرعية يجب عليها أن تجعل الحاكم والمحكوم بحيث لايخرجان عن حد الشريعة الحقة ، وأن الولاة يجب عليهم استشارة ذوى الرأى فى مصالح البلاد ومنافع العباد ، وأن الشورى من الأمور الشرعية الواجبة ، فمن رامها فقد رام أمرا شرعيا قضت به الشريعة وحتمته على الحاكم والمحكوم جميعا ، بحيث لو منعناه لاكتسبنا بذلك إثما مبينا ، ومعلوم ان الشرع لم يجىء ببيان كيفية محصوصة لمناصحة الحكام ولا طريقة معروفة للشورى عليهم ، كما لم يمنع كيفية من كيفياتها الموجبة لبلوغ المواد منها ، فالشورى واجب شرعى ، وكيفية إجرائها غير محصورة

<sup>(</sup>٣٤) المرجع السابق ، ص ٧٧ ـ ٧٣ .

<sup>(</sup>۳۵) المرجع السابق ، ص ٦٨ ـ ٦٩ .

فى طريق معين ، فاختيار الطريق المعين باق على الأصل من الاباحة والجوازكما هو القاعدة في كل مالم يرد نص بنفيه أو إثباته .

غير أنا إذا نظرنا إلى الحديث الشريف الذى رواه البخارى عن ابن عباس – رضى الله عنها – وهو: «كان النبى –عليه الصلاة والسلام – يحب موافقة أهل الكتاب فى مالم يؤمر فيه ، وكان أهل الكتاب يسدلون أشعارهم وكان المشركون يفرقون . فسدل النبى ناصيته ثم فرق بعد » ، فدب لنا أن نوافق فى كيفية الشورى ومناصحة أولياء الأمر الأمم التى أخذت هذا الواجب عنا وأنشأت له نظاماً مخصوصا ، متى رأينا فى الموافقة نفعا ووجدنا منها فائدة تعود على الأمة والدين ، وإلا اخترنا من الكيفيات والهيئات ما يلائم مصالحنا ويثبت بيننا قواعد العدل وأركانه ، بل وجب علينا إذا رأينا شكلا من الأشكال مجلبة للعدل أن نتخذه ولانعدل عنه إلى غيره . كيف وقد قال ابن قيم الجوزية ما معناه : إن أمارات العدل إذا ظهرت بأى طريق كان فذاك شرع الله ودينه ، والله تعالى أحكم من أن يخص طرق العدل بشىء ثم يننى ماهو أظهر منه وأبين » (٢٦) .

٤ ـ وفيما يتعلق بطبيعة الجهاد وأهدافه ، وكيف أنها سياسية وليست بدينية ، اقتبست (السياسة) من كلمات الأستاذ الإمام قوله :

«نعم ... سمع بحروب تعرف بحروب الخوارج ، كما وقع من القرامطة وغيرهم . وهذه الحروب لم يكن مثيرها الخلاف فى العقائد ، وإنما أشعلتها الآراء السياسية فى طريقة حكم الأمة ، ولم يقتتل هؤلاء مع الخلفاء لأجل أن ينصروا عقيدة ، ولكن لأجل أن يغيروا شكل حكومة . وما كان من حرب الأمويين والهاشميين فهو حرب على الخلافة ، وهى بالسياسة أشبه ، بل هى أصل السياسة » (٣٧) .

وفيما يتعلق بتميز الإسلام بالتسامح ، وسعة صدر عقيدته للاجتهاد والمجتهدين ،
 اقتبست (السياسة) من كتابات الأستاذ الإمام قوله :

«... فهلا ذهبت من هذين الأصلين إلى ما اشتهر بين المسلمين وعرف من قواعد أحكام دينهم ، وهو : إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه ويحتمل الإيمان من وجه واحد حمل على الإيمان ولا يجوز حمله على الكفر. فهل رأيت تسامحا مع أقوال الفلاسفة والحكماء

<sup>(</sup>٣٦) « تاريخ الأستاذ الإمام » جزء المنشآت . ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣٧) «الإسلام والنصرانية » ص ١٣.

أوسع من هذا ؟ وهل يليق بالحكيم أن يكون من الحمق بحيث يقول قولا لا يحتمل الإيمان من وجه واحد من مائة وجه ؟» (٣٨) وجميع هذه النصوص التي اقتبستها (السياسة) قد رأت أنها قاطعة الدلالة على أن فكر على عبد الرازق ، وبالذات فيها يتعلق بهذه النقاط ، امتداد متطور لفكر الأستاذ الإمام .

### \* \* \*

لكننا\_ والحق يُقال \_ لانتفق مع (السياسة) في هذا التفسير لكلمات الأستاذ الإمام ..

- فمدنية سلطة الخليفة الإسلامي لاتعني إنكار وجوب الخلافة الإسلامية .. وهو ما قاله على عبد الرازق .
- وما يرفضه محمد عبده من خلط «الخلافة الإسلامية» بـ «الثيوقراطية» الأوربية الكاثوليكية هو ذات ماوقع فيه على عبدالرازق، عندما ادَّعى أن عامة المسلمين، علماء وعامة، يسرون أن الخليفة إنما يستمد سلطانه من الله، وأنه ينفرد بالولاية المطلقة على الأمة في شئون الدين والدنيا.
- والإمام محمد عبده يحدد أن الحكومة الإسلامية يجب أن تكون شورية ، ملتزمة بالشريعة الحقة .. وهذا يعنى أن الإسلام قد حدد لأمته إطارا محددا لحكومة معينة يجب أن تلتزم هذا الإطار .. وهذا هو الذي رفضه على عبد الرازق ، عندما أطلق سراح الاختيار لأي حكومة من الحكومات ..
- وحديث الأستاذ الإمام عن تسامح الخلافة الإسلامية والخلفاء المسلمين مع العلم والعلماء والفلسفة والفلاسفة ، مناقض للصورة التي قدمها على عبد الرازق لهذه الخلافة ولهؤلاء الخلفاء ، في هذا الميدان ، فلقد ادعى أن نظام الخلافة قد قهر وقبر ملكة المسلمين فلم يبدعوا في العلوم السياسية أي إبداع !..
- أم إن الأستاذ الإمام يقف مع ضرورة «الدولة الإسلامية» و «الحكومة الإسلامية» وليس أى دولة وأية حكومة فيقول بعد نفيه تهمة «الكهانة والسلطة الدينية» عن الإسلام يقول: «لكن الإسلام دين وشرع، فقد وضع حدودا، ورسم حقوقا، وليس كل معتقد في ظاهر أمره بحكم يجرى عليه في عمله، فقد يغلب الهوى،

<sup>(</sup>٣٨) المرجع السابق. ص ٦٢ ، ٧٤.

وتتحكم الشهوة ، فيغمط الحق ، ويتعدى المعتدى الحد. فلا تكمل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود ، وتنفيذ حكم القاضى بالحق ، وصون نظام الحياعة ، وتلك القوة لا يجوز أن تكون فوضى فى عدد كثير ، فلابد أن تكون فى واحد وهو السلطان أو الحليفة » (٢٩)

• وأخيراً .. فإن الأستاذ الإمام واضح وحاسم فى أن الإسلام .. وإن أنكر السلطة الدينية للحاكم .. إلا أنه «دين ودولة» .. فهو يقول : «ظهر الإسلام ، لا روحيا مجردا ولا جسدانيا جامدا ، بل إنسانيا وسطاً بين ذلك ، آخذا من كل القبيلين بنصيب .. ثم لم يكن من أصوله «أن يدع ما لقيصر لقيصر " ، بل كان من شأنه أن يحاسب قيصر على ماله ، ويأخذ على يده فى عمله .. فكان الدين بذلك عند أهله كإلا للشخص ، وألفة فى البيت ونظاما للملك .. فإن شاء قائل أن يقول : إن الدين لم يعلمهم التجارة ولا الصناعة ولا تفصيل سياسة الملك ، ولا طرق المعيشة فى البيت ، لم يسعه أن ينكر أنه أوجب عليهم السعى إلى ما يقيمون به حياتهم الشخصية والاجتماعية ، وأوجب عليهم أن يحسنوا المملكة .. (٠٠)

وهذا هو الذي ينكره صاحب [الإسلام وأصول الحكم].. فلم تكن (السياسة) بصادقة عندما استشهدت بالأستاذ الإمام على صحة آراء الشيخ على عبدالرازق.

\* \* \*

وعندما يصدر حكم «هيئة كبار العلماء» ضد على عبد الرازق فى ١٢ أغسطس يرمى الأحرار الدستوريون القفاز كلية فى وجه أعداء الكتاب وصاحبه ، وتكتب (السياسة) كما لم تكتب من قبل حول هذا الموضوع ، وتخصص أغلب افتتاحياتها لهذه المعركة ، ونطالع فيها صفحات من أجمل ماكتب فى الدفاع عن حرية الفكر والمفكر وحقه فى التفكير والتعبير... وتشرع منذ ذلك الحين فى «غمز» العرش وذات الجالس عليه ، و «غمز» الانجليز الذين تخلوا عن أصدقائهم فى هذه المعركة ، وفى مقال عنوانه (بعد قرار العلماء) ، نشر بدون توقيع ، ولكن يبدو فيه أسلوب الدكتور محمد حسين هيكل ، عندما يسخر ، نقرأ صفحة من الأدب السياسى الجميل ، يقول فيها مخاطبا على عبد الرازق :

<sup>(</sup>٣٩)[الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] جـ ٣ ص ٢٨٧. دراسة وتحقيق: د. محمد عارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.

<sup>(</sup>٤٠) المصدر السابق. جـ ٣ ص ٢٢٥، ٢٢٦.

«... تعال نضحك ... فقد كان كتابك مصدرا لتغير الأرثوذكسية في الإسلام (١١) ولست أنت الذي غيرها ، أيها الطريد المسكين ، وإنما غيرها الذين طردوك وأخرجوك من الأزهر . نعم .. كان أهل السنة ومازالوا يرون أن الحلافة ليست ركنا من أركان الدين ، وأن الشيعة فسقوا حين عدوها كذلك ، فلما قلت للناس في كتابك ما أجمع عليه أهل السنة غضب عليك أهل الأزهر ، ورموك بالابتداع والإلحاد ، وأخذوا يقولون : إن الحلافة أصل من أصول الدين . وقد كنا نعلم أن القاهرة مركز أهل السنة ، وموطن الأشاعرة ، ومستقر الارثوذكسية الإسلامية ، فسبحان من يغير ولايتغير! أصبحت القاهرة «كطهران» مركز الشيعة ، وانهار بناء صلاح الدين ؟! ولم لا ؟! .. الشيعة هم الذين بنوا القاهرة ، وهم الذين بنوا الأزهر وشيدوه . أليس الفاطميون هم الذين أنشأوا المدينة ومسجدها الجامع؟! فأي عجب في أن تعود مدينة القاهرة شيعية كماكانت يوم أسسها الفاطميون ؟! وأي عجب في أن يعود الأزهر شيعيا كماكان يوم بناه الفاطميون ؟!» (١٠) .

ثم يتعدى الأمر نطاق الصراع الفكرى والمساجلات الصحفية، فيقف رئيس الحزب عبد العزيز فهمى باشا [ ١٢٨٧ - ١٣٧٠ - ١٩٥١م ] وكان وزيرا للحقانية ، موقف المعرقل لتنفيذ حكم «هيئة كبار العلماء»، ويغتنمها الاتحاديون فرصة، فيرفع رئيسهم يحيى باشا إبراهيم - وكان نائبا لرئيس الوزراء المتغيب في أوروبا - الأمر إلى الملك فؤاد ، فيعزل وزير الحقانية ، فيستقيل احتجاجا على ذلك الوزراء الدستوريون ، ويلحق بهم إسماعيل صدقى باشا [ ١٢٩٧ - ١٣٦٩هـ ١٨٧٥ - ١٩٥٠م ] وينهار الائتلاف الوزارى الذي كان قائما في مواجهة سعد زغلول باشا والوفديين .

\* \* \*

# أين وقف الانجليز؟؟...

وإذا كنا قد قدمنا اشارات حددت معالم موقف كلٍ من «العرش وذات الجالس عليه». والقوى الاقطاعية غير المستنيرة التي تجمعت في حزب لمساندته. تحت اسم «حزب الاتحاد»، وتحدثنا عن القطاع الذي دُفع إلى مناصرة العرش من بين رجالات الأزهر

<sup>(</sup>٤١) المقصود «المذهب السي» المحافظ ، وهو المقابل للارتوذكسية المسيحية ، في رأى الكاتب .

<sup>(</sup>٤٢) «السياسة» فى ١٤ أغسطس سنة ١٩٢٥م. ولقد سبقت اشارتنا لمقال هيكل الذى « غمز » فيه القصر والانجليز ، والذى نشرته «السياسة» فى ٢٢ يوليو سنة ١٩٢٥م.

وعلمائه ، وكذلك عن موقف الكتاب والمفكرين الليبراليين ، والوفد . والأحرار الدستوريين . إذا كنا قد قدمنا إشارات حددت معالم موقف كل من هذه القوى والتيارات من هذا الكتاب والصراع الذى دار بسببه ومن حوله . فلابد فى هذه الدراسة التقييمية من إشارة تحدد مكان الانجليز ـ الذين كانوا يمسكون يومئذ بخيوط السياسة المصرية ـ من هذا الموضوع .

ذلك أن علاقات سلطات الاحتلال الانجليزى بهذا التيار الفكرى الإصلاحى الذى كان علله الأحرار الدستوريون هى علاقة وثيقة ، وغير خافية ، منذ نشأة هذا التيار ، سواء اتخذت شكل الصلات مع حزب الأمة ، أو شكل العلاقة مابين «كرومر» والإمام محمد عبده ، الذى رأى الانجليز فى دعوته للتحرر عن طريق التعليم والاستنارة نهجا يمد فى أجل احتلالهم ، ويضعف من نفوذ «الثوريين المهيجين» الذين يعتمدون على العامة ويقيمون وزنا كبيرا للجاهير.

وفى تاريخ هذا التيار الإصلاحى مواقف كثيرة أنصفه فيها الانجليز وانتصفوا له من العرش والسراى والقوى الأخرى التى تعرضت له بالمناهضة أو العداء ... سلك الانجليز ذلك منذ المواقف الشهيرة لكرومر إلى جانب الشيخ محمد عبده ضد الحديوى عباس حلمى الثانى .

ولكن الذى حدث فى معركة كتاب (الإسلام وأصول الحكم) هو العكس من ذلك الموقف تماما، إذ ترك الانجليز أصدقاءهم التقليديين فريسة ينهشها القصر الملكى والقوى التى ناصرته، ولم تتحرك «دار المندوب السامى البريطانى» لمناصرة الشيخ على عبد الرازق والأحرار الدستوريين، وذلك رغم المضاعفات الخطيرة الضارة بهم، والتى ترتبت على هذه المعركة الفكرية والسياسية، عندما أدت إلى تصدع الائتلاف الوزارى الذى كان الانجليز قد أقاموه بين الأحرار الدستوريين والاتحاديين ليحاربوا به الوفد وسعد زغلول.. وجريدة «التيمز» البريطانية تشير إلى مخاطر انهيار هذا الائتلاف على المصالح الإنجليزية، عندما تقول: « فنى الحكم على الشيخ على عبد الرازق تجد جميع المواد التى تشعل الآن نار النزاع الخربي المملوء بالكوارث. ويلوح لنا من أول وهلة أن زغلول باشا وأنصاره هم الذين سيربحون على الأرجح في هذا النزاع» (١٤٠٠)، ثم تتحدث عن مكان على عبد الرازق وكتابه من

<sup>(</sup>٤٣) نقلا عن برقيات «الاهرام» في ١٦ سبتمبر سنة ١٩٢٥م.

حركة الإصلاح التي حظيت تاريخيا بعطف الانجليز ومناصرتهم ، فتقول : إنه « قد تملكت من مصر أخيرا الحركة الحديثة في الإسلام ، مع ما جاءت به من زيادة الحرية الاجتماعية للنساء . ورقى الحضارة ، واصلاح التعليم ، ورقى الحكم الديني الإسلامي . أما الشيخ على عبد الرازق فهو خلف الشيخ محمد عبده وقاسم بك أمين في آرائهها الفكرية السامية . وقد استطاع الشيخ محمد عبده ، بفضل نفوذ اللورد كرومر ، أن ينجو من المطاعن الكثيرة ومن عداء السراي ، ولم ينل المصلحون الآخرون أنصارا ... » (١٤)

فلماذا تخلى الانجليز عن الاحرار الدستوريين في هذا الموقف؟ ولماذا لم تقف « دار المندوب السامى البريطاني » إلى جوار على عبد الرازق ضد الملك فؤاد وقفة كرومر إلى جوار محمد عبده ضد الخديوي عباس؟!.

إننا نعتقد أن هناك أسبابا عدة لهذا الموقف الأنجليزى «المؤقت والعارض»، في مقدمتها:

1 ـ أن انجلترا كانت تريد أن تلعب بلعبة «الخلافة الإسلامية» وتستفيد من شعارها إلى أبعد الحدود ـ دون أن يكون في نيتها إحياء هذه الخلافة على الاطلاق ـ وهي في مصركانت تمد حبال الآمال لدى العرش المصرى والملك فؤاد في تبوئ هذا المنصب الشريف، لتجني من وراء ذلك المزيد من إحكام القبضة على العرش، ولتجمع من حوله كل القوى المحافظة التي يغربها بريق هذا الشعار، وهي بذلك إنما تدعم نفوذ القوى المناهضة للوفد وقيادة سعد زغلول، هذه المناهضة التي كانت بمثابة التصفية النهائية والمحمومة لبقايا ثورة سنة ١٩١٩م .. ومن هنا غضت الطرف عن تحرك القصر ضد على عبد الرازق، حتى عندما وصل هذا التحرك إلى حد فض الائتلاف الوزارى، رغم ما في ذلك من مخاطر أنذرت باستفادة الزغلوليين.

وعن موقف انجلترا هذا يتحدث الدكتور محمد حسين هيكل ، فى مزيج من المرارة والسخرية ، مخاطبا على عبد الرازق ، فيقول : « ..... ثم ماذا تقول فى عالم مسلم مصرى يقول بوجوب ارتباط مصر وانكلترا برباط الصداقة ، ويذهب فى ذلك مذهب المتطرفين ، ثم يقف فى وجه إقامة خليفة ، بينا تريد انكلترا أن يكون خليفة ، وأن يكون هذا الخليفة واحدا من الملوك أو الأمراء الواقعين تحت نفوذها ؟! أو لم يكن الأولى والأجدر به أن يترك الخلق ملخالق ، حتى يقام الخليفة فيرضى أميروإن غضب أمراء؟! وترضى انكلترا ؟! وقد يكون فى

<sup>(</sup>٤٤) المرجع السابق ، نفس التاريخ .

رضاها ما يقرب حل المسائل المعلقة بيننا وبينها ؟!» (منها .

٧ ـ إن انجلترا كانت تريد أن تكسب نفوذا أدبيا لدى المواطنين المسلمين في مستعمراتها الأخرى ، وبخاصة في شبه القارة الهندية ، حيث كانت لفكرة الخلافة الإسلامية لدى ملايين المسلمين هناك سمعة طيبة جدا .. فوقوفها ضد الحركات الفكرية المناهضة لإحياء الخلافة ، أو على الأقل عدم مناصرتها وحمايتها لهذه الحركات يفتح لها قلوب الجاهير المسلمة هناك ، ومن ثم يباعد بين هذه الجاهير وبين الانحراط مع «الهندوس» في الحركة الوطنية الهندية التي كانت آخذة في التبلور بزعامة غاندي وحزب المؤتمر في ذلك الحين.

٣- إن الانجليز قد أخذتهم مضاعفات المعركة عندما انخرطت إلى جوار الدفاع عن الكتاب وصاحبه قوى عديدة أظلتها جميعا شعارات الدفاع عن حرية التفكير والتعبير فأبصروا في تلك الحركة التي ماجت بها يومئذ أحشاء المجتمع المصرى نذير تمرد شعبى على العرش وذات الجالس عليه ، ومن ثم إضعافا لشأن المؤسسات الوهمية التي أرادت عن طريقها تكريس وجودها ومواجهة «ثورية» حزب الوفد والقوى الاجتاعية الجديدة فاعتبر الانجليز أن مسألة الشيخ على عبد الرازق برمتها هي «مسألة عارضة» لايجب أن يؤدى التوقف عندها وعند أحداثها إلى إغفال الآفاق الخطرة المرتقبة بسبها ، ودعت أصوات الجليزية كثيرة للانتباه إلى «أن الأزمة الحالية رمز للاشارة الأولى التي تشير إلى انقلاب الشعور ضد نفوذ عال ...» (٢٠) ؟! ... ومن ثم فإن الموقف الانجليزي الأساسي والأصيل يجب أن يكون إلى جانب هذا «النفوذ العالى» (العرش) ، ولا بأس من موقف «عارض» يكون إلى جانب هذا «النفوذ العالى» (العرش) ، ولا بأس من موقف «عارض» و «مؤقت» ضد الأصدقاء التقليديين من الأحرار الدستوريين.

3 \_ وسبب ثانوى ومساعد حرم الأحرار الدستوريين من مناصرة «دار المندوب السامى البريطانى » فى هذه المعركة ، تحدثت عنه المجلة الوفدية (كوكب الشرق) عندما شمتت فى تصدع الائتلاف الوزارى ، وذكرت أن حدوث هذه الأزمة فى غياب اللورد «اللنبى» لذى كان قد استقال من منصب «المندوب السامى» فى مصر ، وقبل مجىء خلفه السير «جورج لويد» ، وفى الوقت الذى كانت سلطات الانجليز فيه مخولة إلى «عميد انكلترا بالنيابة » «مستر نيفل هندرسون » \_ قد حرم الأحرار الدستوريين من نصيرهم العظيم «اللورد

<sup>(</sup>٤٥) «السياسة» في ٢٣ يوليو سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>٤٦) «المورتج بوست» اللندنية في ١٧ سبتمبر ١٩٢٥م ، (والنقل عن الأهرام في ١٨ سبتمبر سنة ١٩٢٠م).

اللنبي » ، فوجدهم الاتحاديون لقمة سائغة بلا حارس ، تغرى بالالتهام ، وفى ذلك تقول (كوكب الشرق) : « ... ومازال الاتحاديون فى حاجة إلى حلفائهم الأحرار الدستوريين مادام اللورد اللنبي فى مركز المندوب السامى فى مصريسند صنائعة ويمدهم بالعون والقوة ، حتى إذا استقال اللورد ، وصار الأحرار الدستوريون بلا غون من الانكليز ولا عون من الأمة أحس الإتحاديون أن حلفاءهم هم عبء ثقيل عليهم ، يستفيدون ولا يفيدون فحرموهم كل نفوذ فى الوزارة وجعلوهم تابعين لهم لا زملاء » (٧٧)

ولقد كان لابد للانجليز كى يبرروا موقفهم هذا الذى تخلوا فيه عن أصدقائهم التقليدين، من أسباب يعلنونها، تظهرهم بمظهر الصديق الذى لم يتخل نهائيا عن هذه الصداقة، وإنما هو بإزاء موقف عارض وأسباب تشل يده عن حرية الحركة فى صالح هؤلاء الأصدقاء، فتبنوا النظرية التى أطلقها أنصار القصر، والتى تقول: إن هذه القضية قضية دينية، وليست دستورية أو سياسية، ومن ثم فإن الاختصاص فيها هو من حق «هيئة كبار العلماء» فى الأزهر وحدها، ولا يجوز التدخل فيها من أى طرف من الأطراف بأى حال من الأحوال.

وجدير بالذكر أن هذا التشخيص للقضية لم يكن مقنعا للذين قالوا به وروجوا لــه وذلك ، بدليل لايقبل النقض أو الجدال ، وهو أن الأزهر نفسه قد عاد بعد سنوات فألغى موقفه السابق من على عبد الرازق ، وأعاده إلى زمرة العلماء ، وذلك عندما زالت الظروف السياسية التى دفعت إلى اتخاذ الموقف الأول ، ولوكانت «المسألة دينية » لما حدث ذلك ، إذ أن الإسلام هو الإسلام ، والدين هو الدين ، ولا فرق بينه في عهد الملك فؤاد وبينه في عهد الملك فؤاد وبينه في عهد الملك فؤاد وبينه في عهد الملك فادوق ؟!..

ولكن الانجليز على كل حال \_ قد وجدوا في هذه الحجة مخرجا لهم من الحرج الذي أصابهم أمام أصدقائهم من الأحرار الدستوريين ، وعندما بلغ الأمر حد تصدع الائتلاف الوزارى ، صرح المستر «نيفل هندرسون » «عميد انكلترا بالنيابة » إلى «مندوب شركة روتر » التلغرافية في شأن الأزمة الوزارية المصرية ، فقال له : إنه علم بالأمر ، إذ حضر إليه أمس دولة يحيى باشا \_ يحيى إبراهيم باشا [ ١٣٧٧ - ١٣٥٤ هـ ١٨٦١ م ] وأخبره الحبر الذي أسف له . وأضاف : إن دار المعتمد البريطاني ، نظرا لوصف المسألة بأنها دينية

<sup>(</sup>٤٧) «كوكب الشرق» في ٨ سبتمبر ١٩٢٥م (والنقل عن حوليات مصر السياسية سنة ١٩٧٥م).

لم تتدخل ، عملا بالتقاليد التي جرت عليها من قبل في مثل هذه الأحوال ..» (٤٨) .

ثم انطلقت لترويج وجهة النظر هذه كل المنابر الأعلامية التي كانت قائمة في خدمة الانجليز، فكتبت (المقطم) في ٨ سبتمبر سنة ١٩٢٥م مهاجمة موقف عبد العزيز فهمي باشا، الذي أراد استفتاء «قلم قضايا الحكومة» في تنفيذ حكم «هيئة كبار العلماء»، وذلك بحجة أن في «قلم قضايا الحكومة» أعضاء مسيحيين؟! ... كتبت (المقطم) تقول: «... إن عمل وزير الحقانية إذا لاق أن يأتيه غير القانوني فلا يليق أن يأتيه رجل عرف بشدة تعمقه في القانون، ولاسيا أن إرسال قرار «هيئة كبار العلماء» في مسألة إسلامية بحتة إلى قلم قضايا الحكومة، وفيه كثيرون من غير المسلمين، لا يُعد معقولا. وهو يشبه إرسال قرار من هيئة مسيحية أو إسرائيلية في مسائل تتعلق بالمسيحية أو الإسرائيلية (اليهودية) إلى لجنة ليست مسيحية أو إسرائيلية ، فلا يكون افتاؤها مقبولا. وخصوصا بعد أن أثبتت حيثيات الحكم الصادر من الجامع الأزهر أن المسألة دينية بحتة ... إنه لا يصح أن أثبتت حيثيات الحكم الصادر من الجامع الأزهر أن المسألة دينية بحتة ... إنه لا يصح أن يُتهم قاض شرعي ديني من أحكامه على قواعد الدين الإسلامي مستمر في منصبه » (١٩٤٩).

وهكذا التقت (المقطم) و (المنار)؟! والتقى المندوب السامى الانجليزى بالنيابة «مستر نيفل هندرسون» مع «هيئة كبار العلماء» على اعتبار الموقف ضد على عبد الرازق وكتابه «مسألة دينية بحتة»... كل ذلك كى تبرر انجلترا أمام أصدقائها التقليديين من الاحرار الدستوريين وقوفها إلى جانب «العرش وذات الجالس عليه»، وتغاضيها عن الاجراءات التي اتخذت ضد هؤلاء الأصدقاء.

ويخطئ الذين يظنون أن الانجليز ، بموقفهم هذا ، إنما كانوا يتقربون إلى الرأى العام المصرى ، أو يراعون مشاعره ، لأن الصحافة الانجليزية نفسها كانت تفيض فى الحديث عن أن الناس فى مصر لا يتعاطفون مع الاجراءات التى اتخذت ضد على عبد الرازق ، وأن «الرأى العام المصرى لا يؤيد تحفز الأرثوذكسية الإسلامية للشجار » على حد تعبير جريدة «ليفربول بوست » البريطانية (٥٠٠) ... ومن ثم فإن هذا الموقف الانجليزى كان إلى جانب فريق من الأصدقاء ، ولم يكن بحالٍ من الأحوال احتراما

<sup>(</sup>٤٨) جريدة «الأخبار» في ٧ سبتمبر ١٩٢٥م (والنقل عن حوليات مصر السياسية سنة ١٩٢٥م).

<sup>(</sup>٤٩) «المقطم» في ٨ سبتمبر ١٩٢٥م (والنقل عن حوليات مصر السياسية سنة ١٩٢٥م).

<sup>(</sup>٥٠) برقيات جريدة «السياسة» في ١٥ أغسطس سنة ١٩٢٥م.

للمشاعر الدينية والروحية لجماهير المصريين المسلمين ، كما لم يكن بحال من الأحوال تعاطفا مع فكرة إحياء الحلافة الإسلامية فرمزها ـ حتى مجرد الرمز ـ كان شبحا يكرهه الاستعار!.

# نتائج هذه المعركة:

وإذا كانت هذه هي أبرز المعالم للحركة الفكرية والسياسية التي أثارها كتاب (الإسلام وأصول الحكم) في صفوف القوى الاجتماعية والسياسية بمصر غداة صدوره في إبريل سنة ١٩٢٥م، وأهم الخيوط التي حكمت الصراعات التي فجرها على عبد الرازق بإصداره لهذا الكتاب، فإن الآثار التي تداعت على مسرح الأحداث السياسية والاجتماعية والفكرية بمصر فيما بعد ذلك، بسبب هذا الكتاب، لا تقل أهمية وخطورة عن الأحداث التي سبقت إشارتنا إليها فيما تقدم من صفحات ... ويكفي أن نجمل الإشارة إلى بعض عناوين هذه الآثار والنتائج في هذه النقاط:

ا ـ إن تصدع الائتلاف الوزارى الذى كان يجمع الأحرار الدستوريين إلى الاتحاديين ، قد جعل الدستوريين وجريدتهم (السياسية) يعودون إلى صفوف المعارضة ، ولقد استفاد الوفد من ذلك ، وأقام «الموقف الموضوعى » و «المبدئى » الذى اتخذه مثقفو الوفد إلى جانب على عبد الرازق وكتابه \_ دفاعا عن حرية التفكير والتعبير أقام هذا الموقف جسورا لعودة الدستوريين إلى الوقوف مع الوفد فى ساحة المعارضة ، والعمل من أجل حاية مبادئ دستور سنة ١٩٢٣م . ولقد وصلت مضاعفات هذا الموقف إلى الحد الذى جعل بالإمكان عقد «مصالحة» حزيية جمعت العديد من الأحزاب والتيارات فى مواجهة السراى والاتحاديين ، ولقد تجسدت هذه «المصالحة» فى ذلك الاجتماع «الثورى» لمجلس النواب الذى كان الدستوريون قد اشتركوا فى استصدار مرسوم حله فى مارس سنة ١٩٢٥م ، الذى كان الدستوريون قد اشتركوا فى استصدار مرسوم حله فى مارس سنة ١٩٢٥م ، الجمع هذا المجلس . رغم مرسوم حله ، ورغم القصر والانجليز «بالكونتنتال» فى ٢١ نوفمبر احتمع هذا المجلس . وهو الاجتماع الذى توج بحضور سعد زغلول له ، حيث ظهر من جديد ومن خلفه قوى عديدة منها الأحرار الدستوريون (١٥) .

٢ - إن صدور هذا الكتاب، والمعركة الفكرية الكبرى التى دارت من حوله،
 - وبرغم الاجراءات التى اتخذت ضد صاحبه ـ قد أسها فى تبديد حلم الملك فؤاد فى تولى
 منصب الخلافة على المسلمين، ولقد تداعت بعد ذلك الأحداث التى ذهبت بمؤتمر الخلافة

<sup>(</sup>٥١) حوليات مصر السياسية سنة ١٩٢٥ م .

فى مصر، وجريدته، وخفتت الأصوات التى علت بمصر لعدة سنوات منادية بإحياء هذا المنصب فى مصر بواسطة الملك فؤاد .. وحتى عندما راودت هذه الفكرة الملك «فاروق» [ ١٣٣٨ ـ ١٣٨٥هـ ١٩٢٠ ـ ١٩٦٥م] فيما بعد، فإنها لم تتعد حدود النزوة، ولم تصل أبدا إلى بعض ما كانت عليه فى السنوات التى سبقت أو صاحبت صدور هذا الكتاب. ومن هنا نستطيع أن نقول : إن هذا الكتاب، فيما يتعلق بهذه «القضية السياسية»، قد كان شديد الفعالية، وأدى دوره كاملا، كما كان صاحبه حاد البصيرة فى رؤية اتجاه حركة التطور والتاريخ، تلك الحركة التى جاءت مصداقا لما أراد، رغم ما وُجه إليه ووُوجه به من التهامات وعقبات .. وبصرف النظر عن حظه من «الصدق العلمى»، والاتساق مع معايير الإسلام.

٣- إن الذين وقفوا إلى جانب القصر ضد هذا الكتاب ، قد جعلتهم حركة التاريخ هذه يسلكون أحد طريقين : إما الاعتصام بالصمت ، وسحب أذيال النسيان على مواقفهم المناصرة لتنصيب الملك فؤاد خليفة على المسلمين ، وإما القيام بتصحيح موقفهم ذلك من هذا الكتاب ، أو من صاحبه على الأقل ، وهو موقف شجاع يحمد لهم على أى حال .. ومن المؤسسات التى قامت بتصحيح موقفها من هذه القضية «الأزهر» ، عندما أعاد إلى الشيخ على عبد الرازق مؤهله العلمى ، ورد إليه شرف الانتساب إلى زمرة العلماء .

\$ \_ وإذا كانت الحركة الفكرية والسياسية قد جنت الكثير من النمار الايجابية من وراء صدور هذا الكتاب ، وبسبب المعركة الفكرية الخصبة التي دارت حول أفكاره وقضاياه فإن هذه المعركة وما صاحبها من اتهامات ضد المؤلف ، وإجراءات اتخذت إزاءه ، قد أثمرت أثرا سلبيا مؤسفا ومحزنا أصاب الشيخ على عبد الرازق كمفكر وكاتب دخل ميدان الحركة الفكرية بهذا الكتاب الصغير ذى الأثر الكبير والخطير ... ذلك أن نظرة فاحصة ومتأنية في صفحات هذا الكتاب تنبئ بأن لدى صاحبه امكانيات غنية وأشياء كثيرة يستطيع أن يقدمها للمثقفين العرب والمفكرين المسلمين . بصرف النظر عن مدى الاتفاق أو الاختلاف معه في الآراء .. ونحن عندما نعقد مقارنة بين ماكان ينبئ عنه هذا الكتاب من امكانيات صاحبه وقدراته . وبين سنوات حياته التي امتدت بعد صدوره قرابة النصف قرن خالية من أي أثر فكرى يمكن أنْ يداني من قريب أو بعيد هذا الكتاب ... إن هذه المقارنة تضع يدنا على ذلك الأثر السلبي الذي خلفته هذه المعركة على وجدان الشيخ على تضع يدنا على ذلك الأثر السلبي الذي خلفته هذه المعركة على وجدان الشيخ على

عبد الرازق ، وفعل المرارة التي أحس بها الرجل ، والتي جعلته عزوفا حتى مماته عن كل ما له صلة بموضوع هذا الكتاب (٥٢) .

بل إنه باستثناء بعض المحاضرات التي ألقاها بعد ذلك في الجامعة عن قضية «الإجماع» عند المسلمين ، لا نجد له أثرا فكريا يستحق هذه التسمية بعد صدور هذا الكتاب ، ومن ثم فإن باستطاعتنا أن نقول : إن الإرهاب الفكرى والسياسي والإدارى الذي قاده القصر ضد الشيخ على عبد الرازق وكتابه هذا ، قد حرم الحركة الفكرية المصرية والعربية من إمكانيات كبيرة وغنية ، كان من الممكن أن تقدم لفكرنا وثقافتنا العديد من الأعمال الهامة لو لم يصبها بالانتكاس ويدفع بها إلى زاوية اليأس والقنوط ذلك الإرهاب وتلك المحاربات.

إن معركة فكرية ، خالصة لوجه الله ، ومحلصة الولاء والانتماء للفكر الإسلامي وحده ربما كانت كفيلة وكافية لتفنيد الأفكار المحورية والجوهرية لكتاب [الإسلام وأصول الحكم] . وذلك دون أن تحسر الحركة الفكرية مؤلف هذا الكتاب ..

لكن الإرهاب الفكرى قد صنع العكس تماما .. فهو قد أصاب المؤلف بالحسرة واليأس والقنوط ، فمات \_ تقريبا \_ كمؤلف ساعة ميلاده ! .. على حين أغرى هذا الإرهاب أناسا كثيرين بالتعصب لأفكار هذا الكتاب ، معتقدين أن هذه الأفكار هي الإسلام الصحيح ؟! .

<sup>(</sup>٥٧) عندما صدر حكم هيئة كبار العلماء بأن ما في كتاب «الإسلام وأصول الحكم» لا يناسب «وصف العالمية» لم يعبأ الشيخ على عبد الرازق كثيرا بإخراجه من « زمرة العلماء » . . وكتب أن الأمر الذي كان يخشاه هو أن تقرر الهيئة . ما كانت تريده في البداية من أن هذا الفكر « لا يصدر عن مسلم » . . وأعلن ارتباحه لهذا التراجع عن مس عقيدته المدينية (انظر مقاله الذي أوردناه في باب « الوثائق » بعنوان « رأى الشيخ على عبد الرازق في حكم هيئة كبار العلماء » ) . ولكن ذلك لم يمنع البعض من أن يرى في هذا الحكم قرارا بارتداده عن الإسلام (انظر مقال الشيخ رشيد رضا بعنوان « تضمن الحكم على الشيخ على عبد الرازق الافتاء بارتداده عن الإسلام» («المنار» المجلد السادس والعشرون، العدد الخامس ٣٠ صفر سنة ١٩٤٤ هـ ١٨ سبتمبر سنة ١٩٢٥ م ص ٣٩٣) . ومثل هذه الآراء ، إلى جانب تنفيذ الحكم بتجريده من حقوق المواطن فيا يتعلق بعمله كقاضي . . كل ذلك هو الذي صنع الانتكاسه التي أصيب بها هذا المفكر . .

# وثائق المحاكمة والحكم والتنفيذ

لقد كانت لهذه المعركة الفكرية والسياسية والحزبية التى أثارها فى مصر صدور كتاب (الإسلام وأصول الحكم) معالم وآثار طبعت حياتنا الفكرية والسياسية بطابعها حينا غير قصير من الزمان .. بل وتركت فى الفكر المصرى والعربى والإسلامي آثارا تأثر بها ـ بدرجات مختلفة ومتفاوتة ـ كل المثقفين الذين عاشوها والذين جاءوا بعد ذلك التاريخ ...

ولقد سجلت أحداث تلك المعركة فى عديد من الوثائق الهامة ، وكثير من الآراء التى تبلغ مبلغ الوثائق الفكرية .. وهى صفحات بالغة الأهمية فى تسجيل هذه المعركة وأحداثها وتطوراتها وآثارها ، ومن ثم كان من المفيد ، بل والضرورى أن نثبت هنا \_ وبعد الدراسة التى قدمنا \_ أهم تلك الوثائق .. وهى :

- ١ ـ وصف طريف ومعبر للجلسة التي حاكمت فيها هيئة كبار العلماء الشيخ على عبد الرازق . .
- ٢ ـ مذكرة الشيخ على عبد الرازق التي تقدم بها إلى هيئة كبار العلماء ، دافعا بها الاتهامات الموجهة إليه .
- مقال للشيخ على عبد الرازق يؤكد فيه أفكاره ، وينفى أى تناقض بين كتابه ومذكرة
   دفاعه ...
- ٤ إيضاح لرأى الشيخ على عبد الرازق في الحكومة والخلافة ، نشر في شكل سؤال من «جاعة من العلماء» وجواب منه عليه ...
- ٥ ـ حكم هيئة كبار العلماء بإدانة الشيخ على عبد الرازق ، مع تفصيلات الأسباب والحيثيات .
- ٦ برقية من شيخ الجامع الأزهر إلى القصر الملكى بعد صدور الحكم ضد الشيخ على
   عبد الرازق

- ٧ رأى الشيخ على عبد الرازق فى حكم هيئة كبار العلماء ... وهو معروض من خلال : (أ) حديث أجراه معه مندوب جريدة « البورص أجبسين » ..
  - (ب) مقالين بجريدة « السياسة » كتبهها الشيخ على عبد الرازق ..
- ٨ خطاب من الشيخ على عبد الرازق إلى وزير الحقانية برأيه فى بطلان حكم هيئة كبار العلماء ضده.
- ٩ نص الأسئلة التي وجهها وزير الحقانية عبد العزيز فهمى باشا إلى ( لجنة قضايا الحكومة )
   حول صلاحية هيئة كبار العلماء لهذا الحكم . .
- ١٠ ـ المرسوم الملكى الذى أصدره الملك فؤاد بإقالة وزير الحقانية لمعارضته تنفيذ حكم هيئة كبار العلماء.
- ١١ ـ قرار المجلس المخصوص بوزارة الحقانية بتنفيذ حكم هيئة كبار العلماء ضد الشيخ على
   عبد الرازق ..
- ١٢ ـ رأى عبد العزيز فهمى باشا في إقالته من الوزارة بسبب « مسألة الشيخ على عبد الرازق » . .
   ١٣ ـ رأى سعد زغلول باشا في كتاب (الإسلام وأصول الحكم) . .

# جلسة المحاكمة (١)

فى دار المعاهد: كان أمس موعد نظر هيئة كبار العلماء فى أمر الكتاب الذى وضعه الأستاذ المحقق المعروف الشيخ على عبد الرازق فى (الإسلام وأصول الحكم) وهو الكتاب الذى قامت حوله ضجة الأزهريين، وقابلها احتجاج جماعة من المفكرين.

فعى الساعة العاشرة والدقيقة العشرين من صباح أمس أقبل الأستاذ الشيخ على عبد الرازق على دار مجلس إدارة الأزهر والمعاهد الدينية الإسلامية ، فى شارع عابدين ، وهى الدار التى كان يحتلها إلى وقت غير بعيد «مستشفى عباس» ، الذى سمى الآن «مستشفى الملك» . وتحتل الآن إدارة المعاهد الدينية الطابق الأول فوق الأرض من الدار ، وهو طابق يستقبلك على بابه جماعة من الحجاب ، يسألونك عما ترغب ، فإذا أذنوا لك بالمرور دخلت إلى ردهة صغيرة تجد إلى يسارها غرفة خصصت لهيئة كبار العلماء ، وضعت في وسطها منضدة مستطيلة غطيت بالجوخ الأخضر.

وصول الشيخ على: وقد وصل الأستاذ الشيخ على عبد الرازق إلى باب الطابق الأول، وأذن له الحجاب بالدخول، فأقبل عليه خادم يعرفه وقال له: «تفضل عند الشيخ الكبير».. ففطن شيخنا إلى أن الحادم خالى الذهن مما يتمخض به الجو. وقال له: «بل استأذن أولا؟»، فذهب وعاد وأشار بالانتظار في إحدى الغرف. فذهب الشيخ على إلى حيث أريد أن يجلس منتظرا، وحيث قدم له فنجان من القهوة إلى جانبه كوب من الماء المثلج.

تحية لا ترد: ونحو الساعة العاشرة والنصف جاءه نذيره يدعوه إلى الذهاب إلى حيث كانت هيئة كابر العلماء منعقدة ، فذهب ، وعندما وصل إلى باب الغرفة حيا الجالسين فيها بقوله :

<sup>(</sup>١) هذا الوصف الذي يصور جو محاكمة هيئة كبار العلماء للشيخ على عبد الرازق. بدار المعاهد الدينية في ١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥م ننقله عن جريدة «السياسة» اليومية ، العدد ٨٦٥ في ١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥م.

«السلام عليكم» ، فلم يسمع لتحيته ردا أحسن منها أو مماثلا لها .

هيئة كبار العلماء: وكان حضرات أعضاء هيئة كبار العلماء جالسين حول المنضدة يتوسطهم جميعا صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ أبو الفضل، شيخ الجامع الأزهر، وإلى يمينه حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الشيخ محمد بحيت، وإلى يساره حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الشيخ قراعة، ووراءه إلى يمين حضرة صاحب الفضيلة الشيخ الظواهرى، وأستاذ آخر، وهما ليسا من هيئة كبار العلماء، لكنها جاءا مستشارين: مناقشة تمهيدية: ومن ثم دار الحوار الآتى:

شيخ الجامع ـ (في شيء من العصبية) ـ: اقعد عندك! .

الشيخ على: يجلس في المقعد المواجه لمقعد حضرة صاحب الفضيلة الشيخ الأكبر.

شيخ الجامع : \_ ( ممسكا الكتاب بيمينه ) \_ الكتاب ده كتابك ؟ .

**الشيخ على** : أيوه كتابى .

شيخ الجامع : وأنت مصمم على كل اللي فيه ؟٠

الشيخ على: أيوه مصمم على كل اللي فيه.

شيخ الجامع \_ يلتى الكتاب على المنضدة ، ويقول \_ : هذا الكتاب كله ضلال وخطأ . ولكن إحنا كتبنا لك عن نقط سبعة فيه ، ولو أن فيه غيرها كثير ، كلها ضلال أيضا . وسأقرأ لك هذه النقط السبع \_ (وأمسك بيده ورقة) . . التهمة الأولى . . . . (وقرأ صاحب الفضيلة التهمة ) ، ثم عقب التهمة بذكر الأسباب .

حادث : الشيخ قراعة \_ يميل إلى فضيلة الشيخ الأكبر ويلفت نظر فضيلته إلى أن يكتفى بقراءة التهمة دون ما بعدها من الأسباب .

شيخ الجامع : التهمة .... ويستمر فضيلته فى تلاوة النهم كلها . ولما أتم التلاوة قال : هيه ، عندك حاجة تقولها ؟ .

انحتصاص الهيئة: الشيخ على (فى هدوء ، تعلو وجهه ابتسامة ) ـ نعم ، أنا كاتب مذكرة . إذا كنتم تحبون أن أقواها . وإذا أردتم المناقشة شفهيا فأنا مستعد للمناقشة . ولكن هناك نقطة سابقة لكل هذا أرجو أن تسمحوا لى بذكرها ، ولاتفهموا أن غرضى

منها أن أمس كرامة هذه الهيئة ، بل غرضى الوحيد هو أن أحفظ لنفسى حقا قانونيا أعتقده لى . وقد يكون من مصلحتى أن أحتفظ به ، وهو فى الوقت نفسه لايضركم ولايضيع عليكم شيئا .

شيخ الجامع : إيه هو؟ .

الشيخ على : أنا لاحظت أن هناك محاضر تكتب فى الجلسة ، فأنا أريد أن أدون فى المحضر احتجاجى على الهيئة ، وبعدها نتناقش إذا أردتم .

شيخ الجامع : قل ما تريد . اكتب يا كاتب .

الشيخ على : \_ (ممليا ما مؤداه) \_ : إنى أعتقد أن هذه الهيئة الموقرة ليس لها صفة قانونية تخولها محاكمتي بمقتضى المادة ١٠١ من قانون الأزهر . وإنى لم أحضر اليوم اعترافا لها بصفة قانونية ، وإنما حضرت أمامها باعتبار أنها هيئة فيها أساتذتي ومشايخي وكثير من علماء الأزهر الممتازين الذين أعتقد أن لهم على أدبيا أن أجيب دعاءهم وأناقشهم فيما يريدون . بس مش عاوز أكثر من كده .

### الفصل في الدفع:

شيخ الجامع : طيب . اقرأ .

الشيخ بخيت: لا. استنا!

شيخ ثالث: لا. اقرأ!

شيخ رابع: لا. استنا!

الشيخ بخيت: هذا دفع يجب الفصل فيه.

الشيخ شاكر: يجب ضم الفصل في هذا الدفع إلى الموضوع.

الشيخ محمد حسنين العدوى ، وآخرون : يؤيدون الشيخ شاكر .

الشيخ على: الواقع أن هذا أحسن عندى ، لأني أريد أن انتهى .

شيخ الجامع: طيب قوم اطلع أنت.

الشيخ على : ـ ( يخرج ) ـ

### استئناف الحلسة:

وبعد أربعين دقيقة استدعى الشيخ على عبد الرازق من جديد . .

شيخ الجامع : إن الهيئة قررت أنها مختصة بنظر المسألة بتاعتك ، ورفضت الكلام اللي أنت قلته .

الشيخ على : أنا أحترم هذا القرار ، ومع احترامي له فإنى مصمم على ما قلته .

شيخ الجامع : طيب . اقرأ .

الشيخ على : \_ (يقرأ مذكرته ) \_

شيخ الجامع : طيب . خذها منه يا كاتب \_ (وكانت المذكرة في أوراق منثورة ) \_ التوقيع على المذكرة :

الشيخ شاكر: أنت ماضي على المذكرة وإلا لأ؟.

الشيخ على: أنا ماضي على الخطاب الأول.

الشيخ شاكر: يحسن أن تمضى على كل ورقة لأن هذا من مصلحتك يمكن.

الشيخ محمد حسنين: هي مش مكتوبة بخطك المذكرة؟.

الشيخ على : لا .

الشيخ محمد حسنين: طيب أحسن تمضى برده.

الشيخ على : \_ ( يمضى على كل ورقة ) \_

شيخ الجامع: طيب قوم أنت.

الشيخ على : أروح ؟

**شیخ الجامع** : أیوه روح .

التحية لاترد أيضا:

الشيخ على: السلام عليكم.

..... لا يسمع رد السلام.

## الحكم :

وفى منتصف الساعة الأولى بعد الظهر أصدرت هيئة كبار العلماء الحكم الآتى ، محتفظة بإبداء أسبابه فيما بعد ، وهو :

«حكمنا نحن شيخ الجامع الأزهر ، بإجماع أربعة وعشرين معنا من هيئة كبار العلماء بإخراج الشيخ على عبدالرازق ، أحد علماء الجامع الأزهر والقاضى الشرعى بمحكمة المنصورة الشرعية ، ومؤلف كتاب (الإسلام وأصول الحكم) من زمرة العلماء».

## مذكرة الشيخ على عبد الرازق ردًا على الملاحظات السبع التي وجهتها إليه - كتُهم-هيئة (كبار العلماء) بالأزهر (١)

\* \* \*

«أتشرف برفع هذه الكلمات ردا على الملاحظات السبع التى لوحظت على كتاب (الإسلام وأصول الحكم) ، راجيا أن أصل بها إلى التفاهم مع علماء المسلمين ومع المسلمين كافة على ما يجلو حقيقة مسألة بحثتها ، ولم أكن فى ذلك إلا قائما ببعض ما يجب على كل عالم من البحث والتماس الحقائق.

وما العالمية إلا صفة توجب على صاحبها البحث والتماس الحقائق ، وهو على كل حال مأجور إن أخطأ أو أصاب . وإنا لنعتقد أن الوسيلة الوحيدة التي يمكن الاعتراض بها على أى بحث علمي إنما هي المناقشة فيه والمجادلة بالحسني ، ولا تبيح سماحة الدين ولا عدالة القوانين أكثر من هذا الحق .

۲۲ محرم ۱۳٤٤هـ ۱۲ أغسطس ۱۹۲٥م على عبد الوازق » (۲)

\* \* \*

١ – (جعل الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة ، لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا).

« نحن لا نعتقد أنّ الشريعة الإسلاميّة شريعة روحية محضة ، ولم نقل ذلك مطلقا ، لا في الكتاب ولا في غير الكتاب ، ولا قلنا شيئا يشبه ذلك الرأى أو يدانيه .

ولقدأرجعنا البصر في الكتاب فما استطعنا أن نجد فيه مثارا لذلك القول ولا أن نعرف له مأخذا . ولم نجد في الكتاب من أوله إلى آخره كلمة « روحية » إلا في أثناء الكلام عن

<sup>(</sup>١) جريدة «السياسة» اليومية في ١٣ أغسطس سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>٢) بعد هذه المقدمة أخذ الشيخ على عبد الرازق في إيراد الملاحظات ، كل واحدة يتلوها الرد عليها .

ولاية الرسول ــ صلى الله عليه وسلم ـ على قومه وزعامته فيهم ، لا فى سياق الكلام عن الشريعة الإسلامية ولا عن شىء يتصل بذلك الموضوع ، كما سيتضح عند الكلام على الملحوظة الرابعة .

بقى الجزء الثانى من السؤال ، وهو أن الشريعة الإسلامية لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا .

والذى قررناه: أن النبى \_ عليه السلام \_ قد جاء بقواعد وآداب وشرائع عامة «وكان فيها ما يمس إلى حد كبير أكثر مظاهر الحياة فى الأمم ، فكان فيها بعض أنظمة للعقوبات وللجيش والجهاد وللبيع والمداينة والرهن ولآداب الجلوس والمشى والحديث » الخ. ص ٨٤.

وقررنا بعد ذلك ص ٨٥ «أن كل ما جاء به الإسلام من عقائد ومعاملات وآداب وعقوبات فإنما هو شرع ديني خالص لله تعالى ولمصلحة البشر الدينية لا غير. وسيان بعد ذلك أن تتضح لنا تلك المصالح الدينية أم تخفى علينا ، وسيان أن يكون منها للبشر مصلحة مدنية أم لا. فذلك مما لاينظر الشرع السماوي إليه ».

بذلك نكون قد قررنا صراحة أن الشريعة الإسلامية لم تقف عند حد معين ، غير أننا نعتقد أن تلك الشريعة إنما أنزلها الله تعالى رعاية لمصلحة البشر الدينية وحدها ، وأنه جل شأنه لم يرد بشيء من تلك الأحكام أن يحمى للبشر أغراضهم ومصالحهم الدنيوية ، لذلك قلنا في ص ٧٨ (: إن الأغراض الدنيوية قد جعل الله الناس أحراوا في تدبيرها ، وأن النبي – صلى الله عليه وسلم – قد أنكر أن يكون له فيها حكم أو تدبير فقال – عليه السلام – : «أنتم أعلم بشئون دنياكم » ... والدنيا من أولها لآخرها وجميع ما فيها من أغراض وغايات أهون عند الله تعالى من أن يقيم على تدبيرها غير ماركب فينا من عقول وحبانا من عواطف وشهوات ، وعلمنا من أسماء ومسميات ، هي أهون عند الله تعالى من أن يبعث لها رسولا ، وأهون عند رسل الله تعالى من أن يشغلوا بها وينصبوا لتدبيرها ...

وليس فى ذلك شىء أكثر من ترديد الحديث الشريف: « لوكانت الدنيا تزن عند الله جناح بعوضة لما متع الكافر منها بشربة ماء » ، وما يجرى ذلك المجرى من الأحاديث الكثيرة الواردة فى هذا الباب.

والقول بأن الله سبحانه وتعالى قد خلى بين عقولنا وبين الأغراض الدنيوية وتركنا أحرارا في تدبيرها هو نص الحديث الشريف: «أنتم أعلم بأمور دنياكم » فها جملتان إن اختلف لفظها فقد اتحد معناهما وكل ما تحمل عليه إحداهما تحمل عليه الأخرى ، وما هو المذهب والجواب فى إحداهما فهو المذهب والجواب فى الثانية ، وينبغى أن يحمل على ذلك كل ماورد فى الكتاب من أمثال هذه العبارات ».

\* \* \*

٢ ــ (وأن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان فى سبيل الملك ، لا فى سبيل الدين ، ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين ) .

« إننا قد استقصينا الكتاب أيضا فلم نجد ذلك القول فيه ، وربما كان استنتاجا لم نهتد إلى مقدماته . وقد ورد فى بعض صحائف الكتاب \_ صفحة ٥٣ \_ شىء يقرب من هذا القول ، فى تقرير رأى من الآراء لم نرض به ، ومذهب رفضنا آخر الأمر أن نذهب إليه ، وليس ثمة من حرج فى حكاية قول قد رددناه ، ورفضنا أن يكون لنا قولا .

بل نحن قررنا ضد ذلك على خط مستقيم ـ ص ٧٠ ـ : نحن لانشك فى أن الإسلام وحدة دينية ، والمسلمين من حيث هم جماعة واحدة ، والنبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان على رأس الوحدة إلى الوحدة وأتمها بالفعل قبل وفاته ، وأنه ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان على رأس الوحدة الدينية ، إمامها الأوحد ومدبرها الفذ وسيدها الذي لا يُراجع له أمر ولا يحالف له قول . وفي سبيل هذه الوحدة الإسلامية ناضل عليه السلام بلسانه وسنانه وجاءه نصر الله والفتح وأيدته ملائكة الله وقوته حتى بلغ رسالته وأدى أمانته .

وقلنا فى ص ٧٩: لا يريبنك هذا الذى ترى أحيانا فى سيرة النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ فيبدو لك كأنه عمل حكومى ومظهر للملك والدولة، فإنك إذا تأملت لن تجده كذلك، بل هو لم يكن إلا وسيلة من الوسائل التى كان عليه ـ صلى الله عليه وسلم ـ أن يلجأ إليها تثبيتا للدين وتأييدا للدعوة. وليس عجيبا أن يكون الجهاد وسيلة من تلكم الوسائل، هو وسيلة عنيفة وقاسية، ولكن ما يدريك فلعل الشر ضرورى للخير فى بعض الأحيان، وربما وجب التخريب ليتم العمران. الخ.. وقلنا مثل ذلك ص ٨٤.

أما بعد فتلك جملة لا تلزمنا ، ولا يحتملها كتابنا ، ولا هي رأينا . ونحن منها بحمد الله أبرياء» .

٣ - (وأن نظام الحكم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم كان موضوع غموض أو إجام أو اضطراب أو نقص ، وموجبا للحيرة ).

«نحن لم نقل قطعا: إن نظام الحكم فى عهد النبى - صلى الله عليه وسلم - كان موضوع غموض أو إبهام .. الخ .. ونحن نبرأ أيضا من ذلك الاعتقاد . والذى يرجع إلى كتابنا يجد أننا إنما قلنا - صفحة ٥٧ - إن ثمة شيئا يبدو للناظر كأنه إبهام أو اضطراب أو نقص ، أو ما شئت فسمه ، فى بناء الحكومة أيام النبى - صلى الله عليه وسلم - وإنما قلنا ذلك على سبيل الاعتراض والمطالبة بالجواب عنه .

ذلك اعتراض وجهناه إلى من يريد أن يذهب إلى القول بأن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان صاحب حكومة سياسية ومؤسس دولة ، والاعتراض لا يكون اعتراضا إلا إذا تضمن محظورا ينبغى أن يدفع . فنحن نقول لصاحب هذا الرأى : إن أمامك محظورا يجب أن تتخلص منه ، فعليك أن تبين لنا كيف وجد ذلك الذى يشبه أن يكون نقصا أو إبهاما .. الخ . ؟ وما هو السر فيه ؟ وكيف لك بالخلاص منه ؟ .

ونحن بعد أن وجهنا ذلك الاعتراض ، لم نسكت عنه ، بل أخذنا فى رده عقب توجيهه مباشرة فقلنا \_ ص ٥٧ \_ : « لعل أولئك إذا سئلوا عن سر هذا الذى يبدو نقصا فى أنظمة الحكم وإبهاما فى قواعده قد يلتمسون للجواب إحدى تلك الخطط التى سنأخذ الآن فى بيانها » . اهـ

ثم ذهبنا بعد ذلك نستعرض تلك الخطط واحدة بعد واحدة ، نناقشها خطة بعد خطة . واستغرق البحث فى ذلك أكبر أجزاء الكتاب ، ولم نترك ذلك البحث إلا بعد أن انتهينا إلى مذهب فى الجواب ارتضيناه لأنفسنا ، واعتقدنا أنه يدفع ذلك الاعتراض . وعندئذ ختمنا بجئنا بهذه الكلمات \_ ص ٨٠ \_ : « لعلك الآن قد اهتديت إلى ما كنت تسأل عنه قبلا من خلو العصر النبوى من مظاهر الحكم وأغراض الدولة ، وكيف لم يكن هنالك ترتيب حكومى ولم يكن ثمة ولاة ولاقضاة ولا ديوان النح ولعل ظلام تلك الحيرة التي صادفتك قد استحال نورا وصارت النار عليك بردا وسلاما » .

ذلك صريح فى أننا لانقول بأن نظام الحكم فى عهد النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان موضع غموض أو إبهام أو اضطراب أو نقص وموجبا للحيرة .

ومما تحسن ملاحظته في هذا المقام أننا كما ذكرنا ذلك القول للاعتراض به . فقد ذكرنا

أيضا فى سياق الجواب عنه طريقتين لبيان أن «الحكومة كانت تشتمل فى زمن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ على كل ما يلزم للدولة من عمال وأعمال ، وأنظمة مضبوطة ، وقواعد محدودة ، وسنن مفصلة تفصيلا لا مجال بعده لجديد ، ولا زيادة لمستزيد ... وأنه لا شيء يمنعنا من أن نعتقد أن نظام الدولة زمن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان متينا ومحكما ، وكان مشتملا على جميع أوجه الكمال التى تلزم لدولة يدبرها رسول من الله ، يؤيده الوحى ، وتؤازره ملائكة الله . الخ ..» .

يتبين من ذلك أننا لا نقول بأن نظام الحكم فى عهد النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان موضع غموض أو ابهام أو اضطراب أو نقص ، وموجبا للحيرة » .

### 杂 柒 柒

# ٤ - (وأن مهمة النبي - صلى الله عليه وسلم - كانت بلاغًا للشريعة مجردا عن الحكم والتنفيذ).

« نحن قررنا بصراحة لا مواربة فيها \_ 7٨ \_ : «أن سلطان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ ، بمقتضى رسالته ، كان سلطانا عاما ، وأمره فى المسلمين مطاعا . وحكمه شاملا ، فلا شىء مما تمتد إليه يد الحكم إلا وقد شمله سلطان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ ولا نوع مما يتصور من الرياسة والسلطان إلا وهو داخل تحت ولاية النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ » .

وقررنا بصراحة لا مواربة فيها \_ صفحة ٣٦ \_ : «أن مقام الرسالة يقتضى لصاحبه سلطانا أوسع مما يكون بين الحاكم والمحكومين ، بل أوسع مما يكون بين الأب وأبنائه . وقد يتناول الرسول من سياسة الأمة مثل ما يتناول الملوك ، ولكن للرسول وحده وظيفة لاشريك له فيها ... له رعاية الظاهر والباطن وتدبير أمور الجسم والروح ، وعلاقاتنا الأرضية والسهاوية ، له سياسة الدنيا والآخرة «اه.

وقررنا بصراحة لا مواربة فيها ما سبق نقله ص ٧٠ من أن النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ دعا إلى الوحدة الدينية ، وأتمها بالفعل قبل وفاته ، وناضل فى سبيلها بلسانه وسنائه .. الخ ..

وقلنا ص ٧٠ « من كان يريد أن يسمى تلك الوحدة الدينية دولة ، ويدعو سلطان النبى \_ صلى الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ ذلك السلطان النبوى المطلق ، ملكا وخلافة ، والنبى \_ صلى الله

عليه وسلم ــ ملكا أو خليفة أو سلطانا ... الخ ، فهو في حل من أن يفعل ، فإن هي إلا أسماء لا ينبغي الوقوف عندها » أ هـ .

وقد بينا أن الرسول يستولى على كل ذلك السلطان لا عن طريق القوة المادية وإخضاع الجسم ، كما هو شأن الملوك والحكام ولكن عن طريق الإيمان به إيمانا قلبيا والخضوع له خضوعا روحيا صادقا ، والتسليم له فى كل شأن من شئون الحياة ، وأمور الدنيا والآخرة .

فذلك معنى قولنا \_ ص ٦٩ \_ : « ولاية الرسول على قومه ولاية روحية ، منشؤها إيمان القلب وخضوعه خضوعا صادقا تاما يتبعه خضوع الجسم ، وولاية الحاكم ولاية مادية تعتمد على إخضاع الجسم من غير أن يكون لها بالقلوب اتصال » أ هـ .

لعله لا يوجد في الدنيا ، قديمها وحديثها ، وماضيها ومستقبلها ، نوع من الحكم والتنفيذ أقوى من ذلك الذي اعترفنا به للنبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ ، وقلنا إنه ثبت له بمقتضى أنه رسول الله ، وذلك صريح في أن مهمة الرسالة ، وإن شئت فقل : إن مهمة البلاغ عن الله للناس ، تستلزم لصاحبها \_ كها قلنا صفحة ٦٦ \_ : «سلطانا أوسع مما يكون بين الحاكمين والمحكومين ، بل أوسع مما يكون بين الأب وأبنائه . قد يتناول الرسول من سياسة الأمة مثل ما يتناول الملوك ، ولكن للرسول وحده وظيفة لا شريك له فيها ، من وظيفته أيضا أن يتصل بالأرواح التي في الأجساد ، له عمل ظاهر في سياسة العامة ، وله أيضا عمل خفي في تدبير الصلة التي تجمع بين الشريك والشريك ، والحليف والحليف والحليف والولى وعبده ، والوالد وولده ، وفي تدبير تلك الروابط التي لا يطلع عليها إلا الحليل وحليلته ، له رعاية الظاهر والباطن ، وتدبير أمور الجسم والروح ، وعلاقاتنا الأرضية والسماوية ، له سياسة الدنيا والآخرة » الخ .

من يكون هذا قوله الصريح ، ورأيه الواضح ، لا يكون من المعقول أن يتهم بأنه يقول : إن مهمة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانت بلاغا للشريعة مجردا عن الحكم والتنفيذ.

فأما إذا أريد بالحكم والتنفيذ معنى آخر غير ذلك ، إذا أريد بهما تلك السلطة السياسية المدنية ، التى هى فى رأينا من خصائص الملك ومظاهر الحكومات السياسية ، فلا شك عندنا أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم يكن ملكا بذلك المعنى ، وأن مهمته كانت مجردة

عن الحكم والتنفيذ على ذلك الوجه ، كما بيناه في صفحة ٥٥ وما بعدها ».

\* \* \*

٥ ـ (وإنكار إجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام ، وعلى أنه لابد للأمة ممن يقوم بأمرها في الدين والدنيا).

« نحن نرى ما قررناه فى الكتاب ، من أنه لم ينعقد بين المسلمين ، صحابة أو غيرهم إجماع على وجوب نصب الإمام ، بالمعنى الذى اصطلح الفقهاء على تسميته بالخليفة ، ونحن نعتقد أننا فى ذلك نقف فى صف جماعة غير قليلة من أهل القبلة ، ومن سلف هذه الأمة وعلمائها الصالحين ، الذين لا يمكن الطعن فى دينهم ولا فى علمهم .

وليس صحيحا أننا ننكر إجماع الصحابة على أنه لابد للأمة ممن يقوم بأمرها فى الدين والدنيا . بل الذى قررناه فى الكتاب \_ صفحة ٣٣ \_ وما بعدها : « أنه لابد لأمة منظمة مها كان معتقدها ، ومها كان جنسها ولونها ولسانها ، من حكومة تباشر شئونها ، وتقوم بضبط الأمر فيها ... وأن الناس لا يصلحون فوضى لا سراة لهم . ولعل أبا بكر \_ رضى الله عنه \_ إنما كان يشير إلى ذلك الرأى ، حين قال فى خطبته التى سبقت الإشارة إليها : « لابد لهذا الدين ممن يقوم به » ، ولعل الكتاب الكريم ينحو ذلك المنحى أحيانا .

وقلنا \_ صفحة ٣٥ \_ : « يمكن حينئذ أن يقال بحق إن المسلمين إذا اعتبرناهم جماعة منفصلين وحدهم كانوا كغيرهم من أمم العالم كله ، محتاجين إلى حكومة تضبط أمورهم وترعى شئونهم . إن يكن الفقهاء أرادوا بالإمامة أو الخلافة ذلك المعنى الذى يريده علماء السياسة بالحكومة كان صحيحا ما يقولون من أن إقامة الشعائر الدينية وصلاح الرعية يتوقفان على الخلافة بمعنى الحكومة فى أى صورة كانت الحكومة ، أما إذا أرادوا بالخلافة ذلك النوع الخاص من الحكم الذى يعرفون ، فدليلهم أقصر من دعواهم وحجتهم غير ناهضة » أهـ

\* \* \*

# ٦ ـ (وإنكار أن القضاء وظيفة شرعية).

« نحن قررنا \_ صفحة ٣٩ \_ : أنه لاشك في أن المنازعات وفضها ، كان موجودا في زمن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كما كان موجودا عند العرب وغيرهم قبل أن يجيء

الإسلام ، وقد رفعت إلى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ خصومات فقضى فيها . وقال \_ صلى الله عليه وسلم \_ : « إنكم تختصمون إلى ، ولعل بعضكم ألحن بحجته من بعض ، فن قضيت إليه بحق أخيه شيئا بقوله فأنا أقطع له قطعة من النار فلا يأخذها » .

وفى التاريخ الصحيح شيء من قضائه \_ عليه السلام \_ فيماكان يرفع إليه .. الخ .. فأما جعل القضاء وظيفة معينة من وظائف الحكم ومراكز الدولة ، واتحاذه مقاما ذا أنظمة معينة وأساليب خاصة فذلك هو الذي نعتقد ، كما قررنا صفحة ١٠٣ ، أنه من الخطط السياسية الصرفة «لا شأن للدين بها ، فهو لم يعرفها ، ولم ينكرها ، ولا أمر بها ، ولا نهى عنها وإنما تركها لنا لنرجع فيها إلى أحكام العقل وتجارب الأمم وقواعد السياسة » .

والذين ذهبوا إلى أن القضاء وظيفة شرعية قالوا (٤): «إن القضاء خطة مختصة بالخلافة ومتفرعة عنها وداخلة فيها »، وقالوا (٥): «إن نصب القاضى من ضرورات نصب الإمام فكان فرضا ».

فالقضاء عندهم يستمد حكمه من حكم الخلافة أو الإمامة العظمى ، فمن أنكر الخلافة أنكر القضاء ، وقد عرفت ما توارد على الخلافة من إنكار ، فذلك الإنكار كله ينصب حمّا على القضاء أيضا . ويزيد القضاء عن الخلافة ، لما نقله بعضهم (١٦) من أن «الإمام أحمد في أظهر رواياته يرى أنه ليس من فروض الكفايات ، ولا يجب على من تعين له الدخول فيه وإن لم يوجد غيره » أ ه .

\* \* \*

# ٧ \_ ( وأن حكومة أبي بكر والخلفاء الراشدين من بعده كانت لا دينية ) .

«الذى قررناه في أول صفحة ٩٠: «أن زعامة النبي صلى الله عليه وسلم كانت كما قلنا زعامة دينية »، وأردنا بكونها دينية أنها جاءته عن طريق الرسالة ، لذلك قلنا عقب كلمة «دينية » ما نصه: «جاءت عن طريق الرسالة لا غير»، فذلك صريح في أن الزعامة الدينية معناها الزعامة التي تستند إلى الرسالة والوحى، وتقابل الزعامة الدينية ، بهذا المعنى ، الزعامة اللادينية ، فهي التي لا تستند إلى وحى ولا إلى رسالة .

<sup>(</sup>٣) مقدمة ابن خلدون ، ص ۲۰۷.

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ، جـ ٧ ص ٢.

<sup>(</sup>٥) سيدى عبد الوهاب الشعراني في الميزان الكبير، جـ ٢ ، ص ١٨٣ ــ ١٨٤.

كذلك قلنا فى ص ٩٠: «طبيعى ومعقول إلى درجة البداهة ألاَّ توجد بعد النبى زعامة دينية ، وأما الذى يمكن أن يتصور وجوده بعد ذلك فإنما هو نوع من الزعامة جديد ليس متصلا بالرسالة ولا قائما على الدين ، هو إذن نوع لا ديني ، وإذا كانت الزعامة لا دينية فهى ليست شيئا أقل ولا أكثر من الزعامة المدنية أو السياسية ، زعامة الحكومة والسلطان لا زعامة الدين . فأما إن أريد بكلمة لا دينية معنى آخر غير ما هو واضح فى الكتاب فذلك ما لا شأن لنا به .

\* \* \*

إن كان قد بقى شىء آخر غير ما ذكر يمكن أن يشتبه فى شأنه من أمر هذا الكتاب ونصوصه فإنا لنرجو إذا نحن سئلنا عنه أن نستطيع بيانه ، حتى لا يبقى وجه للظن بأن فى ذلك الكتاب شيئا يخالف الدين أو نصوص القرآن الكريم أو ما صح من سنة النبى \_ عليه السلام \_ أو ثبت انعقاد الإجماع عليه .

ونعوذ بالله تعالى من كل قول أو اعتقاد أو عمل يكون مخالفا للدين أو لإجماع المسلمين والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

# الإسلام وأصول الحكم

(٦) يحسب بعض الكاتبين أن شيئا مما ذهبنا إليه فى كتاب (الإسلام وأصول الحكم) يتنافى مع بعض ما قررنا فى مذكرتنا التى رفعناها إلى حضرات العلماء، وفى أحاديثنا التى جرت بعد ذلك :

يقولون : إننا فى الكتاب ذهبنا «إلى أن الإسلام دين روحى لا شرع فيه للشئون الدنيوية » ثم رجعنا بعد ذلك نقرر «أن الإسلام دين تشريعي »

لا يزال كثير من الناس يفهمون أننا نجعل الدين روحانيا . لا دخل له بالماديات ولا بشئون الحياة ، ويحسبون أن ذلك هو الغرض الأول من الكتاب . والواقع أن ذلك مذهب لا أثر له فى الكتاب ، ولا هو رأينا مطلقا . وإنما الذى نعتقده أن الإسلام دين تشريعى « وقد مست شرائعه إلى حد كبير أكثر مظاهر الحياة فى الأمم » (ص ٨٤ من الكتاب) .

فإذا نحن قررنا أن الإسلام دين تشريعي ، لم نكن بذلك قد خالفنا رأيا لنا ، ولا رجعنا عن موقف وقفناه .

ويقولون: إنناكنا نرى «أن الحلافة ليست نظاما شرعيا ، ولم تنعقد بالمعنى الشرعى فى عصر من العصور ». ثم رجعنا بعد ذلك فقررنا فى حديثنا الأخير «أنه إذا رأت جماعة المسلمين أن مصلحة المسلمين فى أن تكون الحكومة خلافة فالحلافة تكون حينئذ حكومة شرعية واجبة إطاعتها فها لا يخالف الدين ».

رأينا الذي قررناه في الكتاب ، ومازلنا نعتقده ، أن «إقامة الشعائر الدينية ، وصلاح

<sup>(</sup>٦) كتب الشيخ على عبد الرازق هذا المقال ، موضحا وحدة فكره فى كل من كتابه «الإسلام وأصول الحكم» و «المذكرة» التى دافع بها عن فكره أمام هيئة كبار العلماء ، ونافيا وجود أى تناقض أو اختلاف بينهها .. ونشرت «السياسة» اليومية هذا المقال فى العدد ٨٨٢ فى ٢ سبتمبر سنة ١٩٢٥م .

الرعية يتوقفان على الخلافة ، بمعنى الحكومة ، فى أى صورة كانت ، ومن أى نوع ، مطلقة أو مقيدة ، فردية أو جمهورية ، استبدادية أو دستورية ، أو شورية ديمقراطية ، أو اشتراكية أو بلشفية » (ص ٣٥ من الكتاب).

وإن الدين لم يقيد المسلمين بنوع من تلك الأنواع ، وإنما ترك لنا أن نحتار منها «أحدث ما أنتجت العقول البشرية ، وأمتن ما دلت عليه تجارب الأمم على أنه خير أصول الحكم » (ص ١٠٣).

ذلك لا ينافى ما قلنا فى حديثنا الأخير من أن المسلمين هم وحدهم أصحاب الرأى فى الحتيار نوع الحكم الذى يسيرون عليه ، وصورة الحكومة التى يعيشون تحت إدارتها لا يكلفهم الله أن يكون لهم خليفة ، ولا أن تكون حكومتهم جمهورية ، وإنما هم الذين يحتارون ذلك بمحض رغبتهم ، وعلى مقتضى مصلحتهم ، فإذا اتفقوا على نوع من الحكم . ورأوه حسنا فهو عند الله حسن .

على أننا مازلنا نعتقد ما قررناه فى الكتاب من «أن الواقع المحسوس ، الذى يؤيده العقل ، ويشهد به التاريخ قديما وحديثا ، أن شعائر الله تعالى ومظاهر دينه الكريم لا تتوقف على ذلك النوع من الحكومة ، يسميه الفقهاء خلافة ، ولا على أولئك الذين يلقبهم الناس خلفاء ، والواقع أيضا أن صلاح المسلمين فى دنياهم لا يتوقف على شىء من ذلك ، فليس بنا من حاجة إلى تلك الخلافة لأمور دنيانا ، ولو شئنا لقلنا أكثر من ذلك ، فإنما كانت الخلافة ولم تزل نكبة على الإسلام والمسلمين وينبوع شروفساد» (ص ٣٦).

ولقد يسرنا أن نجد أنصارا لنا فى ذلك الرأى ، حتى بين الداعين إلى الحلافة ، والعاملين لها غير المصريين . وذلك الدكتور «أنصارى » من كبراء لجنة (الحلافة الهندية) ، يقول فى حديث نشرته (الأهرام) : يجب أن يوضع دستور «للخلافة » . ويجب أن تعرف أحوال البلاد الإسلامية من الوجهات الاقتصادية والعلمية والاحصائية الخ . . وأكرر ما قلته قبلا وهو أننا لا نريد أن نعيد مأساة الحلافة الماضية ، وإلا فخير ألا يكون لنا خليفة (٧)

\* \* \*

<sup>(</sup>٧) ولقد نشرت «السياسة» اليومية حديثا للدكتور أنصارى تضمن نفس المعانى فى العدد ٨٧٦ فى ٢٦ أغسطس سنة ١٩٢٥م .

أما بعد .. فإنا نرجو أن يعلم حضرات الناقدين أننا ما خططنا فى كتابنا كلمة إلا من بعد أن عرفنا وجوهها ، وكنا على بينة من مصادرها ومواردها . ذلك تفكير بضع سنين ، ورغم أنف المكابرين . وماكنا لنخشى أن نتحمل تبعة شيء مما جئنا به فى كتابنا بعد ذلك البحث ، ولا لنرجع عن رأى اعتقدناه وقررناه فيه لمجرد صبيحات وحركات ليس فيها أثر لسلطان الحق ولا قوة النزاهة والإخلاص لله تعالى .

لسنا نخشى على كتاب (الإسلام وأصول الحكم) من مناقشة يكون رائدها التماس الحق ، ولا من جدل فيه نزاهة وإخلاص. وإنما نخشى تلك الآراء الفجة العجلى ، يسرع بها الناقدون قبل أن يقرأوا الكتاب وقبل أن يفهموه، يلقنها لهم أولئك الذين يعمدون إلى تشويه الكتاب والافتراء عليه عن نية مريضة وعن رغبة منكرة فى الكيد والمشاغبة .

\* \* \*

عندما لمحنا فى الأفق بوادر ذلك الإعصار الذى أرادوا أن يهيجوه حولنا بادرنا بتقديم رجاءنا إلى الناس أن يقرأوا الكتاب ويتفهموه ، فإن وجدوا بعد قراءة الكتاب وفهمه أن يؤاخذونا برأى قررناه ، أو مذهب ذهبنا إليه ، تحملنا مؤاخذتهم ، وقبلنا نقدهم راضين شاكرين .

والآن ، وقد خمدت زوبعتهم وسكنت ريحهم بعد هبوبها ، أو كادت ، لا نجد بعد الذى بلونا من تلك العاصفة شيئًا جديدا نقوله لحضرات الناقدين وحضرات القراء إلا أن نكرر عليهم للمرة الثالثة ماكررناه عليهم من قبل : اقرأوا كتابنا ، ثم افهموه ، وانقدوه بعد ذلك إن شئتم .

### إبضاح

### (٨) جاءنا ما يأتى:

قصدنا إلى فضيلة الشيخ على عبد الرازقِ ، وألقينا عليه السؤال الآتى :

«اطلعنا على حديث فى الجرائد لفضيلتكم ، مع وفد من العلماء ، ذكرتم فيه : أن الإسلام دين تشريعى ، وأنه يجب على المسلمين إقامة شرائعه وحدوده ، وأن الله خاطبهم جميعا بذلك ، وصرحتم بأنه يجب على المسلمين إقامة حكومة منهم تقوم بذلك ، ولكن الله لم يقيدهم بشكل مخصوص من أشكال الحكومات ، بل ترك لهم الاختيار فى ذلك وفق مقتضيات الزمن ، وحيث تكون المصلحة .

ونريد أن نستجلى رأى فضيلتكم فى نقطة بقيت فى الموضوع ، وهى: «لو أن المسلمين اشتوروا فيها بينهم ، ورأت جماعتهم أن يبايعوا واحدا على أن يكون ولى أمر المسلمين ، يقيم هذا الخليفة شرعا بحيث يجب على المسلمين أن يدينوا لله بها سرا وعلنا ؟ .

ويتصل بهذا السؤال أن نعرف رأيكم في حكومات الحلفاء الراشدين وبيعتهم ، هل وقعت صحيحة ؟ وهل كانت طاعتها واجبة شرعا ؟؟ .. » .

帮 茶 茶

## فأجاب فضيلته بما يأتى :

«إذا رأت جماعة المسلمين أن مصلحة المسلمين فى أن تكون الحكومة خلافة ، فالخلافة تكون حينئذ حكومة شرعية ، واجبة طاعتها فيما لا يخالف الدين ، وإذا رأوا أن مصلحة المسلمين فى أن تكون حكومتهم على شكل آخر غير شكل الخلافة المعروف ، فذلك الشكل

<sup>(</sup>٨) نشرت «السياسة » اليومية في العدد ٨٨١ في ١ سبتمبر سنة ١٩٢٥م هذه الكلمة بتوقيع « جماعة من العلماء » وتحت عنوان حديث جديد مع الشيخ على عبد الرازق .

الذى يختارونه يكون حينئذ حكومة شرعية واجبة طاعتها أيضا فيما لا يخالف الدين. وكل ما رآه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن.

وأما حكومات الخلفاء الراشدين ، وبيعتهم ، فالذى نعرفه من التاريخ أنها قامت وتمت برأى عامة المسلمين ، رعاية منهم لمصلحتهم الدينية والدنيوية ، فكانت بذلك صحيحة واجبة الطاعة ».

\* \* \*

هذا وقد استأذنا فضيلته في نشر هذا الحديث فأذن بنشره .

جماعة من العلماء.

# حكم هيئة كبار العلماء في كناب (الإسلام وأصول اكحكم)

(الجامع الأزهر والمعاهد الدينية العلمية الإسلامية) رقم ١٠ لسنة ١٩١١ م فى دار الإدارة الأزهر والمعاهد الدينية العلمية الإسلامية) رقم ١٠ لسنة ١٩١١ م فى دار الإدارة العامة للمعاهد الدينية، يوم الأربعاء ٢٢ المحرم سنة ١٣٤٤ هـ (١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥ م)، برياسة حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمد أبى الفضل، شيخ الجامع الأزهر، وحضور أربعة وعشرين عالما من هيئة كبار العلماء، وهم حضرات أصحاب الفضيلة الأساتذة:

الشيخ محمد حسنين، والشيخ دسوقى العربى، والشيخ أحمد نصر، والشيخ محمد بحيت، والشيخ محمد شاكر، والشيخ محمد أحمد الطوخى، والشيخ إبراهيم الحديدى والشيخ محمد النجدى، والشيخ عبد المعطى الشرشيمى، والشيخ يونس موسى العطانى والشيخ عبد الرحمن قراعة، والشيخ عبد الغنى محمود، والشيخ محمد إبراهيم السالوطى والشيخ يوسف نصر الدجوى. والشيخ إبراهيم بصيلة، والشيخ محمد الأحمدى الظواهرى، والشيخ مصطفى المهياوى، والشيخ يوسف شلبى الشبرانخومى، والشيخ محمد سبين والى سبيع الذهبى، والشيخ محمد حمودة، والشيخ أحمد الدلبشانى، والشيخ حسين والى والشيخ محمد المرصفى.

نظرت فى التهم الموجهة إلى الشيخ على عبدالرازق ، أحد علماء الجامع الأزهر والقاضي الشرعى بمحكمة المنصورة الابتدائية الشرعية ، التى تضمنها كتابه (الإسلام وأصول الحكم ) ، وأعلنت له فى يوم الأربعاء ٨ المحرم سنة ١٣٤٤ هـ ( ٢٩ يولية سنة ١٩٢٥ م ) .

<sup>(</sup>٩) «المنار» المجلد السادس والعشرون ، الحزء الحامس ٣٠ صفر سنة ١٣٤٤هـ بستمبر سنة ١٩٢٥م ص ٣٦٣ ـ ٣٨٢ . و «السياسة» اليومية ، العدد ٨٨٤ في ١٦ صفر سنة ١٣٤٤هـ ٤ سبتمبر سنة ١٩٢٥م .

وقد قام بعمل السكرتارية لهذه الهيئة محمد قدرى أفندى ، رئيس أقلام السكرتارية العامة لمجلس الأزهر الأعلى والمعاهد الدينية ، وعلى أحمد عزت أفندى ، الكاتب الأول للجامع الأزهر والمنتدب بالإدارة العامة للمعاهد الدينية .

# الوقائسع

نشر باسم الشيخ على عبد الرازق ، أحد علماء الجامع الأزهر ، والقاضى الشرعى بمحكمة المنصورة الابتدائية الشرعية ، الكتاب المسمى (الإسلام وأصول الحكم) فقدمت إلى مشيخة الجامع الأزهر عرائض وقع عليها جمع غفير من العلماء فى تواريخ ٢٣ ذى القعدة ، وأول و ٨ ذى الحجة سنة ١٣٤٣ هـ (١٥، ٣٧ و ٣٠ يونية سنة ١٩٢٥ م) . وقد تضمنت أن الكتاب المذكور يحوى أمورا مخالفة للدين ، ولنصوص القرآن الكريم ، والسنة النبوية ، وإجاع الأمة ، ومنها :

- ١ جعل الشريعة الاسلامية شريعة روحية محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا.
- ٢ ـ وأن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي ، \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان في سبيل الملك
   لا في سبيل الدين ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين .
- ٣\_ وأن نظام الملك في عهد النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان موضوع غموض أو إبهام أو
   اضطراب أو نقص ، وموجبا للحيرة .
- ٤ ـ وأن مهمة النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانت بلاغا للشريعة مجردا عن الحكم والتنفيذ.
- وإنكار إجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام ، وعلى أنه لابد للأمة ممن يقوم بأمرها في الدين والدنيا .
  - ٦ ـ وإنكار أن القضاء وظيفة شرعية :
- ٧\_ وأن حكومة أبى بكر والخلفاء الراشدين من بعده \_ رضى الله عنهم \_ كانت لا دينية . وقرر حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمد أبى الفضل ، شيخ الجامع الأزهر ، بناء على ذلك ، اجتماع هيئة كبار العلماء بصفة تأديبية ، فى يوم الأربعاء ١٥ المحرم سنة ١٣٤٤ هـ . (أغسطس سنة ١٩٢٥ م) الساعة العاشرة صباحا فى دار الادارة العامة للمعاهد الدينية ، وأعلن ذلك للشيخ على عبد الرازق فى يوم الأربعاء ٨ المحرم سنة

١٣٤٤ هـ ( ٢٩ يولية سنة ١٩٢٥ م ) ، وكلف الحضور أمام الهيئة المذكورة فى التاريخ والمكان المذكورين .

وفى التاريخ المذكور اجتمعت الهيئة برياسة حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمد أبى الفضل، شيخ الجامع الأزهر، وحضور أربعة وعشرين عالما من هيئة كبار العلماء، وهم المذكورة أسماؤهم أولا، عدا فضيلة الأستاذ الشيخ دسوقى العربى. ولم يحضر الشيخ على عبد الرازق، وإنما أرسل خطابا مؤرخا فى ١٤ المحرم سنة ١٣٤٤ هـ يطلب فيه إعطاءه فرصة طويلة تكنى لإعداد ما يلزم للمناقشة، وقد عرض الكتاب على الهيئة فى هذه الجلسة فقررت تأجيل النظر فى الموضوع إلى يوم الأربعاء ٢٢ المحرم ١٣٤٤ هـ (١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥م).

وفى التاريخ المذكور اجتمعت الهيئة برياسة حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمد أبى الفضل ، شيخ الجامع الأزهر ، وحضور أربعة وعشرين عالما من هيئة كبار العلماء ، وهم المذكورة أسماؤهم أولا .

وقد حضر الشيخ على عبد الرازق أمام الهيئة ، وسئل عن كتابه (الإسلام وأصول الحكم) المشار إليه ؟ فاعترف بصدوره منه ، ثم تليت عليه النهم الموجهة إليه ومآخذها من كتابه . وقبل إجابته عنها وجه دفعا فرعيا ، وهو أنه لا يعتبر نفسه أمام هيئة تأديبية ، وطلب ألا تعتبر حضوره أمامها اعترافا منه بأن لها حقا قانونيا .

فبعد المداولة القانونية في هذا الدفع قررت الهيئة رفضه ، اعتادا على أنها إنما تنفذ حقا خوله إياها القانون ، وهي المادة الأولى بعد المائة من قانون الجامع الأزهر والمعاهد الدينية العلمية الإسلامية رقم ١٠ لسنة ١٩١١ م .

ثم دعى الشيخ على عبد الرازق أمام هذه الهيئة ، فأعلن فى حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الرئيس رفض دفعه طبقا للهادة المذكورة ، فطلب الشيخ على عبد الرازق أن تسمع له الهيئة مذكرة أعدها للدفاع عن التهم الموجهة إليه ، فأذن له حضرة صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الرئيس أن يتلوها ، فتلاها ، وبعد الفراغ من تلاوتها وتوقيعه على كل ورقة منها أخذت منه وحفظت فى إضهامة الجلسة ، ثم انصرف .

# هيئة كبارالعلماء

بعد الاطلاع على كتاب (الإسلام وأصول الحكم) المطبوع فى «مطبعة مصر». الطبعة الأولى سنة ١٣٤٤ هـ الموافق سنة ١٩٢٥ م، السابق الذكر، والعلم بما تضمنه من الأمور المخالفة للدين ولنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية وإجماع الأمة، وسماع ما جاء فى مذكرة دفاع الشيخ على عبد الرازق عن التهم الموجهة إليه.

وبعد الأطلاع على المادة الأولى بعد المائة من قانون الجامع الأزهر والمعاهد الدينية العلمية الإسلامية رقم ١٠ لسنة ١٩١١ م، وعلى المادة الرابعة من هذا القانون.

وبعد المداولة القانونية :

من حيث أن الشيخ عليا جعل الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ فى أمور الدنيا ، فقد قال فى ص ٧٨ ، ٧٩ « والدنيا من أولها لآخرها وجميع ما فيها من أغراض وغايات أهون عند الله من أن يقيم على تدبيرها غير ما ركب فينا من عقول وحبانا من عواطف وشهوات ، وعلمنا من أسماء ومسميات ، هى أهون عند الله من أن يبعث لها رسولا ، وأهون عند رسل الله من أن يشغلوا بها وينصبوا لتدبيرها » .

وقال فى ص ٨٥ «إن كل ما جاء به الإسلام من عقائد ومعاملات وآداب وعقوبات فإنما هو شرع دينى خالص لله تعالى ولمصلحة البشر الدينية لا غير. وسيان بعد ذلك أن تتضح لنا تلك المصالح الدينية أم تخفى علينا؟ وسيان أن يكون منها للبشر مصلحة مدنية أم لا؟ فذلك ما لا ينظر الشرع السماوى إليه ولا ينظر إليه الرسول».

الدين الإسلامي ، بإجماع المسلمين ، ما جاء به النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ من عقائد وعبادات ومعاملات لإصلاح أمور الدنيا والآخرة .

وإن كتاب الله تعالى وسنة رسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_كلاهما مشتمل على أحكام كثيرة فى أمور الدنيا وأحكام كثيرة فى أمور الآخرة .

والشيخ على فى ص ٧٨ ، ٧٩ يزعم أن أمور الدنيا قد تركها الله ورسوله ــ صلى الله عليه وسلم ـ تتحكم فيها عواطف الناس وشهواتهم . وفى ص ٨٥ زعم أن ما جاء به الإسلام إنما هو للمصلحة الأخروية لا غير ، وأما المصلحة المدنية أو المصلحة الدنيوية ، فذلك مما لا ينظر الشرع السماوى إليه ، ولا ينظر إليه الرسول .

وواضح من كلامه أن الشريعة الإسلامية عنده شريعة روحية محضة ، جاءت لتنظيم العلاقة بين الإنسان وربه فقط ، أما ما بين الإنسان من المعاملات الدنيوية وتدبير الشؤون العامة فلا شأن للشريعة به ، وليس من مقاصدها .

وهل فى استطاعة الشيخ على أن يشطر الدين الإسلامى شطرين ، ويلغى منه شطر الأحكام المتعلقة بأمور الدنيا ، ويضرب بآيات الكتاب العزيز وسنَّة رسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ عرض الحائط ؟ .

وقد قال الشيخ على فى دفاعه إنه لم يقل ذلك مطلقا لا فى الكتاب ولا فى غير الكتاب ، ولا قال قولا يشهه أو يدانيه .

وقد علمت أن ذلك واضح فى كلامه الذى نقلناه لك. وقد ذكر مثله فى مذكرة دفاعه. وقال فى دفاعه أيضا: «إن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ قد جاء بقواعد وآداب وشرائع عامة، وكان فيها ما يمس إلى حد كبير أكثر مظاهر الحياة والأمم، فكان فيها بعض أنظمة للعقوبات وللجيش والجهاد، وللبيع والمداينة والرهن، ولآداب الجلوس والمشى والحديث الخ» ص ٨٤.

غير أنه قال عقب ذلك ، ص ٨٤ أيضا : « ولكنك إذا تأملت وجدت أن كل ما شرعه الإسلام وأخذ به النبي المسلمين من أنظمة وقواعد وآداب لم يكن في شيء كثير ولا قليل من أساليب الحكم » إلى آخره فآخر كلامه في الصفحة المذكورة يهدم كلامه ، ولا ينفعه ركونه إلى حديث : «لوكانت الدنيا تزن عند الله جناح بعوصه لما متع الكافر منها بشربة ماء . » ، وحديث : «أنتم أعلم بأمور دنياكم . » ، لأن الحديث الأول ضعيف لا يصلح حجة ، وهو على فرض صحته وارد في معرض التزهيد في الدنيا وعدم الافراط في طلبها ، وليس معناه ، كما يزعم الشيخ على ، أن تترك الناس فوضي تتحكم فيهم العواطف والشهوات ، ليس لهم حدود يقفون عندها . ولا معالم ينتهون إليها .

ولو لم يكن معناه كما ذكرنا لهدم آيات الأحكام المتعلقة بأمور الدنيا ، وصادم ايات

كثيرة ، كقوله تعالى : (وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا) (١٠) ، وقوله تعالى : (قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق ، قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة) (١١) ، وقوله تعالى : (يأيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا تعتدوا) (١٢) .

ولأن الحديث الثانى وارد فى تأبير النخل وتلقيحه ، ويجرى فيما يشبه ذلك من شئون الزراعة وغيرها من الأمور التى لم تجئ الشريعة بتعليمها ، وإنما تجىء لبيان أحكامها من حل وحرمة ، وصحة وفساد ، ونحو ذلك ، يعلم ذلك من له صلة بكتاب الله وسئة رسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ .

وهل يجترئ الشيخ على أن يسلخ الأحكام المتعلقة بأمور الدنيا من الدين ، ويترك الناس لأهوائهم ، ويقول : «إن ذلك من الأغراض الدنيوية التي أنكر النبي \_صلى الله عليه وسلم \_ أن يكون له فيها حكم وتدبير» ، ويدعى على النبي \_صلى الله عليه وسلم \_ هذه الدعوى ؟ .

وهل يرى الشيخ على أن تدبير أمور الدنيا ، وسياسة الناس أهون عند الله من مشية يقول الله فى شأنها : (ولا تمش فى الأرض مرحا) (١٣) ، وأهون عند الله من شىء من المال يقول الله فى شأنه : (ولا تؤتوا السفهاء أموالكم) ( $^{(i)}$ ) ، ويقول أيضا : (ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط) ( $^{(o)}$ ) ، وأهون عند الله من صاع شعير أو رطل ملح يقول الله فى شأنهها : (أوفوا الكيل ولا تكونوا من المخسرين . وزنوا بالقسطاس المستقم) ( $^{(o)}$ ) .

وماذا يعمل الشيخ في مثل قوله تعالى: (إنّا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله) (١٧)، وقوله تعالى: (وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع

<sup>(</sup>١٠) القصص: ٧٧.

<sup>(</sup>١١) الأعراف: ٢٢.

<sup>(</sup>۱۲) المائدة : ۸۷.

<sup>(</sup>١٣) الإسراء: ٣٧.

<sup>(</sup>١٤) النساء: ٥.

<sup>(</sup>١٥) الإسراء: ٢٩

<sup>(</sup>١٦) الشعراء: ١٨١، ١٨٢.

<sup>(</sup>١٧) النساء: ١٠٥.

أهواءهم) (١٨) ، وقوله تعالى : (إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل) (١٩) ، وقوله تعالى : (لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عَنْ تراض منكم) (٢٠) ، وقوله تعالى فى شأن الزوجين: (وإن خفتم شقاق بينها فابعثوا حكما من أهله وحكما من أهلها إن يريدا إصلاحا يوفق الله بينهما) (٢١) ، وقوله تعالى : (يأيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها) (٢٢).

وماذا يعمل الشيخ على فى مثل ما رواه البخارى ومسلم فى صحيحيها: أن ابنة النضر، أخت الربيع ، لطمت جارية فكسرت سنها ، فاختصموا إلى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فأمر بالقصاص ، فقالت أم الربيع : يا رسول الله ، أتقتص من فلانة ؟ لا والله ؟ فقال : «سبحان الله يا أم الربيع !! كتاب الله القصاص » . ومثل ما رواه البخارى فى صحيحه عن جابر بن عبد الله ، \_ رضى الله عنها \_ أنه قال : قضى رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بالشفعة فى كل ما لم يقسم ، فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة . وما رواه أيضا عن أبى هريرة ، \_ رضى الله عنه \_ أنه قال : قضى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ إذا تشاجروا فى الطريق بسبعة أذرع . وما رواه مسلم فى صحيحه عن ابن عباس \_ رضى الله عنها \_ أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ قضى بيمين وشاهد .

\* \* \*

4

ومن حيث أنه زعم أن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان فى سبيل الملك لا فى سبيل الدين ، ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين .

فقد قال في ص ٥٢ : « وظاهر أول وهلة أن الجهاد لا يكون لمجرد الدعوة إلى الدين ، ولا لحمل الناس على الإيمان بالله ورسله » .

<sup>(</sup>١٨) المائدة : ٩٩.

<sup>(</sup>١٩) النساء: ٥٨.

<sup>(</sup>٢٠) النساء: ٢٩.

<sup>(</sup>٢١) النساء: ٣٥.

<sup>(</sup>٢٢) النور : ٧٧ .

ثم قال فى ص ٥٣ : « وإذا كان \_ صلى الله عليه وسلم \_ قد لجأ إلى القوة والرهبة . فذلك لا يكون فى سبيل الدعوة إلى الدين ، وإبلاغ رسالته إلى العالمين ، وما يكون لنا أن نفهم إلا أنه كان فى سبيل الملك » .

فالشيخ على فى كلامه هذا يقطع بأن جهاد النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان فى سبيل الملك لا فى سبيل الدين ، ولا لإبلاغ الدّعوة إلى العالمين .

وفى كلامه الذى سنذكره زعم أن الدين لا يمنع من أن جهاده ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان فى سبيل الملك .

فقد قال فى ص 30: «قلنا إن الجهاد كان آية من آيات الدولة الإسلامية ، ومثالاً من أمثلة الشئون الملكية ، وإليك مثلا آخر: كان فى زمن النبى – صلى الله عليه وسلم – عمل كبير متعلق بالشئون المالية من حيث الإيرادات والمصروفات ، ومن حيث جمع المال من جهاته العديدة (الزكاة والجزية والغنائم الخ). ومن حيث توزيع ذلك كله بين مصارفه ، وكان له – صلى الله عليه وسلم – سعاة وجباة يتولون ذلك له . ولا شك أن تدبير المال عمل ملكى ، بل هو من أهم مقومات الحكومة .

ثم قال فى ص ٥٥: «إذا ترجح عند بعض الناظرين اعتبار تلك الأمثلة ، واطمأن إلى الحكم بأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان رسولا وملكا ، فسوف يعترضه حينئذ بحث آخر جدير بالتفكير ، فهل كان تأسيسه \_ صلى الله عليه وسلم \_ للمملكة الإسلامية وتصرفه فى ذلك الجانب شيئا خارجا عن حدود رسالته \_ صلى الله عليه وسلم \_ أم كان جزءا مما بعثه الله له وأوحى به إليه ؟ فأما أن المملكة النبوية عمل منفصل عن دعوة الإسلام وخارج عن حدود الرسالة ، فذلك رأى لا نعرف فى مذاهب المسلمين ما يشاكله ولا نذكر فى كلامهم ما يدل عليه ، وهو على ذلك رأى صالح لأن يذهب إليه ، ولا نرى القول به يكون كفرا ولا الحادا ، وربما كان محمولا على هذا المذهب ما يراه بعض الفرق الإسلامية من إنكار عملاكه أن تسمع أن للنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ عملا كهذا خارجا عن وظيفة الرسالة ، وأن ملكه الذي شيده هو من قبيل ذلك العمل عملا كهذا خارجا عن وظيفة الرسالة ، وأن ملكه الذي شيده هو من قبيل ذلك العمل الدنيوى الذي لا علاقة له بالرسالة ، فذلك قول إن أنكرته الأذن، لأن التشدق به غير مألوف فى لغة المسلمين . فقواعد الإسلام ومعنى الرسالة وروح التشريع وتاريخ النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كل ذلك لا يصادم رأيا كهذا ولا يستفظعه ، بل ربما وجد ما يصلح له دعامة وسندا ، ولكنه على كل حال رأى نراه بعيدا » .

نعلم من كلامه هذا أن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان فى سبيل الملك لا فى سبيل الدين ، ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين ، وهذا أقل ما يؤخذ عليه فى محموعة نصوصه .

على أنه لم يقف عند هذا الحد، بل كما جوز أن يكون الجهاد فى سبيل الملك، من الشئون الملكية جوز أن تكون الزكاة والجزية والغنائم ونحو ذلك فى سبيل الملك أيضا وجعل كل ذلك على هذا خارجا عن حدود رسالة النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم ينزل به وحى، ولم يأمر به الله تعالى .

ومن حيث أن دفاع الشيخ على بقوله: «إننا قد أستقصينا الكتاب أيضا فلم نجد ذلك القول فيه ، وربما كان استنتاجا لم نهتد إلى مقدماته » غير صحيح ، لأن ما اتهم به نجده صريحا فى صحيفتى ٥٦ و٥٣ وفى ص ٥٥ حيث يقول: «وهو على ذلك رأى صالح لأن يذهب إليه ، ولا نرى القول به يكون كفراً ولا إلحاداً » ، حيث يقول بعد ذلك : «فقواعد الإسلام ومعنى الرسالة وروح التشريع وتاريخ النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كل ذلك لا يصادم رأيا كهذا ولا يستفظعه ، بل ربما وجد ما يصلح له دعامة وسندا ».

ومن حيث أن دفاع الشيخ على بقوله: «إنه رأى من الآراء لم نرض به ، ومذهب رفضنا آخر الأمر أن نذهب إليه » غير مطابق للواقع ، لأنه قال: «وهو على ذلك رأى صالح لأن يذهب إليه» إلى آخره. وقوله بعد ذلك: «ولكنه على كل حال رأى نراه بعيدا. لا ينفعه ، فإنه مع قوله: وهو على ذلك رأى صالح لأن يذهب إليه ، إلى آخره ، أسلوب تجويز لا أسلوب رفض. يعرف ذلك من له إلمام بالمنطق وأساليب الكلام.

وقال الشيخ على فى دفاعه بعد ذلك: «بل نحن قررنا ضد ذلك على خط مستقيم ص ٧٠ حيث قلنا: ... « وفى سبيل هذه الوحدة الإسلامية ناضل عليه السلام بلسانه وسنانه ».

وقلنا في ص ٧٩: « لا يريبنك هذا الذي ترى أحيانا في سيرة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ ويبدو لك كأنه عمل حكومي ، ومظهر للملك والدولة ، فإنك إذا تأملت لم تجده كذلك ، بل هو لم يكن إلا وسيلة من الوسائل التي كان عليه \_ صلى الله عليه وسلم \_ أن يلجأ إليها تثبيتا للدين وتأييدا للدعوة ، وليس عجيبا أن يكون الجهاد وسيلة من تلكم الوسائل » .

ودفاعه هذا لا يجدى ، فإنه زعم أن ما قاله هنا ضد لما اتهم به . والواقع أنه ليس ضدا ، لأنه ساقه محتملا أن يكون نضاله وجهاده عليه \_الصلاة والسلام \_ مما خرج عن حدود رسالته \_ صلى الله عليه وسلم \_ وأن يكون جزءا مما بعثه الله له وأوحى به إليه على الرأيين اللذين قررهما الشيخ على ، فالتهمة الموجهة إليه باقية .

والشيخ على بذلك لا يمنع أن يصادم صريح آيات الكتاب العزيز ، فضلا عن صريح الأحاديث الصحيحة المعروفة ، ولا يمنع أن ينكر ما هو معلوم من الدين بالضرورة .

قال الله تعالى: (فقاتل في سبيل الله) (٢٣)، وقال تعالى: (فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة) (٢٤)، وقال تعالى: (وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله) (٢٥)، وقال تعالى: (وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة) (٢٦)، وقال تعالى: (خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها) (٢٧)، وقال تعالى في بيان مصارف الزكاة: (إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله) (٢٨)، وقال تعالى: (قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون) (٢٩)، وقال تعالى: (واعلموا أن ما غنمتم من شيء فإن لله خمسه وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل) (٣٠).

\* \* \*

۳

ومن حيث إنه زعم أن نظام الحكم في عهد النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ كان موضع غموض أو إبهام أو اضطراب أو نقص وموجبا للحيرة . فقد قال في ص ٤٠ : « لاحظنا أن

<sup>(</sup> YT) النساء: 3 A.

<sup>(</sup>٢٤) النساء: ٧٤.

<sup>(</sup>٢٥) البقرة : ١٩٣.

<sup>(</sup>٢٦) البقرة : ٤٣ ، ٨٣ ، ١١٠ ، النساء : ٧٧ ، النور : ٥٦ ، المزمل : ٢٠ .

<sup>(</sup>۲۷) التوبة : ۱۰۳.

<sup>(</sup>٢٨) التوبة : ٦٠ .

<sup>(</sup>٢٩) التوبة : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣٠) الانفال : ٤١.

حال القضاء زمن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ غامضة ومبهمة من كل جانب » .

وقال فى ص ٤٦: «كلما أمعنا فى حال القضاء زمن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ وفى حال غير القضاء أيضا من أعمال الحكم وأنواع الولاية وجدنا إبهاما فى البحث يتزايد، وخفاء فى الأمر يشتد، ثم لا تزال حيرة الفكر تنقلنا من لبس إلى لبس وتردنا من بحث إلى بحث إلى أن ينتهى النظر بنا إلى غاية ذلك المجال المشتبه الحائر».

وقال فى ص ٥٧: «إذا كان رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ قد أسس دولة سياسية أو شرع فى تأسيسها فلمإذا خلت دولته إذا من كثير من أركان الدولة ودعائم الحكم ؟ ولماذا لم يعرف نظامه فى تعيين القضاة والولاة ؟ ولماذا لم يتحدث إلى رعيته فى نظام الملك وفى قواعد الشورى ؟ ولماذا ترك العلماء فى حيرة واضطراب من أمر النظام الحكومى فى زمنه ؟ ولماذا ؟ نريد أن نعرف منشأ ذاك الذي يبدو للناظر كأنه إبهام أو اضطراب أو نقص أو ماشئت فسمه فى بناء الحكومة أيام النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ ؟ وكيف كان ذلك وما سره ؟ »

وهذا تصريح من الشيخ على بما يثبت التهمة .

وإذا كان قد أعترف ببعض أنظمة للحكم فى الشريعة الإسلامية فإنه نقض الأعتراف وقرر أن هذه الأنظمة ملحقة بالعدم.

قال في ص ٨٤: « ربما أمكن أن يقال إن تلك القواعد والآداب والشرائع التي جاء بها النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ للأمم العربية ولغير الأمم العربية أيضا كانت كثيرة ، وكان فيها ما يمس إلى حد كبير أكثر مظاهر الحياة في الأمم ، فكان فيها بعض أنظمة للعقوبات وللجيش وللجهاد وللبيع والمداينة والرهن ، ولآداب الجلوس والمشي والحديث ، وكثير غير ذلك » ثم قال : « ولكنك إذا تأملت وجدت أن كل ما شرعه الإسلام وأخذ به النبي المسلمين من أنظمة وقواعد وآداب لم يكن في شيء كثير ولا قليل من أساليب الحكم السياسي ، ولا من أنظمة الدولة المدنية ، وهو بعد إذا جمعته لم يبلغ أن يكون جزءا يسيرا على لم لدولة مدنية من أصول سياسية وقوانين » .

ومن حيث أنه قال فى دفاعه : إنه ساق ذلك مساق الاعتراض على من يقول إن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان صاحب حكومة ، وأنه أخذ فى رد الاعتراض عقب توجيهه ، ولكنه رد الاعتراض بجوابين لم يرفض واحدا منهما ص ٥٩ و ٦٣ فالتهمة باقية .

وقد رضى لنفسه بعد ذلك منهها قوله: «إنماكانت ولاية محمد ـ صلى الله عليه وسلم ـ على المؤمنين ولاية الرسالة غير مشوبة بشىء من الحكم » ص ٨٠. وهذه هى الطريقة الخطيرة التى خرج إليها ، وهى أنه جرد النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ من الحكم ، وقال : «رسالة لا حكم ، ودين لا دولة ».

وما زعمه الشيخ على مصادم لصريح القرآن الكريم ، فقد قال الله تعالى : (إنا أنزلنا اللك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله) (٢١١) ، وقال تعالى : (ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء) (٣٢) ، وقال تعالى : (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما أنزل اليهم) (٣٣) ، وقال تعالى : (فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا) (٢٤) ، ومعلوم أن الرد إلى الله بالرجوع إلى كتابه العزيز ، والرد إلى الرسول بالرجوع إلى سنته \_صلى الله عليه وسلم \_ وقال تعالى : (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا) (٣٥) ، والدين عند المسلمين ما جاء به محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ من عند الله في معاملة الخالق والمحلوق .

r 3r 3r

٤

ومن حيث أنه زعم أن مهمة النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانت بلاغا للشريعة مجردا عن الحكم والتنفيذ فقد قال الشيخ على فى ص ٧١ : « ظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يكن له شأن فى الملك السياسى ، وآياته متضافرة على أن عمله الساوى لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان » .

ثم عاد فأكد ذلك فقال في ص ٧٣ : «القرآن كما رأيت صريح في أن محمدا ــ صلى الله عليه وسلم ــ لم يكن من عمله شيء غير إبلاغ رسالة الله تعالى إلى الناس ، وأنه

<sup>(</sup>٣١) النساء: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣٢) النحل : ٨٩.

<sup>(</sup>٣٣) النحل : ٤٤ .

<sup>(</sup>٣٤) النساء : ٥٩ .

<sup>(</sup>٣٥) المائدة : ٣.

لم يكلف شيئاً غير ذلك الإبلاغ ، وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ولا أن يحملهم عليه ».

ولو كان الأمركما زعم هو لكان ذلك رفضا لجميع آيات الأحكام الكثيرة في القرآن الكريم ، ودون ذلك خرط القتاد .

وقد قال الشيخ على فى دفاعه : إنه قرر فى مكان آخر من الكتاب بصراحة لا مواربة فيها أن للنبى ــصلى الله عليه وسلم ــ سلطانا عاما ، وأنه ناضل فى سبيل الدعوة بلسانه وسنانه .

وهذا دفاع لا يجدى ، إذ لو كان معنى ذلك الذى قرره فى ص ٦٦ و ٧٠. كما أشار إليه أن عمل رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ السماوى يتجاوز حدود البلاغ المجرد عن كل معانى السلطان ، لما كان سائغا أن يقول بعد ذلك فى ص ٧١ إن آيات الكتاب متضافرة على أن عمله السماوى لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان ، وأن يقول بعد ذلك فى ص ٧٣ : إن القرآن صريح فى أنه عليه \_ الصلاة والسلام \_ لم يكن من عمله شىء غير إبلاغ رسالة الله تعالى إلى الناس ولم يكلف شيئا غير ذلك الإبلاغ وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ولا أن يجملهم عليه .

والواقع أن السلطان الذي أثبته إنما هو السلطان الروحي ، كما صرح به في مذكرة دفاعه ، حيث قال فيها : «إن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ يستولى على كل ذلك السلطان ، لا من طريق القوة المادية وإخضاع الجسم ، كما هو شأن الملوك والحكام ، ولكن من طريق الإيمان به إيمانا قلبيا والخضوع له خضوعا روحياً » . فكان دفعه إثباتا للتهمة لانفيا لها .

على أنه قد نسب فى ص ٦٥ و ٦٦ السلطان إلى عوامل أخرى من نحو الكمال الخلق والتمييز الاجتماعى ، لا إلى وحى الله وآيات كتابه الكريم ، كما أنه جعل الجهاد فى موضع آخر من كتابه وسيلة كان على النبى – صلى الله عليه وسلم – أن يلجأ إليها لتأييد المدعوة ولم ينسبه إلى وحى الله وأمره .

وكلام الشيخ على مخالف لصريح كتاب الله تعالى الذى يرد عليه زعمه ويثبت أن مهمته – صلى الله عليه وسلم – تجاوزت البلاغ إلى غيره من الحكم والتنفيذ ، فقد قال الله تعالى : (إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله) (٢٦) ، وقال تعالى : «وأن أحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك ) (٢٧) ، وقال تعالى : (وقال آمنت بما أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم) (٢٨) ، وقال تعالى : (وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين كله لله) (٢٩) وقال تعالى : (وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين كله لله) (٢٩) وقال تعالى : (فاتلوا الذين لايؤمنون بالله ولاباليوم الآخر ولا يحرمون ماحرم الله ورسوله ورسوله على دينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عَنْ يدٍ وهم صاغرون) (٢٠) ، وقال تعالى : (فقاتل في سبيل الله) (١٤) ، وقال تعالى : (يأيها النبي حرّض المؤمنين على القتال (٢٢) ) وقال تعالى : (وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما ، فإن بغت احتى على الأخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفيء إلى أمر الله) (١٤) .

وكلام الشيخ على مخالف أيضا لصريح السنة الصحيحة ، فقد روى البخارى فى صحيحه أنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ قال : «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله ، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا مجتى الإسلام » . وروى عن أبى مسلمة ، عن أبى هريرة - رضى الله عنه \_ أنه أتى النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ رجل قد شرب فقال : أضربوه . وروى عن عائشة \_ رضى الله عنه \_ أن قريشا أهمتهم المرأة المحزومية التى سرقت ، وقالوا : من يكلم عائشة \_ رضى الله عنه \_ أن قريشا أهمتهم المرأة المحزومية التى سرقت ، وقالوا : من يكلم

<sup>(</sup>٣٦) النساء: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣٧) المائدة: ٩٤.

<sup>(</sup>۳۸) الشورِی : ۱۵ .

<sup>(</sup>٣٩) الأنفال: ٣٩.

<sup>(</sup>٤٠) التوبة : ٢٩ .

<sup>(</sup>٤١) النساء: ٨٤.

<sup>(</sup>٤٢) النساء: ٥٥.

<sup>(</sup>٤٣) الأنفال : ٦١ .

<sup>(</sup>٤٤) الحجرات: ٩.

رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ ومن يجترئ عليه إلا أسامة ، حِبّ رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ فكلم رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ فقال : «أتشفع فى حد من حدود الله ؟» ثم قام فخطب فقال : «يأيها الناس .. إنما أضل من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق الشريف تركوه ، وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد . وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها » .

فهل يجوز أن يقال بعد ذلك فى محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ أن عمله السماوى لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان ، وأنه لم يكلف أن يأخذ الناس بما جاءهم به ولا أن يحملهم عليه ؟ .

وهل يجوز أن يقال بعد ذلك فى القرآن الكريم إنه صريح فى أنه \_صلى الله عليه وسلم \_ لم يكن فى عمله شىء غير إبلاغ رسالة الله إلى الناس وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ولا أن يجملهم عليه .

\* \* \*

٥

ومن حيث أنكر إجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام. وعلى أنه لابد للأمة ممن يقوم بأمرها في الدين والدنيا. فقد قال في ص ٢٢: «أما دعوى الإجماع في هذه المسألة ـ وجوب نصب الإمام \_ فلا نجد مسوغا لقبولها على أى حال ، ومحال إذا طالبناهم بالدليل أن يظفروا بدليل على أننا مثبتون لك فيها يلى أن دعوى الإجماع هنا غير صحيحة ولا مسموعة سواء أرادوا بها إجماع الصحابة وحدهم أم الصحابة والتابعين أم علماء المسلمين أم المسلمين كلهم بعد أن تمهد لهذا تمهيدا ».

ادعى الشيخ على فى ذلك التمهيد أن حظ العلوم السياسية فى العصر الإسلامى كان سيئاً على الرغم من توفر الدواعى التى تحمل على البحث فيها وأهمها أن مقام الحلافة منذ زمن الخليفة الأول كان عرضة للخارجين عليه ، غيرأن حركة المعارضة كانت تضعف وتقوى . ثم ساق بعض أمثلة يؤيد بها ما يدعيه من أن الخلافة كانت قائمة على السيف والقوة لا على البيعة والرضا .

ولو سلم للشيخ ذلك جَدلًا لما تم له ما يزعمه من إنكار إجماع الصحابة وجوب نصب إمام المسلمين ، فإن إجماعهم على ذلك شيء وإجماعهم على بيعة إمام معين شيء آخر ، واختلافهم في

بيعة إمام معين لا يقدح فى اتفاقهم على وجوب نصب الإمام ، أى إمام كان . وقد ثبت إجماع المسلمين على امتناع خلو الوقت من إمام ، ونقل إلينا ذلك بطريق التواتر ، فلا سبيل إلى الإنكار .

وقد اعترف الشيخ على عبد الرازق فى دفاعه بأنه ينكر الاجاع على وجوب نصب الإمام بالمعنى الذى ذكره الفقهاء. وقال عن نفسه: إنه يقف فى ذلك فى صف جاعة غير قليلة من أهل القبلة (يعنى بعض الخوارج والأصم). وهو دفاع لا يبرئه من أنه خرج على الإجاع المتواتر عند المسلمين، وحسبه فى بدعته أنه فى صف الخوارج لا فى صف جاهير المسلمين. وهل وقوفه فى صف الخوارج الذين خالفوا الإجاع بعد انعقاده يسوغ له أن يخرج على إجاع المسلمين؟ قال فى صف الخوارج الذين خالفوا الإجاع بعد انعقاده يسوغ له أن يخرج على إجاع المسلمين؟ قال فى وسلم على امتناع خلو الوقت عن خليفة وإمام ، حتى قال أبو بكر \_ رضى الله عنه \_ فى خطبته وسلم \_ على امتناع خلو الوقت عن خليفة وإمام ، حتى قال أبو بكر \_ رضى الله عنه \_ فى خطبته المشهورة حين وفاته \_ عليه السلام \_ » ألا إن محمداً قد مات ، ولابد لهذا الدين ممن يقوم به ، فبادر الكل إلى قبوله ، ولم يقل أحد : لا حاجة إلى ذلك ، بل اتفقوا عليه ، وقالوا : ننظر فى هذا الأمر ، وبكروا إلى سقيفة بنى ساعدة ، وتركوا له أهم الأشياء ، وهو دفن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ واختلافهم فى التعيين لا يقدح فى ذلك الاتفاق . ولم يزل الناس على ذلك فى كل عصر إلى زمننا هذا ، من نصب إمام متبع فى كل عصر » .

وقد روى مسلم فى صحيحه حديث حذيفة ، وقد جاء فيه أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ قال : «تازم جاعة المسلمين وإمامهم » . قلت : فإن لم يكن لهم إمام ؟ قال : «فاعتزل تلك الفرق كلها ، ولو أن تعض على أصل شجرة حتى يدركك الموت » . وروى مسلم أيضاً أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ قال : «من خلع يداً من طاعة لتى الله يوم القيامة ولا حجة له ، ومن مات وليس فى عنقه بيعة مات ميتة جاهلية » . وروى مسلم أيضاً عن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ أنه قال : «كان بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبى خلفه نبى ، وأنه لا نبى بعدى ، وستكون خلفاء فتكثر » . قالوا : هما تأمرنا ؟ قال . فوالوا بيعة الأول فالأول ، وأعطوهم بعدى ، وستكون خلفاء فتكثر » . وروى مسلم أيضا عن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ أنه قال : «إنما الإمام جُنة يقاتل من ورائه ويتقى به ، فإن أمر بتقوى الله \_ عز وجل \_ وعدل كان له بذلك أجر ، وإن أمر بغيره كان عليه منه » .

ومن حيث أنه أنكر أن القضاء وظيفة شرعية فقد قال فى ص ١٠٣ : « والحلافة ليست فى شيءٍ من الخطط الدينية ، كلا ولا القضاء ولا غيرها من وظائف الحكم ومراكز الدولة وإنما تلك كلها خطط سياسية صرفة لاشأن للدين بها فهو لم يعرفها ولم ينكرها ولا أمر بها ولا نهى عنها ، وإنما تركها لنا لنرجع فيها إلى أحكام العقل وتجارب الأمم وقواعد السياسة » .

وكلام الشيخ على فى دفاعه يقضى بأن الذين ذهبوا إلى أن القضاء وظيفة شرعية جعلوه متفرعاً عن الحلافة ، فمن أنكر الحلافة أنكر القضاء.

وكلامه غير صحيح ، فالقضاء ثابت في الدين على كل تقدير تمسكا بالأدلة الشرعية التي لا يستطاع نقضها . وقد ذكرنا فيما تقدم كثيرا من الآيات والأحاديث في الحكم والقضاء ، وسنذكر شيئا من ذلك فيما يأتى :

وقال الشيخ على فى دفاعه: «إن الذى أنكر أنه خطة شرعية إنما هو جعل القضاء وظيفة معينة من وظائف الحكم ومراكز الدولة. واتخاذه مقاما ذا أنظمة معينة وأساليب خاصة ».

وهو دفاع غير صحيح ، فإن عبارته في ص ١٠٣ فيها إنكار أن القضاء نفسه خطة دينية . وقد زعم أنه خطة سياسية صرفة لا شأن للدين فيها .

وقد نقل عن ميزان الشعراني في دفاعه: «إن الإمام أحمد في أظهر رواياته يرى أنه \_\_ أى القضاء\_ ليس من فروض الكفايات ولا يجب على من تعين له الدخول فيه وإن لم يوجد غيره ».

وهذا دفاع عن القضاء نفسه ، وبذلك يتبين أيضا أنه قد أنكر أن القضاء نفسه وظيفة شرعية لا جعل القضاء وظيفة معينة من وظائف الحكم ومراكز الدولة واتخاذه مقاماً ذا أنظمة معينة وأساليب خاصة . فلزمته التهمة .

واستناده إلى مانقله الشعرانى فى ميزانه عن الإمام أحمد استناد لاينفعه، فإن الذى حرر من ميزان الشعرانى إنما هو إلى باب مايحرم من النكاح، وقد ذكر ذلك الشعرانى نفسه فى

ص ٨ من الجزء الأول من الميزان. وكتاب الأقضية واقع بعد ذلك بسبعة عشر كتاباً. فكتاب الأقضية في ميزان الشعراني لم يُحرر حتى يكون ما فيه مستنداً صحيحاً. وقال صاحب (الإشاعة في أشراط الساعة): إن الشعراني لم يحرر ميزانه في حياته ، وإنه قال: لا أحل لأحد أن يروى هذا الكتاب عنى حتى نعرضه على علماء المسلمين ويجيزوا ما فيه. انتهى كلامه. والمعروف في كتب الحنابلة أن القضاء من فروض الكفايات راجع ص ٢٥٨ من الجزء الرابع من المنتهى وص ٩٦٨ من الإقناع وص ٨٠٥ من المقنع وقد ذكر محشية عند قوله: « وهو فرض كفاية » أن ذلك هو المذهب. وذكر قولاً عن الإمام أحمد بأن القضاء الحطط الشرعية. فما زعمه الشيخ على من إنكار أن القضاء وظيفة شرعية وخطة دينية باطل ومصادم لآيات الكتاب العزيز. قال الله تعالى: ( فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليما) (٥٠٠) ، وقال تعالى: ( فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم عا جاءك من الحتى) (١٤٠)، وقال تعالى: (إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل) (٧٤).

\* \* \*

٧

ومن حيث أنه يزعم أن حكومة أبى بكر والخلفاء الراشدين من بعده \_ رضى الله عنهم \_ كانت لا دينية ، فقال فى ص ٩٠ : « طبيعى ومعقول إلى درجة البداهة ألا توجد بعد النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ زعامة دينية ، وأما الذى يمكن أن يتصور وجوده فإنما هو نوع من الزعامة جديد ليس متصلاً بالرسالة ولا قائماً على الدين هو إذاً نوع لا دينى » .

وهذه جرأة لا دينية ، فإن الطبيعي والمعقول عند المسلمين إلى درجة البداهة ، أن زعامة

<sup>(</sup>٤٥) النساء: ٢٥.

<sup>(</sup>٢٦) المائدة: ٨١.

<sup>(</sup>٤٧) النساء: ٥٨.

أبى بكر\_رضى الله عنه\_كانت دينية ، يعرف ذلك المسلمون ، سلفهم وخلفهم جيلاً بعد جيل ، ولقد كانت زعامته على أساس «أنه لابد لهذا الدين ممن يقوم به » ، وقد انعقد على ذلك إجاع الصحابة \_ رضى الله عنهم أجمعين\_ كما سبق .

ودفاع الشيخ على بأن الذى يقصده من أن زعامة أبى بكر لا دينية بأنها لا تستند إلى وحى ، ولا إلى رسالة ، مضحك موقع فى الأسف ، فإن أحدا لا يتوهم أن أبا بكر ــ رضى الله عنه ــ كان نبياً يُوحى إليه حتى يعنى الشيخ على بدفع هذا التوهم .

لقد بايع أبا بكر \_ رضى الله عنه \_ جهاهير الصحابة ، من أنصار ومهاجرين على أنه القائم بأمر الدين فى هذه الأمة بعد نبيها محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ فقام بالأمر خير قيام ، ومثله فى هذا بقية الخلفاء الراشدين .

وأن ما وصم به الشيخ على أبا بكر\_ رضى الله عنه \_ من أن حكومته لا دينية لم يقدم على مثله أحد من المسلمين ، فالله حسبه .

ولكن الذى يطعن فى مقام النبوة يسهل عليه كثيرا أن يطعن فى مقام أبى بكر وإخوانه الحلفاء الراشدين \_ رضى الله عنهم أجمعين \_ .

\* \* \*

ومن حيث أنه \_ علاوة على ما ذكر \_ يقف الشيخ على فى ص ٣٤ و٣٥ من المسلمين موقف الطاعن على دليلهم الديني ، والخارج على إجاعهم المتواتر الذى انعقد على شكل حكومتهم الدينية ، أو موقف المجيز للمسلمين إقامة حكومة بلشفية ، وكيف ذلك والدين الإسلامي فى جملته وتفصيله يحارب البلشفية ، لأن البلشفية فتنة فى الأرض وفساد كبير. لقد وضع الدين الإسلامي للمواريث أحكاماً يلجأ إليها أحيانا غير المسلمين لما فيها من الرحمة والعدل ، وأوجب على المسلمين مقادير من الصدقات تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم . وأمر بإقامة الحكومة الدينية التي تحفظ لكل ذى حق حقه ، ولكل عامل ثمرة عمله ، وجعل للدماء والأعراض والأموال حرمة لا يجوز انتهاكها ، وضرب على أيدى المفسدين فى الأرض ، وحسبنا فى ذلك أن نقول : إن البلشفية تهدم نظام المجتمع

الإنسانى ، وتضيع حكمة الله فى جعل الناس درجات ينتفع بعضهم من بعض (<sup>(1)</sup> ، قال الله تعالى : (نحن قَسَمْنَا بينهم معيشتهم فى الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجـــات ليتخذ بعضهم بعضا سخريا) (<sup>(1)</sup> .

ومن حيث أن الشيخ على يقول فى ص ١٠٣: « لا شيء فى الدين يمنع المسلمين أن يسابقوا الأمم الأخرى فى علوم الاجتاع والسياسة كلها ، وأن يهدموا ذلك النظام العتيق الذى ذلوا له واستكانوا إليه ، وأن يبنوا قواعد ملكهم ونظام حكومتهم على أحدث ما أنتجت العقول البشرية وأمتن مادلت تجارب الأمم على أنه خير أصول الحكم » .. ومعلوم أن أصول الحكم ومصادر التشريع عند المسلمين إنما هى كتاب الله وسنة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وإجماع المسلمين ، وليس هناك للمسلمين خير منها . والشيخ على يطلب أن يهدموا ما بنوه على هذه الأصول من نظام حكومتهم (العتيق) ، ويطلب إليهم أن يبنوا حكومتهم وشئونهم الدينية والدنيوية على أصول خير من أصولهم يجدونها عند الأمم غير الإسلامية ، فكيف يبيح دين الإسلام للمسلمين أن يهدموه ؟ ! .

ومن حيث أنه يزعم فى ص ٨٣ و ٨٤ أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم يغير شيئا من أساليب الحكم عند أى أمة أو قبيلة فى البلاد العربية ، وإنما تركهم وما لهم من فوضى أو نظام ، وهذا طعن صريح على محمد ـ صلى الله عليه وسلم ـ بأنه لم يرسل لسعادة الناس فى دينهم ودنياهم ، وطعن صريح على كتاب الله تعالى بأنه غير واف بما يلزم فى الشئون الاجتاعية . وقد قال الله تعالى : (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (٥٠٠) ، وقال تعالى : (ورحمتى وسعت كلَّ شيء فسأكتها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هُمْ بآياتنا يؤمنون . الذين يتبعون الرسول النبى الأمى الذي يحدونه مكتوبا عندهم فى التوراة والإنجيل ، يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التى كانت عليهم فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه والأغلال التى كانت عليهم فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه

<sup>(</sup>٤٨) جدير بالملاحظة أن هيئة كبار العلماء لم تهتم سوى بتجريح النظام البلشنى ، ولم تلق بالا إلى النظم السياسية الأخرى التي قال الشيخ على عبد الرازق إن للمسلمين أن يقيموها نظا لحياتهم إذا رأوها محققة لمصلحتهم ، مثل الديمقراطية والفاشية .. الخ .. الخ ..

<sup>(</sup>٤٩) الزخرف: ٣٧.

أولئك هم المفلحون) (١٠) ، وقال تعالى : (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينا) (٥٢) .

\* \* \*

ومن حيث أنه تبين مما تقدم أن التهم الموجهة إلى الشيخ على عبدالرازق ثابتة عليه وهى مما لا يناسب وصف العالمية وفاقا للمادة (١٠١) من القانون رقم ١٠ لسنة ١٩١١ ونصها :

«إذا وقع من أحد العلماء ، أيا كانت وظيفته أو مهنته ، ما لا يناسب وصف العالمية يحكم عليه من شيخ الجامع الأزهر بإجاع تسعة عشر عالما معه من هيئة كبار العلماء المنصوص عليها في الباب السابع من هذا القانون بإخراجه من زمرة العلماء ، ولا يقبل الطعن في هذا الحكم .

ويترتب على الحكم المذكور محو اسم المحكوم عليه من سجلات الجامع الأزهـر والمعاهد الأخرى ، وطرده من كل وظيفة ، وقطع مرتباته فى أى جهة كانت ، وعدم أهليته للقيام بأية وظيفة عمومية دينية كانت أو غير دينية ».

فبناء على هذه الأسباب

حكمنا نحن شيخ الجامع الأزهر بإجماع أربعة وعشرين عالما معنا من هيئة كبار العلماء بإخراج الشيخ على عبد الرازق ، أحد علماء الجامع الأزهر والقاضى الشرعى بمحكمة المنصورة الابتدائية الشرعية ، ومؤلف كتاب (الإسلام وأصول الحكم) من زمرة العلماء.

صدر هذا الحكم بدار الإدارة العامة للمعاهد الدينية في يوم الأربعاء ٢٢ المحرم سنة ١٣٤٤ (١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥).

شيخ الجامع الأزهر

<sup>(</sup>٥١) الأعراف: ١٥٦\_ ١٥٧.

<sup>(</sup>٥٢) المائدة: ٣.

## برقیة من شیخ الأزهر إلی القصرالملکی

(١) صاحب السعادة كبير الأمناء. بالاسكندرية ...

أرجو أن ترفعوا إلى السدة العلية الملكية ، عنى . وعن هيئة كبار العلماء ، وسائر العلماء ، وسائر العلماء ، فروض الشكر وواجبات الحمد والثناء على أن حفظ الدين في عهد جلالة مولانا الملك من عبث العابثين وإلحاد الملحدين ، وحفظت كرامة العلم والعلماء .

وإننا جميعا نبتهل إلى الله ونضرع إليه أن يديم جلالة مولانا الملك مؤيدا للدين ، ورافعا لشأن الإسلام والمسلمين ، وأن يحرس بعين عنايته حضرة صاحب السمو الملكى الأمير فاروق ، ولى عهد الدولة المصرية . إنه سميع مجيب .

شيخ الجامع الأزهر (إمضاء)

<sup>(</sup>۱) بعد أنأصدرت هيئة كبار العلماء قرارها ضد الشيخ على عبد الرازق ، أرسل الأستاذ الأكبرشيخ الجامع الأزهر الشيخ محمد أبو الفضل ــ وهو الذى رأس محاكمة الشيخ على عبد الرازق ــ أرسل هذه البرقية إلى القصر الملكى ، كى ترفع إلى مقام الملك فؤاد . « المنار » المجلد ٢٦ ، العدد ٥ فى ٢٠ صفر سنة ١٣٤٤هـ ١٨ سبتمبر سنة ١٩٢٥ ص ٣٩٣ .

# حديث صحفى مع الشيخ على عبد الرازف بعد قرارهيئة كبار العسلماء

(۱) مراسل الصحيفة: قلنا له: هل لك أن تجمل لى نقط رسالتك الجوهرية ـ وإن كنا قد نشرنا عدة مقالات لزميلنا المسلم حسين التقى ـ ؟.

فأجاب: إن فكرة الكتاب الأساسية ، التي حكم على من أجلها ، هي أن الإسلام لم يقرر نظاما معينا للحكومة ، ولم يفرض على المسلمين نظاما خاصا يجب أن يحكموا بمقتضاه بل ترك لنا مطلق الحرية في أن ننظم الدولة طبقا للأحوال الفكرية والاجتماعية والاقتصادية التي نوجد فيها ، مع مراعاة تطورنا الاجتماعي ومراعاة مقتضيات الزمن .

قلنا: وماذا كانت فكرتك عن الخلافة؟.

أجاب: إن الخلافة ليست نظاما دينيا ، والقرآن ، كما قلت في كتابى ، « لم يأمر بها ولم يشر». وقد قلت أيضا : إن الدين الإسلامي برىء من نظام الخلافة . برىء بالاخص من الأدواء التي عصفت به وعملت كثيرا على تأخير المسلمين في سيرهم نحو التقدم ، سواء من الوجهة الفكرية أو العلمية أو الاجتماعية أو التشريعية . لقد شلت الخلافة كل تطور في شكل الحكومة عند المسلمين نحو النظم الحرة خصوصا بسبب العسف الذي أنزله بعض الخلفاء بتقدم العلوم السياسية والاجتماعية ، فإنهم قد صاغوها في خير قالب يتفق مع مصالحهم .

قلنا: إذن فالإسلام يترك المسلمين أحراراً في إنشاء الحكومة التي يرونها ، وأن يبحثوا من الوجهة العلمية عن أحسن شكل للحكومة يسد حاجاتهم .

<sup>(</sup>١) فى اليوم التالى لصدور حكم هيئة كبار العلماء على الشيخ على عبد الرازق ، نشرت جريدة « البورص أجبسين » حديثا له أجراه مندوبها معه فى منزله ، ونقلت « السياسة » اليومية هذا الحديث بنصه ونشرته فى العدد ٨٦٦ - فى ١٤ أغسطس سنة ١٩٢٥ م - تحت عنوان (الشيخ عبد الرازق مصلح الإسلام الجديد مستمسك بآرائه معتزم إذاعتها) - وهو عنوان « البورص اجبسين » - ونحن نقدمه هنا ، بعد الاستغناء عن الديباجة التى قدم بها مندوب الصحيفة للأسئلة والأجوبة . وهو حديث هام فى تحديد الفكرة موضع الجدل التى قام عليها الكتاب .

أجاب: نعم، بلا ريب. وإنى أتحدى أى عالم يقول بعكس ذلك ويؤيد رأيه بأى نص من القرآن أو بحديث واحد. اعلم أن الإسلام دين حر قبل كل شيء، يلائم كل العصور والبيئات.

قلنا: ولكن ، هل الخليفة خليفة النبي؟.

أجاب : كلا .. وهذا مع الأسف خطأ شائع جدا . لقد أثبت فى كتابى أن النبى لم يكن قط ملكا ، وأنه لم يحاول قط أن ينشئ حكومة أو دولة ، فقد كان رسولا بعثه الله ، ولم يكن زعما سياسيا .

قلنا: إن خصومك ، يا ذا الفضيلة ، زعموا أنك أردت بكتابك أن تخدم مصالح حزب سياسي معين؟.

أجاب: هذا اختلاق ، واختلاق محض. لست عضوا فى أى حزب ، ولقد لبثت دائما بعيدا عن المعارك الداخلية وعن كل نشاط سياسى. إنى رجل دين ، ورجل شريعة. ولم يحملنى على وضع كتابى إلا غاية علمية ، وقد كتبته بعيدا عن كل أهواء السياسة ، بل ليست لموضوع الكتاب علاقة بالسياسة ، فهو لم يتعد حدود العلم الخالص. يكفى أن تقرأ الكتاب لتجزم بأن حزبا سياسيا لا يستطيع أن يستخرج منه أية فائدة. ولكن أشخاصا من ذوى الغايات والنيات السيئة هم الذين شوهوا آرائى ومسخوا النصوص ليقولوا بعكس ذلك.

قلنا: وما رأيك في الحكم؟.

أجاب : إنه باطل . مخالف للدستور . لأن الدستور قد كفل حرية الرأى لكل مصرى . قلنا : وهل توجد ثمة سابقة له ؟ .

أجاب: كلا. والحكم مؤسس على قانون صدر فى أيام الخديوى عباس. عقب الإضراب الذى حدث فى الأزهر سنة ١٩٠٩م. على أنه لم يطبق قط قبل اليوم.

قلنا: وماذا يمكن أن يكون أثر الحكم على مستقبل الكتاب؟.

أجاب : لن يكون ثمة أثر ، لأن الدستور يكفل حرية الرأى . وأظن أنه لن يخرق فيما يتعلق بكتابى . ولا أعتقد أيضا أن الحكم ينقص من كتابى فى نظر الرأى العام الإسلامى .

قلنا : هل يمكن أن نعتبرك زعما لمدرسة ؟ .

أجاب: لست أعرف ماذا تعنى بزعيم مدرسة ، فإن كنت تريد بهذا أن لى أنـصـــارا فإنه يسرنى أن أصرح لك أن الكثيرين يرون رأيي لا فى مصر وحدها بل فى العالم الإسلامى بأسره ، وقد وصلتنى رسائل التأييد من جميع أقطار العالم التى نفذ إليها الإسلام .

قلنا: وهل تعتزم ، برغم الحكم ، أن تستمر فى آرائك ، وأن تستمر فى نشرها؟. أجاب : بلا ريب. لأن الحكم لم يعدل طريقة تفكيرى.

قلنا: وبأى الوسائل؟.

أجاب: بكل الوسائل الممكنة ، كتأليف كتب جديدة ، ومقالات في الصحف ومحاضرات وأحاديث.

قلنا: وهل يخرجك هذا الحكم من زمرة الإسلام؟.

\_ فغضب الشيخ لهذا السؤال \_ وأجابنا بحدة : كلا على الإطلاق . لقد أخرجني الحكم من هيئة علماء الأزهر ، وهي هيئة علمية أكثر منها دينية ، ولم ينشئها الدين الإسلامي ولكن أنشأها مشرع مدنى لم تكن له أية صفة دينية ولأغراض إدارية . وعلى هذا فإنى لن أكون في حسن الإيمان والإخلاص للإسلام أقل من أولئك العلماء الذين قضوا بإخراجي .

#### رأى الشيخ على عىب دالرازق ق حكم هيئة كبارالعلماء (٢)

إذا نحن سمينا ذلك الرأى الذى أبداه حضرات كبار العلماء ، كما سموه هم (حكم هيئة كبار العلماء) ، فلسنا نريد بذلك أن نعترف لتلك الهيئة بأن لها حقا شرعيا أو قانونيا فى أن تقوم منا مقام الحاكم ، وتصدر علينا ذلك الحكم .

لقد قلنا ومازلنا نقول: إن حضراتهم لايملكون ذلك الحق قانونا. ولا يضرنا بعد ذلك فى كثير ولا قليل أن نقول: (حكم هيئة كبار العلماء).

الحكم الذى أصدرته الهيئة قديم ومعروف ، وقد مضى وقت الكلام عليه ، وكفاه ماكان حوله من كلام ، ليس الحكم جديدا ، وأما الجديد وحادث اليوم فهو الأسباب التي بني عليها .

وتلك الأسباب فى جملتها عبارة عن مباحث دينية ومناقشات علمية قد يكون من حق المشتغلين بالدين أو بالعلم أن يبحثوها كما تبحث مسائل العلم والدين . وهى لذلك جديرة بأن نتناولها ، ولو من بعض جوانبها ، ليكون للناس فيها رأى صحيح غير مدخول .

ظهرت أسباب الحكم بعد أن سلخ القوم فى وضعها زمنا طويلا ، لانستطيع أن نحده بالأيام ولا بالأسابيع ، فلسنا نستطيع أن نقول منذكم من الزمن الماضى أخذوا يكتبون أسباب الحكم ، ولكن الذى نستطيع أن نقوله من غير تردد : هو أن الناس قد أخذوا بطالبون بتلك الأسباب منذ عشرين يوما على الأقل ، وأن خمسة وعشرين عالما كبيرا من هيئة كبار العلماء يتساندون فيما بينهم ويتعاونون مدة شهر إلا قليلا فى كتابة تلك الأسباب . وأولئك هم أنفسهم الذين رفضوا أن يمهلونا لكتابة دفاعنا عن أنفسنا والرد على التهم التي استخلصوها بعد عمل أشهر وأيام . ثم أبوا أن يكون لنا أكثر من اثنى عشر يوما لكتابة الدفاع عنها .

 <sup>(</sup>٢) نشرت «السياسة » اليومية مقال الشيخ على عبد الرازق هذا في العدد ٨٨٤ في ٤ سبتمبر سنة ١٩٢٥م ، في شكل
 افتتاحية للصحيفة .

ظهرت أسباب الحكم التي تظاهرت على وضعها أيدى كبار العلماء ذلك الزمن الذي نعرف أو لانعرف ، وسيكون لك رأى فيها متى كشفنا لك عن دخائلها وأريناك ما اشتملت عليه . أما الآن فنكتفى بأن نسجل على حضرات السادة كبار العلماء ، أو نسجل لهم ، رجوعهم عن مأزق لجوا فيه أو كادوا ، ولو لم يرجعوا لكان شأنهم فيه مما لايرضى .

فلقدكانت التهمة التي أعلنا بها ، وطلبنا للمحاكمة من أجلها : أن كتابنا قد اشتمل على أشياء « لا تصدر من مسلم ، فضلا عن عالم » . . وتلك تهمة شنيعة ترمينا بسهم ذى شعبتين : فهى ترمى إلى إخراجنا من زمرة العلماء أولا ، ولعل ذلك قد يهون ، وترمى إلى إخراجنا والعياذ بالله من عداد المسلمين ثانيا ، وتلك التي لانرضى بها ، ولا نبيحها لأحد .

ولقد أهمتنا التهمة الثانية ، حتى هانت الأولى بجانبها ، فلم نفكر يوما فى زمرة العلماء ولاعنانا أن نخرج منها أو نبقى فيها ، ولا شغلنا أمرها ، ولا فكرنا فى الاحتفاظ بها . وإذا ذكر الدين فما قيمة الزمر؟ وهل نكون إلا هباء أو ترابا أو شيئا مما يصغر فى النفس لا شأن له ، ولا التفات إليه ، ولا عناية به ، ولا قيمة له . وكل ذلك فوق التراب تراب .

كنا وجلين ، نعجب للقوم ، يتهموننا فى ديننا ، ويحاولون أن يعتدوا علينا فيه ، وماكنا نحاف منهم أن ينزعوا من قلبنا إيمانه ، ولا من نفسنا يقينها ، ولا أن يخرجونا محق من ديننا الذى ندين لله به ، ولكنا خفنا عليهم أن يتورطوا حتى يزعموا أنهم حكام على المقلوب حراس على العقائد ، وأن بيدهم مفاتيح هذا الدين ، يدخلون فى حظيرته من يشاءون .

كنا وجلين نعجب لهم كيف يتهموننا في ديننا ؟ وما هم بأحسن منا دينا ، ولا أقوى بالله يقينا ، ومن لهم بالحكم في إيماننا والتعرض لإسلامنا ؟ .

لقد حمدنا الله لنا وللقوم حين قرأنا أسباب حكم هيئة كبار العلماء فوجدناهم تراجعوا عن اتهامنا بشيء (لايصدر من مسلم)، وقصروا بحثهم على زمرة العلماء وما يناسبها وما لا يناسبها.

لا جرم أننا تقبلنا مسرورين إخراجنا من زمرة العلماء ، وقلناكما يقول القوم الذين إذا خلصوا من الأذى : «الحمد لله الذي أذهب عنا الأذى وعافانا ». (٣) لم يترك حضرات السادة كبار العلماء دفينا فى كتاب (الإسلام وأصول الحكم) إلا أثاروه ، ولا صحيفة من صحائفه إلا استنطقوا ما بين سطورها ، ولا جملة فيه إلا قلبوها رأسا على عقب ، ولاحرفا من حروفه إلا بحثوه ظهرا لبطن .

قضوا فى ذلك شهورا ذوات عدد ، تمدهم من صغار العلماء لجان ولجان ، ويناصرهم فى بحثهم أعوان وأعوان ، ثم لم يظفروا بعد ذلك الجهد المضنى إلا بملاحظات سبع هى كل ما استطاعوا أن يعتدوه علينا ويؤاخذونا به .

لقد كنا نود لو أن حضرات السادة كبار العلماء اتخذوا موضوع الكتاب الذى هو جوهرى فيه موضع المناقشة بيننا وبينهم ، لنعرف ويعرف العالم كله أينا وأيهم أهدى سبيلا.

وددنا لو واجهنا حضرات السادة على صراط سوى وتنازعنا معهم من أول الأمر، وفى صراحة تليق بالعلماء، وترضى العلم، في لب الكتاب وفي جوهره وفي الموضوع الذي كتبناه فيه، دون أن تلتوى بنا السبيل وتنحرف الجادة ويند البحث بنا بعيدا عن الموضوع وتشغلنا الأعراض عن الجواهر وتصرفنا القشور عن اللباب (<sup>3)</sup>.

ولكن النقط السبع التي اعتصرها حضرات السادة من كتابنا اعتصارا ، وحسبوها موضع مناقشة بيننا وبينهم واتخذوها حجة علينا لهم هي خارجة عن موضوع الكتاب إلا نقطة واحدة منها ، بل هي من المباحث التي جاءت في الكتاب عرضا أو شبه عرض ، وليست من الأغراض التي قصدنا إليها وتناولنا بحثها إلا في الدرجة الثانية من الأهمية ، أو دون الدرجة الثانية .

وليس يضير الكتاب ولا يطعن فى موضوعه ولاينقص من قيمة المباحث الأساسية فيه أن تكون صحيحة أو فاسدة تلك النقط التى جاءوا بها بعيدا عن الموضوع ، وأخذوها من الكتاب تأويلا أو استنتاجا .

والواقع أننا كمؤلفين وأصحاب رأى معين ومذهب جديد فى مسألة من المسائل لايهمنا أن يكون حضرات العلماء قد أصابوا أو أخطأوا فى أكثر تلك الملاحظات التي ناقشوا بها

<sup>(</sup>٣) الكلام من هنا مقال ثان للشيخ على عبد الرازق ، يعلق فيه على حكم هيئة كبار العلماء ، ويتناول فيه صلب الموضوع .. ولقد نشرته «السياسة» اليومية بالعدد ٨٨٩ في ٧ سبتمبر سنة ١٩٢٥م ، في شكل افتتاحة لها .

 <sup>(</sup>٤) هذه إشارة هامة من صاحب الكتاب إلى الغرض الأساسي الذي ألفه من أجله ، والذي دار من حوله العلماء دون أن
 يلمسوه لمساكافيا ، لأن ذلك الغرض كان هو المحرك الحنى لكل الصراعات التي قامت ضد الكتاب وصاحبه .

الكتاب خارج موضوعه الأصلي ، فإن ذلك لا يؤثر مطلقا في مذهبنا ولا يضعف من رأينا .

ولو شئنا لوافقنا حضراتهم وقبلنا منهم تلك الملاحظات وأرضيناهم وأرضينا أنفسنا وحذفنا من الكتاب كل تلك الجمل التي بنوا عليها القصور وأقاموا فوقها الهياكل والقلاع، ثم لوجدت الكتاب بعد ذلك سليا لم يتغير، ولوجدت عنوانه باقيا وصحيحا كها هو (الإسلام وأصول الحكم، بحث في الحلافة والحكومة في الإسلام)، ولبقيت مقدماته صحيحة ونتائجه، ولما تنكرت لك مباديه ولا غاياته.

هى الملاحظة الخامسة وحدها التى قد تتصل على نوع ما بموضوع الكتاب ، فأما الملاحظات الست غيرها فالحق أنها خروج عن الموضوع ، وتنكب عن حدود البحث ، ومنزع فى الجدل قد لا يرضى عنه كثير غير حضرات السادة العلماء.

لا جرم أنه لايهمنا من حيث الموضوع ، وقد كان لنا مساغ أن نمر به معرضين ، غير مبالين برأيهم ، ولا آبهين لما يقولون .

لكنا نريد أن نقف بك وقفة وجيزة عند تلك الأسباب الستة ، ونحدثك عنها حديثا مجملا ، ونريك فيها نظرة عجلى ، قبل أن ننتهى بك إلى الوجه الخامس الذى قد يتصل بلب الكتاب وموضوعه وغايته .

\* \* \*

قالوا وأطالوا فى الوجه الأول ، أننا جعلنا الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة ، لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ فى أمور الدنيا ..

أنكرنا ومازلنا ننكر أننا نعتقد أن الإسلام شريعة روحية محضة ، أو أننا قررنا ذلك في الكتاب . ولكنهم صمموا على أن ذلك رأينا ، وردوا علينا بما جاء فى القرآن وفى البخارى ومسلم من أحكام دنيوية كما يقولون ..... الخ .

لسنا نريد أن نتوسع فى مناقشة ذلك الوجه ، فقد علمت أن ذلك لايعنينا لأنه خارج عن حدود الكتاب . ولكنا لانستطيع أن نجتاز بك هذا الموضوع من غير أن نلفتك إلى ما فيه من نكتة قد تكون أساس رواية لأهل الأجيال القادمة ، ولا شىء أدعى للضحك من موقفى وموقف حضرات السادة فى ذلك :

أنت تقول إنَّ الشريعة روحية محضة؟.

- \_ لا ، أنا لا أقول ذلك .
- واضح من كلامك «الشريعة الإسلامية عندك شريعة روحية محضة ، جاءت لتنظيم العلاقة بين الإنسان وربه فقط . أما ما بين الإنسان من المعاملات الدنيوية وتدبيرالشئون العامة فلا شأن للشريعة به وليس من مقاصدها » .
- \_ ذلك كلام لم أقله ولا هو فى الكتاب ، وإنما أنتم الذين جئتم به بحثا من عندكم واستنتاجا .
  - \_ قلت : إن الدنيا هينة عند الله ولا قيمة لها ؟ .
    - ــ نعم .
- ــ قلت : « إن كل ما جاء به الإسلام من عقائد ومعاملات وآداب وعقوبات فإنما هو شرع ديني خالص لله تعالى ولمصلحة البشر الدينية لاغير» ؟ .
  - ـ نعم .
- ــ أنت تزعم فى ص ٧٨ و٧٩ « أن أمور الدنيا قد تركها الله ورسوله ــ صلى الله عليه وسلم ــ تتحكم فيها عواطف الناس وشهواتهم » .
  - ـ حرّفتم القول وضيعتم (العقول) فإنى قلت عواطفهم وشهواتهم وعقولهم.
    - \_ زعمت «أن ما جاء به الإسلام فهو للمصلحة الأخروية لاغير»؟.
- ـ ذلك تحريف آخر ، فإنني لم أقل المصلحة الأخروية وإنما قلت المصلحة الدينية .
  - \_ هل تشطر الدين الإسلامي شطرين ؟ .
    - ـ لا .
  - \_ ماذا تعمل في الآية ، وماذا تعمل في الحديث ، وماذا تعمل في كذا وكذا؟.
    - ـ أعمل كما تعملون سواء بسواء .

#### المحكمة

حيث أن المتهم قد جعل الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا. وحيث أن ذلك ينافي وصف العالمية.

فلذلك

حكمنا عليه .... الخ ....

وانفض ملعبها وشاهدها على ... أن الرواية لم تتم فصولا (٥٠) .

<sup>(</sup>٥) لم يعاود الشيخ على عبد الرازق الكتابة فى نقد قرار هيئة كبار العلماء ، فلقد شغلت الأحداث السياسية الناجمة عن تصدع الائتلاف الوزارى الذى كان قائما بين الدستوريين والاتحاديين ، شغلت جريدة «السياسة » وحزب الأحرار الدستوريين ، وحرمتنا من هذا البحث الذى كان قد شرع فيه ، والذى وعد أثناء الجزء الذى انجزه منه بتفصيل القول فى لب الكتاب ، أى موضوع الحلافة .. ولقد تحدث الشيخ على عن كتابه فيا بعد فى صدد الرد على رئيس الوزراء بالنيابة يحيى باشا إبراهيم ، فسخر من الباشا الذى هاجم الكتاب دون أن يقرأه ، وهاجم المؤلف دون أن يعرفه ، وعجب كيف يقود الباشا أحداث أزمة وزارية بسبب كتاب لم يقرأه ؟! «السياسة » اليومية العدد ٩١٧ فى ٢ أكتوبر سنة ١٩٢٥ م . كما تناول الموضوع تلميحا وغمزا عندما كتب فى ذكرى ميلاد الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، مقالا عنوانه (محمد عبدالله ورسوله) قال فيه : «زعموك يا رسول الله ملكا ! وجعلوك زعيم حكومة إذ لم تدرك عقولهم من معانى العظمة والجلال إلا تلك المظاهر وحاش لله ماكان محمد ملكا ، ولاكان زعيم حكومة . برىء محمد ممن يسيلون الدماء أنهارا فى سبيل الملك ، حتى حول قبره الكريم » . (السياسة) اليومية . العدد ٩٠٧ فى ٣٠ سبتمبر سنة يسيلون الدماء أنهارا فى سبيل الملك ، حتى حول قبره الكريم » . (السياسة) اليومية . العدد ٩٠٧ فى ٣٠ سبتمبر سنة

### خطاب منعـــلىعىبـدالرازق إلى وزبـرالحقانيــة

(٦) حضرة صاحب المعالى وزير الحقانية ..

السلام عليكم ورحمة الله .

وصل إلى أمس القرار الصادر من هيئة كبار العلماء بتاريخ ١٢ أغسطس سنة ١٩٥٨م، الذى يقضى بإخراجى من زمرة العلماء عملا بالمادة ١٠١ من قانون الجامع الأزهر والمعاهد الدينية، وقد علمت أن هذا القرار أبلغ لمعاليكم لتنفيذه، وأرى من حتى أن أتقدم لمعاليكم بما يأتى :

1 - إن ذلك القرار باطل لصدوره من هيئة لا تملك الحكم المذكور ، لأن قانون الأزهر والمعاهد الدينية ، كما هو ظاهر من نصوصه ، موضوع للأزهر والمعاهد الدينية التابعة له ، وسلطته التأديبية لا تتناول إلا الأشخاص التابعين له فى وظائفهم أو أعالهم ويتقاضون منه مرتبا أو ما هو فى حكم المرتب ، والطلبة المنتسبين إليه . ولا يمكن لهيئة أن يمتد سلطانها إلى غير الأشخاص الخاضعين لسلطتها بنص صريح فى قانون إنشائها . ويمكن مراجعة قانون سنة ١٩١١ للجزم بهذا الرأى . وما كان للمشرع وهو يضع نظام الجامع الأزهر أن يمد سلطة الجهة التأديبية فيه إلى جهات الحكومة المختلفة التى وضعت لها قوانين أخرى حددت سلطتها على الموظفين التابعين لها ، ولست بحاجة إلى أن أذكر معاليكم بأن هيئة كبار العلماء كباق الهيئات التى يجعل لها الشارع اختصاصات معينة تكون معدومة الولاية إذا جاوزت اختصاصها المبين لها على سبيل الحصر فى قانون انشائها ، وتعتبر فها جاوز هذا الاختصاص

<sup>(</sup>٦) فى يوم الحميس ٣ سبتمبر سنة ١٩٢٥م ارسلت مشيخة الجامع الأزهر حكمها إلى الشيخ على عبد الرازق ، تبلغه به ، فكتب هذا الحطاب إلى عبد العزيز فهمى باشا ، وزير الحقانية ، برأيه فى بطلان القرار ، والتنبيه إلى احتفاظه بحقوقه كقاض يتبع وظيفيا وزارة الحقانية . ونشرت «السياسة» اليومية هذا الحطاب فى العدد ٨٨٦ فى ٧ سبتمبر سنة ١٩٢٥م .

معدومة الوجود معدومة الأثر ، وقد أدليت بهذا الدفع عند انعقاد هيئة كبار العلماء ، وُدوّن ﴿ في محضر الحلسة .

وبما أنى موظف فى وزارة الحقانية ، وتابع لها بمقتضى لائحة ترتيب المحاكم الشرعية التى أنا خاضع لأحكامها ، ولا علاقة لى بالأزهر ، فيكون قرار العلماء باطلا ومعدوم الأثر بالنسبة لى .

٢ ــ إن هذا القرار باطل لأنه مخالف للدستور .

باطلاع معاليكم على قرار العلماء تجدون أن الحلاف بيننا وبين هؤلاء العلماء إنما هو خلاف في الرأى العلمى ، وقد كفل الدستور المصرى حرية الرأى ، وقرر إلغاء كل نص في كافة القوانين المعمول بها يخالف نصا من نصوصه ، فإذا كان لى حق إبداء الرأى في حدود القانون العام ، وهذا الحق واجب الاحترام ، مكفول بالدستور الذي نتمتع بأحكامه ، فلا يكن أن يكون استعال هذا الحق جريمة أو شبه جريمة يترتب عليها شيء من الجزاء .

أتشرف بأن أضع بين يدى معاليكم هاتين الملاحظتين ، رَجَاء النظر فيهما عند قرار العلماء . وفضلا عن ذلك فإن كتاب (الإسلام وأصول والحكم) لم يكن على كل حال إلا محثا علميا ، وقد يخطئ العالم ويصيب ، ولكن البحث العلمي لا يمكن اعتباره ، بوجه من الوجوه ، شيئا لايناسب وصف العالمية ، ولا مما تنطبق عليه المادة ١٠١ المذكورة . وتفضلوا يا صاحب المعالى بقبول احترامي العظم .

على عبد الرازق القاضى عحكمة المنصورة الابتدائية الشرعية

### أسسئلة إلىمستشاري لجنة القضايا

(V

وحيث أننا نتشكك كثيرا .

أولاً: فيما إذا كان نص الفقرة الأولى من المادة ١٠١ من قانون الأزهر نمرة ١٠ سنة المماء يقصر الموضوع الذي تختص هيئة كبار العلماء بالنظر فيه على الأفعال الشائنة التي تمس كرامة العالم كالفسق وشرب الخمر والميسر والرقص وما أشبه ذلك مما يتعلق بالسلوك الشخصي ، أم هو يتعدى ذلك إلى الخطأ في الرأى في الأبحاث العلمية الدينية ، من مثل ما نسب للشيخ على عبد الرازق ، ووقعت المحاكمة فيه (٨) ؟

ثانيا: على فرض أن اختصاص تلك الهيئة شامل بَمَقْتضى النص لجريمة الفعل الشائن الماس بكرامة العالم ولجريمة الرأى معا، فهل هذا النص مستمر النفاذ للآن فيما يتعلق بجريمة الرأى، ولا تأثير لأحكام المواد ١٢ و ١٤ و ١٦ من الدستور فيها ؟.

ثالثا: إن كان نص الفقرة المذكورة عاما يشمل الجريمتين ، وكان لا تأثير لشيء من أحكام الدستور فيه ، وكان الحكم الصادر من هيئة كبار العلماء بإخراج الشيخ على عبد الرازق من زمرة العلماء صحيحا ، فهل الفقرة الأخيرة من المادة ١٠١ المذكورة ، وهي

<sup>(</sup>٧) بعث وزير الحقانية عبد العزيز فهمى باشا بهذه الأسئلة الثلاثة إلى (لجنة قسم القضايا) بوزارة الحقانية ، مستفسرا عن اختصاص هيئة كبار العلماء وحقها في محاكمة الشيخ على عبد الرازق وإدانته... ونشرت «السياسة» اليومية هذه الأسئلة في عددى ٨٨٦ في ٧ سبتمبر سنة ١٩٢٥م .. ونحن نثبتها هنا دون الديباجة ...

<sup>(</sup>٨) كان إسماعيل صدق بايشا قد قرر أنه هو والمرحوم فتحى باشا زغلول هما اللذان وضعا نص قانون الأزهر هذا سنة ١٩٩١م ، وقرر أن الفقرة الأولى من المادة ١٠١ مقصود بها السلوك الشخصى الشائن وليس الخطأ فى الرأى ، واحتج بان النص الفرنسي لهذه الفقرة هو :

وترجمتها: «الذي يرتكب فعلا مزريا بوصف العالمية».

المنصوص فيها على العقوبات التبعية هي أيضا واجبة التنفيذ ، لم ينسخها شيء من أحكام مواد الدستور المذكورة أو غيرها من أحكامه ؟.

لذلك نرسل لجنابكم أوراق هذا الموضوع رجاء عرضها على لجنة قضايا الحكومة مجتمعة لدراسته وموافاتنا برأيها فيه . والرجاء عند البحث ملاحظة سلطة شيخ الجامع الأزهر المبينة بالمادة الرابعة من القانون المذكور ، فإنها بالنسبة للعلماء خاصة بالإشراف على سيرتهم الشخصية . وكأنه يظهر لنا أن الفقرة الأولى من المادة ١٠١ المذكورة هي الوازع في هذا الصدد ، فقد يجوز أن يفسرها ذلك على ما يظهر .

وتفضلوا بقبول فائق الاحترام.

بولكلي في ٥ سبتمبر سنة ١٩٢٥

#### إقالة وزبيرالحقانية

(٩) نحن فؤاد الأول ملك مصر.

بعد الاطلاع على مرسومنا الصادر في ١٨ شعبان سنة ١٣٤٣ ــ ١٣ مارس سنة ١٩٢٥ ــ بتأليف الوزارة .

وبناء على ما عرضه علينا رئيس محلس الوزراء بالنيابة .

رسمنا بما هو آت

المادة 1 ــكلف على ماهر باشا ، وزير المعارف العمومية ، القيام بأعباء وزارة الحقانية إلى أن يعين لها وزير بدلا من عبد العزيز فهمى باشا .

المادة ٧ ـ على رئيس مجلس الوزراء بالنيابة تنفيذ هذا المرسوم.

صدر بسرای المنتزه فی ۱۷ صفر سنة ۱۳٤٤ \_ ٥ سبتمبر سنة ١٩٢٥

( **فؤاد** )

بأمر حضرة صاحب الجلالة

رئيس محلس الوزراء بالنيابة

وزير الجقانية بالنيابة

على ماهر

يحيى إبراهيم

<sup>(</sup>٩) نص المرسوم الملكى الذى أصدره الملك فؤاد بإقالة وزير الحقانية عبد العزيز فهمى باشا ، بسبب موقفه من تنفيذ حكم هيئة كبار العلماء ضد الشيخ على عبد الوازق . نشرته «السياسة» اليومية في العدد ٨٥٥ في ٦ سبتمبر سنة ١٩٢٥م.

# حكم المجلس المخصوص بوزارة الحقانية بتنفيذ حكم هيئة كبار العلماء وعزل على عبد الرازق من القضاء

(۱۰۰) بجلسة تأديب قضاة المحاكم الشرعية بوزارة الحقانية ببولكلى ، فى يوم الخميس ١٧ سبتمبر سنة ١٩٢٥م ـ ٢٩ صفر سنة ١٣٤٤هـ الساعة العاشرة وثلث صباحا ، تحت رئاسة حضرة صاحب المعالى على ماهر باشا ، وزير الحقانية بالنيابة ، وبحضور كل من حضرات : حضرة صاحب الفضيلة مفتى الديار المصرية الشيخ عبد الرحمن قراعة ، وحضرة صاحب الفضيلة الشيخ أحمد العطار ، نائب المحكمة العليا الشرعية ، وحضرتى الشيخ أحمد مخلوف ، رئيس التفتيش الشرعى ، والشيخ عبد الجليل عشوب ، مفتش المحاكم الشرعية ، صدر الحكم الآتى فى قضية تأديب الشيخ على عبد الرازق :

#### المحلس

بعد الاطلاع على قرار هيئة كبار العلماء الصادر بتاريخ ٢٢ محرم سنة ١٣٤٤هـ الموافق ١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥م. وعلى الخطاب المرسل من الشيخ على عبد الرازق لمعالى وزير الحقانية بتاريخ ٥ سبتمبر سنة ١٩٢٥ الذى يبين فيه أوجه دفاعه..

ومن حيث ان المتهم قد أعلن قانونا بتاريخ ١٠ سبتمبر سنة ١٩٢٥ للحضور أمام هذا المجلس ولم يحضر..

وبما أن فضيلة شيخ الجامع الأزهر ومعه أربعة وعشرون عالما من هيئة كبار العلماء قضوا بالإجاع في ٢٢ محرم سنة ١٣٤٤ الموافق ١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥ بإخراج الشيخ على عبد الرازق من زمرة العلماء ، بسبب ما أذاعه في كتابه : «الإسلام وأصول الحكم ».

وبما أن المادة الأولى بعد المائة من القانون رقم ١٠ سنة ١٩١١ الخاص بالجامع الأزهر والمعاهد الدينية العلمية الإسلامية ترتب على هذا الحكم طرد المحكوم عليه من كل وظيفة وقطع مرتباته فى أية جهة كانت.

<sup>(</sup>١٠) «المنار» المجلد ٢٦ العدد الخامس في ٣٠ صفر سنة ١٣٤٤ هـ ١٨ سبتمبر سنة ١٩٢٥ م ص ٣٨٧\_ ٣٩١.

وبما أن مجلس تأديب القضاة الشرعيين (المنصوص عنه فى قرار وزير الحقانية الصادر فى ٨ إبريل سنة ١٩١٧) وهو الذى يملك عزل القضاة الشرعيين بصفة نهائية ، هو كذلك بطبيعة الحال الجهة المنوط بها تنفيذ مثل هذا الحكم الصادر من هيئة كبار العلماء..

وبما أنه يلزم البدء بتعرف وتحديد ماهية ما لمجلس التأديب من السلطة حين ينعقد لتنفيذ الحكم الصادر تطبيقا للمادة الأولى بعد المائة من قانون الجامع الأزهر والمعاهد الدينية العلمية الإسلامية ، لمعرفة ما إذا كان مجلس التأديب مختصا بالنظر في موضوع التهمة ، وبالفصل فيما إذا كان الحكم الصادر فيها من هيئة كبار العلماء صحيحا أو غير صحيح ، وفيما إذا كان العالم الذي حوكم قد ارتكب بالفعل أمرا يوقعه تحت طائلة القانون ، أو أن هناك تجاوزا في التطبيق القانوني ..

وبما أنه من المسلم الذي لا ريب فيه أن مجلس التأديب لا يملك شيئا مما تقدم. إذ من المبادئ المقررة: أن الهيئات القضائية تعتبر في الدولة على حد سواء، وليس بينها في دوائر اختصاصها أي تفاوت في الاعتبار..

وبما أن الفقرة الثانية من المادة الأولى بعد المائة ، الآنف ذكرها ، تنص على أن الحكم الصادر من هيئة كبار العلماء لا يقبل الطعن ، فيلزم من هذا أنه ليس لأية سلطة قضائية أن تلغيه أو تبحث عن صحته ، كما يلزم منه أن سلطة مجلس التأديب مقصورة حمّا على النظر فيما يترتب على حكم هيئة كبار العلماء من النتائج القانونية .

#### عن الاختصاص

وبما أن الدفع بعدم اختصاص هيئة كبار العلماء بالنظر فى موضوع كتاب (الإسلام وأصول الحكم) مبناه أن عبارة: «مالا يناسب وصف العالمية» الواردة فى المادة الأولى بعد المائة من القانون رقم ١٠ لسنة ١٩١١ لا تتناول إلا الأفعال الشائنة التي تمس كرامة العالم، كالفسق وشرب الخمر، والميسر، وما أشبه ذلك مما يتعلق بالسلوك الشخصى، وأن هذه العبارة لا يمكن أن تتعدى ذلك إلى الخطأ فى الأبحاث العلمية الدينية..

وبما أن الدفع ، على فرض صحته وقبوله ، لا يطعن فى اختصاص هيئة كبار العلماء وليس له من نتيجة سوى ما قد يفهم من أن حكم الهيئة أخطأ فى تطبيق القانون . أما اختصاص الهيئة فلا يطعن فيه ، لأن الشيخ على عبد الرازق كان من العلماء ، ولأن الفعل الذى

حوكم من أجله مما قد يقع من العلماء ويتصل بهم ، ولأن القانون أجاز لهيئة كبار العلماء محاكمة العالم أيا كانت وظيفته أو مهنته ..

وبما أنه على فرض وقوع خطأ في التطبيق القانوني ، فليس من اختصاص أية سلطة أخرى أن تنظر فيه ..

على أنه ليس ثمة ما يدل على وقوع خطأ فى تطبيق القانون ، لأن عبارة « ما لا يناسب وصف العالمية » جاءت عامة مطلقة من كل قيد بحيث لا يمكن قصرها على السلوك الشخصى فضلا عن أن وصف العالمية يفترض بذاته فوق السلوك الشخصى كفاية علمية خاصة ، وعقيدة معينة . ولا شك أن هيئة كبار العلماء هى المحتصة . دون غيرها ، وبالفصل فيما إذا كانت هذه العقيدة مطابقة أو غير مطابقة للدين . وفيما إذا كان صاحبها قد ارتكب أو لم يرتكب مالا يناسب وصف العالمية .

يؤيد ما تقدم أن هيئة كبار العلماء ليست هيئة مدنية ، ولا مجرد هيئة أخلاقية ، حتى يقصر عملها على مراقبة السلوك الشخصى للعلماء ، وإنما هي قبل كل شيء هيئة دينية الغرض من تكوينها رعاية أصول الدين ومبادئه ، وصيانتها من كل عبث . .

وبما أنه مسلم ، فوق ذلك ، أن لكل جهاعة ناموسا ، وحقا مقررا يجيز لها أن تطرد من هيئتها كل عضو ترى أنه غير لائق بها . وهذا الحق الطبيعى ثابت لها بدون احتياج إلى نص وضعى يقرره ، ويبنى على ذلك أن هيئة كبار العلماء يصح لها أن تخرج أى عالم من زمرة العلماء ، ولو لم يكن ثمة قانون خاص ينص على ذلك .

وبما أنه لا معنى كذلك للاحتجاج بالمواد ١٢ و ١٤ و ١٦٧ من الدستور ، لأن المادة ١٢ التى تنص على أن «حرية الرأى مكفولة ... فى حدود القانون » ، لا تفيدان (١١) سوى أن لكل إنسان الحق فى أن يعتنق الدين الذى يريده ، أو يكوّن لنفسه الاعتقاد الذى يرضاه أو يعرب عن رأيه بالقول أو الكتابة أو التصوير بدون أن يتعرض للعقاب بسبب اعتناقه دينا من الأديان ، أو إبانته عن رأى من الآراء مادام أنه لم يخرج عن حدود القانون .

وبعبارة أخرى: لاتفيد هاتان المادتان سوى أن كل إنسان له أن يتمتع بحقوقه الوطنية كحق الترشيخ للانتخاب أو التصويت فيه مهاكان دينه أو مذهبه أو رأيه، وهذا لاينافى أن الحكومة مثلا لها أن تفصل من خدمتهاكل وطنى يرتكب أمورا معينة، ولهذا قيدت المادة ١٤

<sup>(</sup>۱۱) أي المادة ۱۲ و ۱۶.

من الدستور حرية الرأى بأنها الحرية المستعملة في حدود القانون.

ويلزم مما تقدم أن الذى حظره الدستور إنما هو المحاكمة الجنائية أو الحرمان من الحقوق الوطنية بسبب اعتناق دين أو عقيدة ما . أما صفة العالم أو صفة الموظف فلا مانع من أن تكون محلا لتقنين خاص ، وهذا التقنين لا يتعارض مع الدستور فى شىء ما .

وبما أنه لاصحة للقول بأن الفقرة الأخيرة من المادة الأولى بعد المائة ، وهي المادة السابق الإشارة إليها ، والمنصوص فيها على العقوبات التبعية قد نسخها الدستور ، لأن الدستور قد نص في المادة ١٦٧ على استمرار العمل بالقوانين والمراسيم والأوامر واللوائح والقرارات مادام نفاذها متفقاً مع المبادئ المقررة فيه وظاهر أن قانون الأزهر والمعاهد الدينية الإسلامية لا يوجد فيه ما يخالف تلك المبادئ كما سبق بيانه .

وفوق ذلك ، فما دامت الوظيفة التي يشغلها الشيخ على عبد الرازق ، من وظائف العلماء ، أى وظيفة دينية ، فهي لذلك لا تحل إلا لمن كان مقرا له بأنه من رجال الدين . .

وبما أن المجلس يرى أن يقرر إثبات عزل الشيخ على عبد الرازق من اليوم الذى صدر فيه قرار هيئة كبار العلماء بإخراجه من زمرة العلماء.

فلهذه الأسباب

قرر المجلس بإجماع الآراء إثبات فصل الشيخ على عبد الرازق ، المذكور ، من وظيفته اعتبارا من يوم ٢٢ محرم سنة ١٣٤٤ (١٢ أغسطس سنة ١٩٢٥ ) مع مراعاة عدم حرمانه من حقه في المكافأة .

الأعضاء رئيس المجلس (إمضاء) (إمضاء)

## مسألة الشيخ على عبد الرازق لأى عبد العزيز فهمى باشيا

(۱۲) ...... وكان يحيى إبراهيم وشركاؤه من جهتهم أيضا يتربصون بى الظروف الإخراجي من الوزارة ، حتى كانت مسألة الشيخ على عبد الرازق ، فانتهزوها ، واستصدر الأمر المؤذن بالحروج . ثم أخذ هو وأصحابه يشيعون فى الناس ما يفهم منه أنى اعتديت على الدين ، وأنهم هم حاة الدين . ولم أكن معتديا على الدين ، ولم يكونوا حاة للدين ، كما يعلمون هم أنفسهم ذلك علم اليقين . وإنما هى مسألة لستر فعلة يحيى باشا وجدوها سائغة لدى الجمهور لتعلقها بشىء هو أعز ما يعتز به المسلم منا ويحرص عليه .

وحقيقة الحادثة أننا اعتقدنا على خلاف ما نمقه الكتاب لصاحب الدولة القانت المتعبد، والطهور المتبتل، حامى حمى الدين، ومبيد الكفار والمشركين يحيى باشا إبراهيم - أن المادة (١٠١) من قانون الأزهر الصادر في سنة ١٩١١ لا تجعل لهيئة كبار العلماء اختصاصا في حادثة كتاب الشيخ على . وهي مادة من قانون وضعه ثروت باشا، وصدقى باشا، والمرحوم فتحى زغلول باشا، واشترك حتما في تحريره رجال اللجنة التشريعية، وكانوا كلهم في ذلك الوقت من غير المسلمين . فهي مادة في قانون وضعى ، يفهمها واضعوها ورجال القانون الوضعى ، ولا شأن في تفسيرها وبيان طرق دلالتها ومراميها للدين .

اعتقدنا ذلك ، لأن أحد واضعى هذه المادة ، وهو إسماعيل صدقى باشا قال : إنها لم توضع إلا للجرائم الحناصة بالسلوك الشخصى ، لا لجرائم الرأى . وأيد قوله بنصها الفرنساوى الذى لا يدع شبهة فى ذلك ، وأثار مناقشة فى هذا الصدد بمجلس الوزراء عقب صدور الحكم ، وانقسم المجلس فريقين : فريق مع صدقى باشا ، وفريق ضده ، فوعد يحيى باشا بنظر الأمر عندما تأتى أسباب الحكم ..

<sup>(</sup>۱۲) فى ٣٠ أكتوبر سنة ١٩٢٥ م عقد حزب الأحرار الدستوريين مؤتمرا ، تحدث فيه رئيسه عبد العزيز فهمى باشا عن ظروف اشتراك الحزب فى الوزارة مع الاتحاديين ، وعن إقالته منها بسبب قضية كتاب (الإسلام وأصول الحكم) . . وهذه هي الفقرة الحاصة بهذا الموضوع من ذلك الخطاب ، ننقلها عن «السياسة » اليومية ، العدد ٩٣٤ فى ٣١ أكتوبر سنة ١٩٧٥ م

ثم قام صدق للأجازة ، وانتظرنا أن يعرض يحيى باشا الحكم على مجلس الوزراء عند وروده إليه .

مضى ما يقرب من عشرين يوما ، ثم رأيت الحكم مرسلاً لى بخطاب من يحيى باشا يطلب منى تنفيذه ، فعلمت أنه لايريد عرضه على مجلس الوزراء ، كما وعد وكما كان المنتظر . فرأيت ، وأنا الوزير المسئول عن أعال وزارتى ، أن أحتاط لنفسى ولضميرى بأخذ رأى المتشرعين فيما يفهمونه ، لا فى أمر دينى ، كما أريد الإيهام والتعمية استغفالا للجمهور ، بل فى أمر نظامى وضعى بحت ، اشترك فى وضعه من سبق هؤلاء المتشرعين من أسلافهم غير المسلمين .

رأيت ذلك ، حتى إن كان رأى هؤلاء المتشرعين هو أن الهيئة مختصة اقتنعت بأن الحكم واجب التنفيذ، وكفيت مجلس الوزراء مئونة البحث والمناقشة وإضاعة الزمن وإن كان رأيهم أن الهيئة غير مختصة عرضت الأمر على مجلس الوزراء بنفسى أو أعدت الحكم ليحيى باشا ليعرضه عليه ، والمجلس صاحب الرأى النهائى ، يبديه بما يريد بعد أن يكون رجال القانون أناروا أمامه السبيل . فأى خطأ فى عملى هذا ؟ وأين هو المساس بالدين ؟ ومتى سمع فى أى بلد من بلاد العالم أن من واجب الوزير المسئول أن يكون آلة صماء عليها ألا تفهم وألا تحاول أن تفهم ؟!

لكن التقى الورع والمصلى والمتنفل ، قدوة الأنام ، والذائد عن بيضة الإسلام يحيى إبراهيم باشا ، يرى من الدين أن الدين يأمر من بيده مصالح الناس ألا يفهم ولا يستفهم ، وأن يسير على وجهه أعمى يتخبط فى ظلات الشك والارتياب .

قابلت فضيلة يحيى باشا فيها بعد بمجلس الوزراء. فسألنى عاتم بشأن تنفيذ الحكم فأخبرته الخبر، فظنها هى الفرصة التى تنتهز للتخلص من هذا الذى تضيق بوجوده صدورهم، وكان ما كان من إقالتي، كما تعلمون.

لا تظنوا أنى عند ذلك أبيت الاستقالة حباً فى البقاء ، كلا . . بل إنى من جهة كنت فى ذلك الظرف قائما بواجب الدفاع عن رأى أعتبره الحق والعدل . والاستقالة فى هذا الظرف جريمة كجريمة فرار المجاهدين من الميدان . ومن جهة أخرى أنى كنت أرى الاستقالة ـ وطالبها يحيى إبراهيم ، الذى أعرفه وتعرفونه ـ مما يصغرنى فى عين نفسى .

تلك ظروف الإقالة التي حمدت الله عليها ، وهي إن لم تكن حصلت لتلك المناسبة فلابد أنهم كانوا خالقين غيرها من الفرص والمناسبات ....

## رأى سعد زغـلول باشـا فى كتاب الإسلام وأصول اكحكم

[ نص حوار بین سعد زغلول وبین سکرتیره محمد إبراهیم الجزیری . . نثبته بمقدمته ــ لما لها من دلالة تتعلق بنفس الموضوع . . کتب الجزیری یقول ] (۱۳) .

«أنقل للتاريخ هذا الفصل من مذكراتى ، كماكتبته فى حينه ، لا أستطيع تبديل حرف فيه. وقد يكون الحديث مريرا لايجمل بى أن أكون أداة نشره ، ولكن الأمانة توجب أن أنشرها مادمت بصدد إعلان ذكرياتى عن سعد ، فنى الحديث ، على وجهه الآخر ، عصبية إسلامية شديدة ، ورأى جميل فى الإسلام وأحكامه ومدنيته .

### 🝎 مساء الخميس ۲۰ أغسطس سنة ١٩٢٥ :

دخلت مكتب الرئيس (١٤) ، وبعد فراغ «دولته» من مقابلة زواره ، لأقدم له مجلد السنة الثانية من مجلتي [ مجلة القضاء الشرعي ] ، والعدد الأول من سنتها الثالثة ، فتقبلها بقبول حسن ، وشجعني على الاستمرار في إصدارها ، ووعدني أن يدلى برأيه فيها بعد أن يتصفح موضوعاتها .

ثم استرعى نظره عنوان المقال الافتتاحى فى العدد الجديد ، وهو [ الإمامة الكبرى أو الخلافة ] لفضيلة الأستاذ الشيخ عبد الوهاب خلاف (١٥٠) .

فقال: أو تكتبون أيضا عن الخلافة ؟ ! \_ [ونحن الآن بعد مرور أيام على صدور حكم هيئة كبار العلماء بإخراج الشيخ على عبد الرازق من زمرة علماء الأزهر الشريف لإصداره كتاب «الإسلام وأصول الحكم»]\_

<sup>(</sup>١٣) [ سعد زغلول . ذكريات تاريخية طريفة ] ص ٩١ \_ ٩٣ . طبعة القاهرة . كتاب اليوم .

<sup>(</sup>١٤) سعد زغلول باشا .

<sup>(</sup>١٥) عبد الوهاب خلاف [ ١٣٧٥ هـ ١٩٥٦ م ] واحد من أعلام الفقه والأصول . كان من أبرز أساتذة الشريعة بكلية الحقوق ، وعضوا بمجمع اللغة العربية .

فأجبت « دولته » : نعم ، والمجلة تعالج موضوع الخلافة منذ إلغاء الأتراك لها . فقال : وما رأى محرر المحلة ؟ .

قلت : إنه يلتق مع الشيخ على عبد الرازق فى بعض النقط . ويظهر أن ذلك كان سببا فى أن كبيراً من رجال السراى استدعى إليه الأستاذ الشيخ خلاف ، ونصحه أن يكف عن الكتابة فى هذا الموضوع ، وأفضى فضيلته إلى بذلك طالباً استرداد موضوعه التالى من المطبعة ، ففعلت . ثم سألت « دولته » : وما رأيكم فى كتاب (الإسلام وأصول الحكم) ؟ .

ـ فاستعد « دولته » كما يستعد المحاضر لإلقاء محاضرة ، أو الخطيب لإلقاء خطبة ، ثم قال :

لقد قرأته بإمعان ، لأعرف مبلغ الحملات عليه من الخطأ والصواب ، فعجبت أولاكيف يكتب عالم ديني بهذا الأسلوب في مثل هذا الموضوع ؟ ! .

وقد قرأت كثيراً للمستشرقين ولسواهم ، فما وجدت ممن طعن منهم فى الإسلام حدة كهذه الحدة فى التعبير ، على نحو ماكتب الشيخ على عبد الرازق .. لقد عرفت أنه جاهل بقواعد دينه ، بل بالبسيط من نظرياته ، وإلا فكيف يدعى أن الإسلام ليس مدنياً ، ولا هو بنظام يصلح للحكم ؟؟ فأية ناحية مدنية من نواحى الحياة لم ينص عليها الإسلام ؟ هل البيع أو الإجارة أو الهبة ، أو أى نوع آخر من المعاملات ؟ ألم يدرس شيئا من هذا فى الأزهر ؟ أولم يقرأ أن أمما كثيرة حكمت بقواعد الإسلام فقط عهودا طويلة كانت أنضر العصور ؟ وأن أمما لا تزال تحكم بهذه القواعد . وهى آمنة مطمئنة ؟ فكيف لايكون الإسلام مدنياً ودين حكم ؟؟ ..

وأعجب من هذا ما ذكره في كتابه عن الزكاة ؟! فأين كان هذا الشيخ من الدراسة الدينية الأزهرية ؟

إنى لا أفهم معنى للحملة المتحيزة التى تثيرها جريدة (السياسة) حول هذا الموضوع. وما قرار هيئة كبار العلماء بإخراج الشيخ على من زمرتهم إلا قرار صحيح لا عيب فيه ، لأن لهم حقاً صريحاً ـ بمقتضى القانون ، أو بمقتضى المنطق والعقل ـ أن يخرجوا من يخرج على أنظمتهم من حظيرتهم. فذلك أمر لاعلاقة له مطلقا بحرية الرأى التى تعنيها (السياسة)..

وهنا قلت : لعل مايغيظ (السياسة) هو أن العلماء لم يندفعوا من تلقاء أنفسهم إلى هذه

المحاكمة . وإنما كانوا مسوقين ـ على رأيها ـ بجهة يهمها تأييد مركز الخلافة فاستعانت بنفوذ العلماء ..

فقال: أعرف ذلك. ولكن مهاكان الباعث فإن العلماء فعلوا ماهو واجب وحق ، وما لا يجوز أن تُوجه إليهم أدنى ملامة فيه.

والذى يؤلمنى حقا أن كثيرا من الشبان الذين لم تقو مداركهم فى العلم القومى ، والذين تحملهم ثقافتهم الغربية على الإعجاب بكل جديد ، سيتحيرون لمثل هذه الأفكار ، خطأكانت أو صوابا ، دون تمحيص ولا درس ، ويجدون تشجيعا على هذا التحيز فيما تكتبه جريدة (السياسة) وأمثالها من الثناء العظيم على الشيخ على عبد الرازق ، ومن تسميتها له بالعالم المدقق ، والمصلح الإسلامى ، والأستاذ الكبير .... الغ ...

وكم وددت أن يفرق المدافعون عن الشيخ بين حرية الرأى وبين قواعد الإسلام الراسخة التي تصدى كتابه لهدمها ....»

\* \* \*

تلك هي «الوثائق» التي تحكي وتسجل كبرى المعارك الفكرية التي عرفها تاريخنا الحديث .. معركة «الدين والدولة».. التي فجرها ، في سنة ١٩٢٥م ، كتاب الشيخ على عبد الرازق عن [الإسلام وأصول الحكم]..

وهي المعركة التي ماتزال قائمة حتى الآن على قدم وساق!.

- لقد قال على عبد الرازق: إن الإسلام دين لا دولة.. ورسالة روحية لاسياسة فيه ولا
   حكومة!.
- وقالت « هيئة كبار العلماء » \_ وهي تدين مذهبه هذا \_ : بل إن « الحكومة الدينية » جزء من شريعة الإسلام !

.... ومازالت القضية مطروحة .. لم تُحسم حتى الآن ؟!...

### ملاحظات انتقادية على الكناب

لقد قلنا فى إحدى فقرات التقييم ، الذى قدمناه ، لهذا الكتاب ، فى الصفحات السابقة ، أنه قد كتبت للرد عليه بعض الدراسات الجيدة التى بلغت حد التفنيد لكثير من أفكاره وآراء مؤلفه ، وأنه لاعيب فى هذه الدراسات إلا أنها قد جاءت فى إطار «الموكب » الذى حركه العرش المصرى والملك فؤاد .. ومعنى إشارتنا تلك أننا نرى فى الكتاب عديدا من نقاط الضعف والمآخذ الفكرية والسلبيات ، وأننا لانرى رأى المؤلف فى عدد غير قليل من القضايا والنقاط .. بل ونحالفه ونحتلف معه فى القضية المحورية التى بنى عليها كل الكتاب .. ومن ثم فإن بالإمكان تتبع هذه المواطن وتقصى هذه المناحى كى نقدم صفحة هذا الجانب النقدى لهذا الكتاب كما قدمنا صفحة التقييم التى عرضناها له ولآثاره فى حياتنا الفكرية والاجتماعية والسياسية حينا قدمه مؤلفه إلى الناس .

ولكننا نؤثر ألا نتبع هذه النقاط بالتقصى والإحصاء حتى لاتطول بنا هذه الصفحات وفى ذات الوقت فنحن حريصون كل الحرص على توفية هذا الجانب النقدى من هذه الدراسة حقه ، كما صنعنا فى جانب التقييم ، ولذلك سنسلك سبيلا يجمع بين الهدفين ويحقق الغرضين جميعا ، وذلك بواسطة تقديم نماذج تحدد نوعية نقاط الضعف وتمثل السلبيات والأخطاء المنهجية والفكرية التي رأيناها فى هذا الكتاب ، مع إيجازها فى مجموعة من النقاط ، هى :

## أولاً : التناقض في تقييم التجربة الإسلامية على عهد الرسول :

إن المؤلف كثيرا مايقع فى التناقض عندما يعرض بالتقييم لطبيعة بعض الفترات الزمنية فى تاريخنا الإسلامي ، وحينا يصدر الأحكام على طبيعة التجربة الإسلامية والنظم الإسلامية التي سادت هذه الفترات .

والأسلوب الشديد الإيجاز الذي اختاره المؤلف في الكتابة قد ساعد كثيرا على إخفاء هذا التناقض ، وإن تكن دقة المؤلف في اختيار ألفاظه المعرة جيدا عن مراده ، قد ساعدت وتساعد القارئ المتفحص في اكتشاف العديد من مواطن التناقض الذي وقع فيه (١).

فهو ، مثلا ، عندما يريد تقييم طبيعة النظام الذي أقامه الإسلام على عهد الرسول عليه الصلاة والسلام ، والتجربة التي قاد الرسول صنعها وإقامتها في شبه الجزيرة العربية .. ينكر في مواطن كثيرة ، أن تكون تجربة سياسية أو نظاما سياسيا ، أو شيئا يمت للحكم والحكومة والدولة بأية صلة من الصلات ويقطع بأن هذه التجربة لاتعدو أن تكون دينا خالصا وروحانية محتة لاتشوبها شائبة حكم أو دولة أو سلطان .... وهو يكرر كثيرا أمثال تلك العبارة التي يقول فيها : إن « تلك الوحدة العربية التي وجدت زمن النبي \_ عليه السلام \_ لم تكن وحدة سياسية بأى وجه من الوجوه ، ولاكان فيها معني من معاني الدولة والحكومة ، بل لم تعد أن تكون وحدة دينية خالصة من شوائب السياسة ، وحدة الإيمان والمذهب الديني ، لا وحدة الدولة ومذاهب الملك » (٢)

ولكنه يعود إلى تقييم آخر، لهذه التجربة، ينقض تماما هذا التقييم، وذلك عندما يكرر في كثير من المواطن وعديد من العبارات الحقيقة القائلة: إن سلطان الرسول كان أقوى من سلطان الملوك والسلاطين والحكومات، وكان يشمل جوانب حياة الإنسان الروحية التي هي اختصاص الرسالة \_ كما يشمل جوانب حياة الإنسان الحسية \_ التي هي اختصاص الحكومات \_ وذلك يعني أن السياسة والدولة والحكومة بمعناها المدنى كانت أمورا متضمنة وداخلة في طبيعة النظام الذي أقامه الرسول \_عليه السلام \_ وكمثال على الصياغات التي ضمنها المؤلف هذا المعنى نقدم قوله، مثلا: «إن مقام الرسالة يقتضي لصاحبه سلطانا أوسع مما يكون بين الحاكم والمحكومين، بل وأوسع مما يكون بين الأب وأبنائه، قد يتناول الموسول من سياسة الأمة مثل مايتناول الملوك، ولكن للرسول وحده وظيفة لا شريك له فيها، من وظيفته أيضا عمل خنى في تدبير الصلة التي تجمع بين الشريك والشريك والشريك ... له عباسة العامة، وله أيضا عمل خنى في تدبير الصلة التي تجمع بين الشريك والشريك ... له رعاية الظاهر والباطن، وعلاقاتنا الأرضية والساوية، له سياسة الدنيا والآخرة ... من رعاية الظاهر والباطن، وعلاقاتنا الأرضية والساوية، له سياسة الدنيا والآخرة ... من أجل ذلك كان سلطان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ بمقتضى رسالته سلطانا عاما، وأمره في أجل ذلك كان سلطان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ بمقتضى رسالته سلطانا عاما، وأمره في

<sup>(</sup>١) ومن يراجع مذكرة دفاع الشيخ على عبد الرازق ، التى قدمها إلى «هيئة كبار العلماء » ، ويتأملها ، يجد الرجل قد حاول الاستفادة بذكاء ، من التناقضات الكثيرة التى اشتمل عليها كتابه ، فى محاولته ننى النهم التى وجهتها إليه « الهيئة » . . . فكانت « هيئة كبار العلماء » تستشهد من كتابه بنص ، فيلفت نظرها إلى نص آخر من نفس الكتاب ؟ ! .

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا : الكتاب الثالث ، الباب الأول ، الفقرة الثالثة .

المسلمين مطاعا ، وحكمه شاملا ، فلا شيء مما تمتد إليه يد الحكم إلا وقد شمله سلطان النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ ولا نوع مما يتصور من الرياسة والسلطان إلا وهو داخل تحت ولاية النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ على المؤمنين ....» (٣)

وهكذا ينكر حينا أن تكون للتجربة التى أقامها الرسول عليه السلام أية ملامح سياسية ثم يعود فيقرر أنها أكثر من سياسية ؟!.. وفى نصوص كثيرة يتصور أنه عندما ينفى عن الرسول صفات «الملك» أنه قد نفى عن نظامه طابع السياسة والحكومة والدولة ، وذلك دون أن يفرق بين السياسة والحكومة وبين النظام الملكى وطبيعة سلطان الملوك وسلطانهم ، فلقد عرف العرب وغير العرب أنماطا من الحكم والسياسة دون أن تكون هذه الأنماط مندرجة بالضرورة تحت ما تعارفنا عليه بالنظم الملكية وطبيعة حكم الملوك الحبارين ؟!..

ونحن نعتقد أن تقييم المؤلف هذا للتجربة التى صنعها الرسول عليه السلام هو من أكثر نقاط هذا الكتاب ضعفا ، لأن اتحاد السلطة السياسية بالسلطة الدينية ، على عهد الرسول أمر يكاد أن يصل فى البحث والبحوث إلى درجة البديهيات ، وذلك لأسباب كثيرة فى مقدمتها اتحاد ذات الإنسان الذى قاد هذه الوحدة وتلك التجربة بذات الإنسان الذى كان يتلقى الوحى عن السماء مع حرص المارسة النبوية على « النمييز » بين هاتين السلطتين \_ .

ولعل الذي دفع المؤلف إلى الوقوع في هذا التناقض هو حرصه على أن ينبي عن الإسلام ، فيا إقراره « للحكومة الدينية » ، ونحن نعتقد أنه كان مستطيعا أن ينبي ذلك عن الإسلام ، فيا بعد عهد الرسول عليه السلام لأن اتحاد ذات المتلقي عن السماء بذات الحاكم وقائد التجربة قد انتفى منذ وفاة الرسول ، وبخاصة في ظل دين كالإسلام ينبي وجود السلطات الدينية والوساطات الكهنوتية بين أهل الأرض وبين السماء .. فهدنية السلطة والحكومة في الإسلام منذ انتقال الرسول عليه السلام إلى الرفيق الأعلى أمر منطقي تماما مع طبيعة هذا الدين ، وإن تكن هذه « المدنية » غير منقطعة الصلة ولا منبتة الوشائج بينها وبين مافي الدين » وبن «كليات وعموميات » ... فالعلاقة هنا بين « الدين » وبين « السياسة » هي علاقة « الاتحاد علاقة « الاتحاد والنظابق والامتزاج » ...

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ، الكتاب الثاني ، الباب الثالث ، الفقرة الخامسة .

كما لم يدرك المؤلف أن الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ رغم جمعه للسلطتين : الدينية والزمنية ، كرسول وحاكم ، إلا أنه ميز بينهما . فكان السمع والطاعة وإسلام الوجه والتسليم فيها هو «دين » ، وكانت الشورى فيها هو دنيا وسياسة وعمران . . «ما كان من أمر دينكم فإلى ، وما كان من أمر دنياكم فأنتم أعلم به » . . فدنية السلطة السياسية ، فى فكر الإسلام وتجربته ، حقيقة مؤكدة ، حتى على عهد الرسول \_ عليه الصلاة والسلام . وعدم إدراك المؤلف لهذه الحقيقة ، وعدم تبنى الكتاب لنتائجها دليل على تنكره للمنهج العلمى فى البحث ، والبحث التاريخي على وجه الخصوص ، ذلك المنهج الذي يحرص على إدراك علاقات الظواهر ببعضها ، والصلات التى تربط الأبنية الفكرية والروحية والمعنوية فى علاقات الظواهر ببعضها ، والصلات التى تربط الأبنية الفكرية والروحية والمعنوية فى المجتمع بعضها ببعض ، وتجعل منها جميعا ، مع قاعدته المادية ، كلا واحدا لا يمكن النظر إلى جزئية منه فى انفصال وانفصام تام عن غيرها من الجزئيات .

وفى هَذَا الْحَطَّأُ مِن المُؤلِف تقويض لأهم الدعائم التي بني عليها الكتاب!.

## ثانيا : التناقض في تقييم تجربة ما بعد الرسول :

إن عدم تبنى المؤلف لذلك المنهج فى التفكير الذى يرى العلاقة بين «الدين» و «السياسة» ، بين «القرآن» و «الحكومة» ، وذلك دون أن يكون فى الدين جميع السياسة والحكومة والدولة ، قد أو قعه فى تناقض آخر عندما أخذ فى تقييم التجربة التى أقامها العرب المسلمون بعد وفاة الرسول عليه والسلام فهو أحيانا يتحدث عن حكومة أبى بكر ، فلا ينكر صلتها بالدين ، فيقول مثلا : « .... وقد كان الصديق مع هذا يحذو حذو الرسول ، ويمشى على قدمه ، فى خاصة نفسه وفى عامة أموره ، ولا شك فى أن ذلك كان شأنه أيضا فى سياسة أمر الدولة . فقد سار بها مبلغ جهده فى طريق دينى ، ونهج بها على القدر الممكن منهج رسول الله . فلا غرو أن أفاض أبو بكر على مركزه فى الدولة الجديدة ، والتي كان هو أول ملك عليها ، كل ما يمكن من مظاهر الدين ... » (\*) ثم نراه يعود لينقض هذه الرؤية وذلك التقييم عندما يقطع بانتفاء أية صلة بين زعامة أبى بكر وحكمه وبين الدين ، فيصفها بأنها كانت « زعامة لا دينية » وأنها كانت من « نوع لا دينى » (\*)

ومرجع الخطأ هنا ، والسبب الدافع إلى الوقوع فى هذا التناقض هو عدم تبنى المنهج

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ، الكتاب الثالث ، الباب الثالث ، الفقرة التاسعة .

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر ، الكتاب الثالث ، الباب الثانى ، الفقرة الأولى .

الذي يرى الصلات بين الدين والدولة دون أن تكون هذه الصلات هي التطابق ، ويبصر العلاقة بين الحكم المدنى الذي قرره الإسلام ، ودعا الناس لإقامته وتطويره مع مصالحهم ، ولكن بشرط الاتساق والانسجام مع الكليات والقيم والقوانين العامة التي جاء بها الإسلام وبشر بها الرسول وقررها القرآن الكريم . ذلك أن الفصل المتعسف بين مختلف الأبنية الفكرية والمعنوية التي تعيش في المجتمع هو من سمات الفكر «المثالي» المناقض للفكر والمنهج العلمي .

#### ثالثا: استشهاد المؤلف بما لا يشهد له:

من بين نقاط الضعف الهامة فى هذا الكتاب ، أن صاحبه يستشهد فى أحيان كثيرة بشواهد لا تشهد له ، ويسوق الأدلة ، فإذا هى ـ عند الفحص والتأمل ـ لا تصلح للاستدلال ؟!.. والأمثلة على موطن الضعف هذا فى الكتاب كثيرة ، فى مقدمتها :

أ\_ تلك المحاولات الكثيرة التي بذلها المؤلف كي ينفي عن طبيعة تجربة الرسول عليه السلام صفات السياسة والدولة والحكم ، بانيا ذلك على أن مهمته إنما كانت الدعوة إلى الدين ، وإبلاغ وحى السماء ، لا الحكم والسلطان والتنفيذ ، وذلك بدليل أن القرآن قد نفي أن يكون الرسول «جبارا» أو «حفيظا» أو «وكيلا» أو «مصيطرا» ... وفي ذلك يقول المؤلف: إن «ظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يكن له شأن في الملك السياسي ، وآياته متضافرة على أن عمله السماوي لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان» (١) ، ثم يأخذ في إيراد الآيات التي تنفي أن يكون الرسول «جبارا» أو «حفيظا» أو «وكيلا» أو «مصيطرا» ، باعتبارها أدلة تشهد بالصحة لحكه هذا

غير أن هذه الآيات لاتشهد على أن النظام الذى أقامه الإسلام على عهد الرسول لم يكن نظاما سياسيا فيه ما فيه من طابع الدولة والحكومة ، بمقاييس ذلك العصر وتلك البيئة البسيطة .. ذلك أن الآية التي يقول فيها الله سبحانه : (نحن أعلم بما يقولون ، وما أنت عليهم بجبار ، فذكر بالقرآن من يخاف وعيد) (٧) إنما تعنى : أنك لست عليهم « بمسلط تقسرهم على الإيمان ، أو تفعل بهم ماتريد ، وإنما أنت داع » (١) ، فهي تتناول جانب السياسي والمدنى من نظام حياة الناس يومئذ الدعوة إلى العقيدة ، ولا تتحدث عن الجانب السياسي والمدنى من نظام حياة الناس يومئذ

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر ، الكتاب الثاني ، الباب الثالث ، الفقرة السادسة .

<sup>(</sup>٧) سورة ق : ٤٥.

<sup>(</sup>٨) تفسير البيضاوى ، ص ٧١٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م .

فى المجتمع الإسلامى . كما أن نفى صفة « الجبار » عن الرسول لا يعنى بحال من الأحوال أنه لم يكن حاكما ولم يقم دولة ، لأن معنى « الجبار » عند العرب هو « الملك المتجبر » ، ولا يعنى نفى هذه الصفة عن الرسول ، ولا عن غيره ، نفى القيام بمهام السياسة والحكم ، وإلا كانت كل سياسة تجبرا ، وكل حاكم جبار ؟! (٩) .

كما أن الآيات التى تننى أن يكون الرسول «حفيظا» على الناس لا تشهد للمؤلف فى ننى صفة الحكم والسياسة عن الرسول عليه السلام ، فإن الله سبحانه وتعالى عندما يقول على لسان الرسول مخاطبا الناس: (بقيت الله خير لكم إن كنتم مؤمنين وما أنا عليكم بحفيظ ) (۱۰) فإن معنى قوله هذا: ما أنا عليكم بحفيظ «أحفظكم عن القبائح ، أو أحفظ عليكم أعالكم فأجازيكم عليها ... أو لست بحافظ عليكم نعم الله » (۱۱) ، وقوله سبحانه: (من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا ) (۱۱) معناه: ما أرسلناك عليهم حفيظا «تحفظ عليهم أعالهم وتحاسبهم عليها » (۱۳) ، فالمنفى عن الرسول هنا هو الاتصاف بصفات الحاكم أو السياسي أو رجل الدولة .

ومثل تلك الآيات الثلاث التى تنفى عن الرسول أن يكون « وكيلا » على الناس ، فقوله تعالى : ( وكذب به قومك وهو الحق ، قل لست عليكم بوكيل ) (١٤) معناه : لست عليكم « بحفيظ وكل إلى أمركم فأمنعكم من التكذيب ، أو أجازيكم بما أنا منذر ، والله الحفيظ » (١٥) ، وقوله : (ربكم أعلم بكم ، إن يشأ يرحمكم أو إن يشأ يعذبكم ، وما أرسلناك عليهم وكيلا) (١٦) معناه : «موكولا إليك أمرهم ، تقسرهم على الإيمان » (١٧) وقوله : (أرأيت من اتخذ إلهه هواه ، أفأنت تكون عليه وكيلا) (١٨) معناه : (حفيظا تمنعه عن الشرك والمعاصى » (١٩) . وقوله : « إنا أنزلنا عليك الكتاب بالحق ، فمن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها . وما أنت عليهم بوكيل ) (٢٠) معناه : « وما وكلت عليهم لتجبرهم

<sup>(</sup>٩) راجع مادة «جبر» في أساس البلاغة للزمخشري.

<sup>(</sup>۱۰) سورة هود : ۸٦.

<sup>(</sup>۱۱) تفسیر البیضاوی ، ص ۳۳۰.

<sup>(</sup>١٢) سُورة النساء: ٨٠.

<sup>(</sup>۱۳) تفسیر البیضاوی ، ص ۱٤٦.

<sup>(</sup>١٤) سورة الأنعام : ٦٦ .

<sup>(</sup>١٥) تفسير البيضاوي ، ص ٢٠٦ ، ٢١٤ ، ٣١٧.

<sup>(</sup>١٦) سورة الاسراء: ٥٤.

<sup>(</sup>۱۷) تفسیر البیضاوی ، ص ۲۰۵.

<sup>(</sup>۱۸) سورة الفرقان : ۲۳ .

<sup>(</sup>۱۹) تفسیر البیضاوی ، ص ۵۱۰ .

<sup>(</sup>٢٠) أسورة الزمر : ٤١ .

على الهدى» (٢١). فالمنفى هنا عن الرسول عليه السلام هو الاتصاف بصفات الله، وليس الاتصاف بصفات رجل الدولة والحكم والسياسة بأى حال من الأحوال.

والآية التي تنفي أن يكون الرسول «مصيطرا » على الناس ، فتقول : (فذكر إنما أنت مذكر ، لست عليهم بمصيطر) (٢٢) معناها : لست عليهم «بمسلط » (٢٣) ، وليس بالضرورة أن يكون الحاكم ورجل الدولة «مسلطا » ، وبَحَاصة عندما يكون رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم - ?!

وهكذا يستشهد المؤلف كثيرا بما لا يشهد له من آيات القرآن الكريم.

ب و وكثيرا مايستشهد المؤلف بما لا يشهد له من أحداث التاريخ ، ومن الصياغات الفكرية ، والأقوال المأثورة التي وردت في كتب الكتاب والمؤرخين المسلمين .. فهو يتحدث عن أن الفكر الإسلامي ، بصدد المصدر الذي يستمد منه الخليفة سلطته ، قد ذهب إلى مذهبين : أحدهما ذلك الذي يرى مصدر هذه السلطة آتيا من الله سبحانه ، وأن السلطان لذلك ، هو «حمى الله في بلاده ، وظله الممدود على عباده » .. وينسب هذا الاتجاه الفكري إلى القرون الإسلامية الأولى، فإذا جاء أوان الاستشهاد وجدناه يستشهد بشعر للفردق ( ١١٤هـ ٧٣٢م ) في هشام بن عبد الملك ( ١١٥هـ ٧٤٢م ) ، وشعر لابن هائي الأندلسي ( ٣٦هـ ٧٧٥م ) ، وشعر لطريح الزندلسي ( ٣٦هـ ٣٧٩م ) ، وشعر لطريح ابن إسماعيل الثقني في الوليدبن يزيد ( ١٢٦هـ ١٧٤٧م ) وخطبة للمنصور العباسي ( ١٥٥هـ ابن إسماعيل الثقني في الوليدبن يزيد ( ١٢٦هـ ١٤٢٩م ) وخطبة للمنصور العباسي ( ١٥٥هـ شعراء ، وليست اجتهادات للمتكلمين والعلماء والفقهاء فهي تاريخياً لا تمت إلى العصر ملكي قامت فيه للمسلمين خلافة بصلة من الصلات ، وإنما هي أحداث عاصرت الفترة التي تحولت فيها « الخلافة » من نظام شوري ، كان يراعي قواعد الشوري الإسلامية ، إلى نظام ملكي ، أو شبه ملكي غريب إلى حد كبير عن تعالم الإسلام .

وكذلك نجده يتخذ من الحديث عن البيعة ليزيد بن معاوية ( ٦٤هـ ٦٨٣م ) . وقتل يزيد

<sup>(</sup>۲۱) تفسیر البیضاوی ، ص ۲٤۱.

<sup>(</sup>۲۲) سورة الغاشية : ۲۱ ـ ۲۲ .

<sup>(</sup>۲۳) تفسیر البیضاوی ، ص ۸۲۰.

<sup>(</sup>٢٤) أنظر: الإسلام وأصول الحكم: الكتاب الأول ، الباب الأول ، الفقرة الحامسة والثامنة والتاسعة .

للحسين بن على [ ٤ \_ ٦٦هـ ٦٢٥ \_ ٦٨٠م] بل وتنصيب الانجليز لفيصل بن الحسين المسين بن على [ ٤ ـ ٦٨١ ـ ١٩٣٣هـ ١٩٨٨ ـ ١٩٣٣م] ملكا على العراق بعد الحرب العالمية الأولى ، نماذج لأخذ البيعة للخليفة والإمام في الإسلام ؟!.. وجميعها أحداث تاريخية لا علاقة بينها وبين «الخلافة» أو «الإمامة» أو الإسلام ؟!...

جـ وغير الآيات القرآنية ، والأحداث التاريخية التي يستشهد بها المؤلف ، على حين أنها لا تشهد له ، نجده يصنع ذلك أحيانا مع المنطق العقلي والقياس .. فهو يعتبر أن قيام الحكومة «إنما هو غرض من الأغراض الدنيوية التي خلي الله سبحانه وتعالى بينها وبين عقولنا ، وترك الناس أحرارا في تدبيرها على ما تهديهم إليه عقولهم ، وعلومهم ومصالحهم ، وأهواؤهم ، ونزعاتهم » (٢٥) .. وهذا حق في جملته ... ولكنه يرتب على ذلك نتائج لا تؤدي إليها هذه المقدمة ، وذلك عندما يرى أن ماهو متروك للعقل لا علاقة بينه وبين الدين .. ونسي ، مثلا ، أن المعتزلة ، والزيدية ، وبعضا من الشيعة الإمامية يرون أن معرفة الله سبحانه إنما هي واجب سبيلها وطريقها العقل ، وليس الرسالات ولا الكتب السهاوية ، لأن الرسالات والكتب السهاوية لا يمكن التصديق بها إلا بعد معرفة الله .. ومع ذلك لم يقل أحد ، ولن يقول : إن معرفة الله \_ بسبب من أن طريقها العقل وحده \_ لا صلة لها بالدين ؟!..

وهكذا تتناثر فى الكتاب مواطن جدل كثيرة يتخذ لها المؤلف أدلة من القرآن ، أو التاريخ ، أو العقل ، لا تستقيم ولا تنهض بما عليها إذا ما وضعت موضع التأمل والاختبار .

### رابعاً : إهمال الجانب المشرق في الفكر الإسلامي :

ان انطباعة القارئ لهذا الكتاب عن صورة الخليفة والإمام فى الفكر الإسلامى هى انطباعة سلبية وليست إيجابيه ، لأن الصورة التى قدمها المؤلف سوداوية منفرة لكل قارئ متحرر ومستنير.. ونحن نعتقد أن السبب فى ذلك هو خلط المؤلف بين « الفكر » الإسلامى و « التاريخ » الإسلامى ، بين « النظرية » وبين « التطبيق » ..

ذلك أن فى الفكر الإسلامي جوانب شديدة الإشراق للحاكم وشروطه والإمام وصفاته ، ولقد ظل المفكرون المسلمون في جملتهم في أوفياء لهذا النبع وذلك التراث ،

<sup>(</sup>٢٥) نفس المصدر ، الكتاب الثاني ، الباب الثالث ، الفقرة السابعة .

رغم وقوع السلطة فى يد الحكام «المتغلبين» المستبدين عبر تاريخنا الطويل .. فحتى الذين كتبوا عن الإمامة والأحكام السلطانية فى عصور «التغلب» واغتصاب السلطة دون شورى واختيار ، ظلوا على تمسكهم بمبدأ الشورى والاختيار والبيعة والعقد للإمام ، وهؤلاء الذين تحدثوا منهم فى تبرير سلطة الحكام «المتغلبين» نظروا إليها كفترات عارضة استئنائية ، بل ان أغلب الذين غضوا الطرف عن وجوب الثورة على هذه السلطة قد وقفوا هذا الموقف مخافة «الفتنة» وسفك الدماء ، وخشية وقوع أضرار تفوق المكاسب المرجوة من وراء الثورة والخروج على هؤلاء الحكام ولقد حكمت هذه المواقف الفكرية التى هادنت أمراء الجور والتغلب أخطار خارجية مغولية أو صليبية \_ جعلت هذا النفر من العلماء يقدمون «الوحدة» حتى وراء الحاكم الجائر ، على «الصراع» ضده ، لأن المستفيد من هذا الصراع سيكون هو العدو الغازى ، والذى يتحين الفرص لتدمير الحضارة الإسلامية ، ولاهلاك الجميع ، حاكمين ومحكومين ! ..

والصورة التي تناثرت في أغلب صفحات الكتاب عن «الخليفة» و «الإمام» في الإسلام، والتي تحدثت عن سلطاته المطلقة المستمدة من الله، وصلاحياته التي لا تحد ولا ترد، هي صورة غريبة عن روح الإسلام، جاءت إلى الحياة السياسية الإسلامية التطبيقية إما عن طريق الفكر الشيعي عن الإمامة، وهو فكر يعد امتدادا لنظريات الفرس الإقطاعية في هذا المجال ... أو عن طريق الحكم الأموى الذي طبع منذ عهد معاوية بن أبي سفيان [ ٢٠ق .هـ - ٩٦هـ ٣٠٣ ـ - ٩٨٨ ] بطابع العرش القيصرى البيزنطي الذي كانت تقاليده سائدة في دمشق الشام منذ ما قبل الإسلام .

أما التيار الفكرى الذى عبر بصدق عن روح الإسلام وتعاليمه الكلية وقوانينه العامة فى هذا المجال ، فهو تيار المعتزلة الفكرى ، ومن وافقهم من الخوارج ، وهم الذين حددوا أن الطريق إلى تنصيب الإمام هو طريق «الاختيار والبيعة والعقد» من الأمة للإمام .. وأن استناد الإمام إنما هو إلى الأمة لا إلى سلطة غيبية ، وأن عزل الإمام إنما هو من اختصاص الأمة وصلاحياتها ، ومن ثم فإن هذا المنصب سياسي وإن يكن غير مقطوع الصلة بكليات تعاليم الدين (٢٦)

<sup>(</sup>٢٦) راجع فى ذلك دراستنا عن ( المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية ) ، الفصل الخاص بالبعدين السياسى والاجتماعى للحرية طبعة الشروق سنة ١٩٨٨ م . وكتابنا [ الإسلام وفلسفة الحكم ] . طبعة الشروق سنة ١٩٨٨ م .

والمؤلف لا يهمل فقط عرض هذا الجانب المشرق فى الفكر الإسلامى ، عندما يتحدث عن هذا الموضوع ، وإنما نجده يضع أصحاب هذا الاتجاه الفكرى بين «أهل الأهواء » ؟! وذلك عندما يعرض بالإشارة الخاطفة لبعض آرائهم فى ثنايا صفحات الكتاب (٢٧)

ومثال آخر يدل على أن المؤلف قد أهمل إبراز الوجه المشرق فى تاريخ الفكر الإسلامى بكتابه فى كثير من الأحيان ، ذلك الحديث الذى ساقه عن مكان الفكر السياسى ووزنه فى تراثنا ، عندما يقول : إنه « من الملاحظ البين فى تاريخ الحركة العلمية عند المسلمين أن حظ العلوم السياسية فيهم كان بالنسبة لغيرها من العلوم الأخرى أسوأ حظ ، وأن وجودها بينهم كان أضعف وجود ، فلسنا نعرف لهم مؤلفا فى السياسة ولا مترجا ، ولا نعرف لهم بحثا فى شىء من أنظمة الحكم ولا أصول السياسة ، اللهم إلا قليلا لا يقام له وزن إزاء حركتهم العلمية فى غير السياسة من الفنون » (٢٨).

وفى رد الشيخ محمد الخضر حسين على المؤلف فند هذا الزعم تفنيدا جيدا ، وساق العديد من أسماء الكتب التي ألفها العرب والمسلمون فى السياسة وفنونها ، والحكم وأصوله ، وعدد منها ستة وعشرين كتابا (٢٩)

والناظر فى قوائم المخطوطات العربية والإسلامية ، وأيضا المطبوعات ، يجد أضعاف أضعاف هذا الرقم ، كتبا ومؤلفات خصصها أصحابها لهذا الفن من فنون التأليف .. فإذا أضفنا إلى ذلك حقيقة أن تراثنا العربى الإسلامي قد ضاعت منه كنوز لا تقدر أهمية ولا تحصى عددا عندما دمر التتار بغداد ، وعندما أغرقت محاكم التفتيش كنوز الأندلس الحضارية والعلمية في بحار من الدماء ، وعندما نهب المستعمرون الكثير منها في عصور ضعفنا وإهمالنا لهذه الكنوز ... علمنا مدى العظم والغني والثراء الذي كان عليه هذا الجانب من جوانب الفكر والتأليف في تراث العرب المسلمين ، ومن ثم علمنا أن هذا الاتهام الذي وجهه المؤلف إلى المفكرين العرب والمسلمين في هذا المجال اتهام غير صادق ، وقول غير دقيق .

\* \* \*

<sup>(</sup>۲۷) الكتاب الأول ، الباب الثالث ، الفقرة الثانية «الهامش » .

<sup>(</sup>٢٨) نفس المصدر ، الكتاب الأول ، الباب الثالث ، الفقرات الثانية والثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والثانية عشرة . (٢٩) نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم . ص ٤٢ ـ ٤٤ .

وأخيرا .... فإننا نعتقد ، بعد تقديم هذه الملاحظات الانتقادية الأربعة ، التي تمثل نماذج لأهم نقاط الضعف التي رأيناها في هذا الكتاب ... والتي نعتقد أنها لاتقدح في قيمته وأهميته كعمل فكرى أثار من الجدل والصراع والمعارك مالم يثره عمل فكرى آخر في بلادنا منذ أن عرف الكتاب المطبوع حتى الآن ..

إننا نعتقد أننا قد وفينا هذا الكتاب حقه من العرض والتقييم ..

وإذا استطاعت هذه الصفحات التي قدمناها أن تجعل قارئنا المعاصر يعيش أحداث معركة فكرية خصبة عاشها جيلنا السابق حول هذا العمل الفكرى ، وأن يتعلم منها خير ما فيها من إيجابيات ... إذا استطاعت هذه الدراسة أن تحقق ذلك أو شيئا منه فإننا نكون قد بلغنا مانريد من وراء هذا الجهد الذي بذلناه في هذا المقام .

※ ※ ※

#### مسراجع كناب الإسلام وأصول اكحكم للشيخ على عسد الرازق

- (١) المفردات في غريب القرآن.
- (٢) جوهرة التوحيد وشروحها.
- (٣) رسالة التوحيد للشيخ محمد عبده .
  - (٤) طوالع الأنوار وشروحها .
    - (٥) مقاصد الطالبين.
  - (٦) العقائد النسفية وشروحها .
- (٧) القول المفيد على الرَّسالة المسماة وسيلة العبيد في علم التوحيد للشيخ محمد بخيت.
  - (٨) المواقف وشروحها.
  - (٩) الرسالة الشمسية في علم المنطق وشروحها.
    - (١٠) مقدمة ابن خلدون .
    - (١١) تاريخ أبي الفداء.
    - (١٢) الفوائد البهية في تراجم الحنفية.
      - (١٣) فوات الوفيات .
  - (١٤) تاريخ التشريع الإسلامي لمحمد بك الخضري .
    - (١٥) تاريخ الحلفاء .
    - (١٦) نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز.
      - (١٧) السيرة النبوية .
      - (١٨) السيرة الحلبية .
      - (١٩) تاريخ الطبرى.
      - (٢٠) اكتفاء القنوع بما هو مطبوع.
        - (٢١) البدائع في أصول الشرائع.
      - (٢٢) الفصل في الملل والأهواء والنحل.

- (٢٣) كشف الأسرار للبزدوي.
- (٢٤) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول.
  - (٢٥) تيسير الوصول إلى جامع الأصول.
    - (٢٦) العقد الفريد لابن عبد ربه.
      - (۲۷) ديوان الفرزدق.
        - (٢٨) الأغاني.
      - (٢٩) الكامل للمبرد.
- (٣٠) الحلافة أو الإمامة العظمى للسيد محمد رشيد رضا.
  - (٣١) الخلافة وسلطة الأمة تعريب عبد الغني سنى بك.
- A Student's History of Philosophy. by Arthur kenyon Roger. (\*Y)

The Khilafet. by Professor Mohammad Bara Katullan (maulavie) of Bhopal, (TT) India

The Kha Lifate, by sir Thomas Arnorld. ( \*\xi )

(٣٥) غير ماذكر من كتب التفسير والحديث والفقه والأصول والتوحيد والأحكام السلطانية والخطب والمقالات التي ظهر كثير منها في الحرائد العربية والانجليزية.

#### مـــراجع الدراســـة والوبشائق

أحمد شفيق باشا : [حوليات مصر السياسية] الحولية الثانية سنة

١٩٢٥م . طبعة القاهرة الأولى سنة ١٩٢٨م .

أحمد عطية الله : [القاموس السياسي] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠م.

: [القاموس الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣م.

البيضاوي «عبد الله بن عمر » : [ تفسير البيضاوي ] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م.

رجاء النقاش : [العقاد بين اليمين واليسار] طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م .

الزركلي «خير الدين » : [الأعلام] طبعة بيروت.

الزمخشري : [أساس البلاغة] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م.

عمر رضا كحاله : [ معجم المؤلفين ] طبعة دمشق سنة ١٩٥٧م .

فيليب حتى : [تاريخ العرب] «مطول» طبعة بيروت سنة

۱۹۵۳ م .

محمد إبراهيم الجزيرى : [ سعد زغلول . ذكريات تاريخية طريفة ] طبعة كتاب

اليوم . القاهرة .

محمد نخيت المطيعي : [حقيقة الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة

۱۳٤٤ هـ .

محمد الخضر حسين : [ نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم ] طبعة القاهرة

سنة ١٣٤٤ هـ .

محمد رشيد رضا : [الحلافة أو الامامة العظمي] طبعة القاهرة سنة

۱۳٤۱ هـ .

محمد ضياء الدين الريس (دكتور): [الإسلام والخلافة فى العصر الحديث] طبعة القاهرة

سنة ۱۹۷۷ م .

طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

محمد عمارة (دكتور) : [الإسلام وفلسفة الحكم] طبعة الشروق سنة ١٩٨٨ م.

: [المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية ] طبعة الشروق سنة ١٩٨٨ م .

محمد فؤاد عبد الباقي : [المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم] طبعة القاهرة سنة ١٣٧٨ هـ

ممدوح حتى (دكتور) : [الإسلام وأصول الحكم، نقد وتعليق] طبعة بيروت سنة ١٩٦٦ م .

يونان لبيب رزق (دكتور) : [تاريخ الوزارات المصرية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥م.

#### الدوريات

[الأخبار] سنة ١٩٢٥م. [الأهرام] سنة ١٩٢٥م. [البلاغ] سنة ١٩٢٥م. [الحساب] سنة ١٩٢٤م. [السياسة] سنة ١٩٢٥م. [كوكب الشرق] سنة ١٩٢٥م. [المقتطف] سنة ١٩٢٥م. [المقطم] سنة ١٩٢٥م. [المنار] سنة ١٩٢٥م.

# الفهــــرس الإسلام وأصــول الحــكــم

| صف                                                                |               |
|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| <b>6</b>                                                          | نقديم.        |
| ٦٢                                                                | لاتحة الدراس  |
| سياسية لصدور الكتاب                                               | لملابسات اا   |
| Y#                                                                | لمؤلف         |
| [الإسلام وأصول الحكم]                                             | الكتاب :      |
| شاركت في المعركة:                                                 |               |
| حزب الاتحاد                                                       | •             |
| هيئةً كبار العلماء                                                | •             |
| المفكرون الليبراليونالمفكرون الليبراليون                          | •             |
| حزب الوفد                                                         | •             |
| الأحرار الدستوريون                                                |               |
| أين وقف الانجليز؟                                                 |               |
| نتائج هذه المعركة                                                 | •             |
| يمة والحكم والتنفيذ :                                             | ِثَائق المحاك |
| جلسة المحاكمة                                                     | •             |
| مذكرة الشيخ على عبد الرازق ، ردا على انهامات هيئة كبار العلماء ٩٣ | •             |
| «الإسلام» وأصول الحكم» ـ مقال للشيخ على عبد الرازق ١٠٢            | •             |
| « إيضاح » من الشيخ على عبد الرازق                                 | ĕ             |
| حكم هيئة كبار العلماء ضد الشيخ على عبد الرازق والحيثيات ١٠٧       | •             |
| « برقية » من شيخ الأزهر إلى القصر الملكى                          |               |
| حديث صحفي مع الشيخ على عبد الرازق                                 |               |
| رأى الشيخ على عبد الرازق فى حكم هيئة كبار العلماء                 |               |

| <ul> <li>خطاب من الشيخ على عبد الرازق إلى وزير الحقانية</li> </ul>   |
|----------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>أسئلة _ وزير الحقانية _ إلى مستشارى لجنة القضايا</li> </ul> |
| ● اقالة وزير الحقانية ــ المرسوم الملكى ــ                           |
| <ul> <li>حكم المجلس المخصوص ضد على عبد الرازق</li> </ul>             |
| • مسألة الشيخ على عبد الرازق_ رأى عبد العزيز فهمي باشا               |
| • رأى سعد زّغلول باشا فى كتاب الإسلام وأصول الحكم                    |
| ملاحظات انتقادية على الكتاب :                                        |
| • أولاً : التناقض في تقييم التجربة الإسلامية على عهد الرسول          |
| ● ثانيا : التناقض فى تقييم تجربة مابعد الرسول                        |
| • ثالثاً: استشهاد المؤلف بما لايشهد له                               |
| • رابعاً: إهمال الحانب المشرق في الفكر الإسلامي                      |
| مراجع كتاب الإسلام وأصول الحكم للشيخ على عبد الرازق١٦٣               |
| واحو الداسة والمثاثة                                                 |

( **ب** ) دکتور محمدعــمارة

نقض كناب الإسلام وأصول الحكم الشيخ الإسلام محمد الخضر حسين

# ته خيل

كانت «العلمانية» بما تعنيه من فصل الدين عن الدولة بالنسبة للواقعين العربي والإسلامي وقبل أن يتبلور في حياتنا الفكرية ، في القرن التاسع عشر الميلادي ، تيار مجلة [المقتطف] [١٩٥٧ - ١٩٥٧م] وصحيفة [المقطم] [١٨٥٩ - ١٩٥٧م] كانت «العلمانية» ، بالنسبة لنا ، قبل تبلور هذا التيار ، لاتعدو أن تكون نبتا أوربيا خالصا وخاصا نسمع عنها ونقرأ حولها كها نسمع ونقرأ عن الأفكار التي لاعلاقة لها بتاريخنا القديم أو واقعنا الحديث فهي قضية من قضايا الفكر الأوربي ، خاصة به ، أثمرتها الملابسات الخاصة بواقع القرون الوسطى والمظلمة التي عاشها الأوربيون تحت الهيمنة المستبدة للكنيسة الكاثوليكية .. لم ينبت لها نبت ، بل ولم توضع لها بذرة واحدة في أرض العروبة والإسلام .

أما بعد تبلور تيار [المقتطف] و[المقطم] معقوب صروف [١٩٥٧ - ١٩٥١م] وفارس بمر [١٩٥١ - ١٩٥١م] وشاهين مكاريوس [١٨٥٣ - ١٩٩١م] وبمن نحا نحو هذا التيار في هذه القضية ، من مثل شبلي شميل [١٨٦٠ - ١٩١٧م] ونقولا حداد [١٨٧٨ - ١٩٥٤م] وخرجي زيدان [١٨٦١ - ١٩٩١م] وفرح أنطون [١٨٧٤ - ١٨٧٨ م] وسلامة موسى [١٨٥٨ - ١٩٥٨م] وذيوله المعاصرة - ... أما بعد تبلور هذا التيار العلماني ، فلقد ظلت «العلمانية » مجرد « خيار غير إسلامي » لنفر من غير المسلمين ، أنشأه وبلوره وزكاه - لدى بعضهم - : العداء المستكن للإسلام ، والإعجاب المفرط ، إلى درجة الانبهار والتقليد ، للحضارة الغربية ، ورد الفعل الحاد لمأساة التعصب الطائني الذي لعب الاستعار الدور الأول في إشعال ناره بلبنان والشام سنة ١٨٦٠م .. إلى جانب الرفض المشروع والمبرر لبعض ممارسات الدولة العثمانية ، المحسوبة - ظلما وافتراء - على الإسلام وموقفه من والكتابيين » غير المسلمين .

لقد ظلت «العلمانية » خاصية من خصائص هذا التيار ، بلورها فى الثلث الأخير من القرن التاسع عشر ، وصحبها ، مع ذيوله ، إلى الربع الأول من القرن العشرين .. لم يشاركه فى

القول بها ، فضلا عن الدعوة إليها مفكر مسلم .. إلى أن كان شهر إبريل سنة ١٩٢٥م عندما طلع علينا المرحوم الشيخ على عبد الرازق [ ١٣٠٥ – ١٣٨٦هـ ١٨٨٧ – ١٨٦٦م] بكتابه [الإسلام وأصول الحكم] فكان أول كاتب مسلم يسعى إلى زرع «العلمانية» في العقل الإسلامي ، وفي واقع المسلمين ..

ولقد كان أخطر مافى هذه المحاولة ، الوحيدة والفريدة ، أنها قد جاءت فى « ثوب إسلامى » وتحت « رايات إسلامية » ، ومن عالم فاضل تخرج فى الجامع الأزهر ، ويشغل منصب القاضى فى المحاكم الشرعية الإسلامية .

فبعد أن كانت «العلمانية» حلا أوربيا خاصا لمشكل أوربي خالص، لايدعو إليه، في واقعنا الفكرى، سوى نفر من غير الإسلاميين غير المسلمين، المقلدين لحضارة الغرب. جاء الشيخ على عبد الرازق فتصور القضية، في الفكر الإسلامي وفي واقع المسلمين، القديم والحديث، على النحو الذي كانت عليه في المسيحية الكاثوليكية وفي واقعها الأوربي!..

- فالإسلام ، عنده : دين لاسياسة .. ورسالة لاحكم .. وروحانية لادولة .. وبلاغ مجرد عن التنفيذ ــ كما كانت المسيحية الأولى دعوة لـ « دعوا مالقيصر لقيصر ومالله لله » ــ
- والخلافة الإسلامية ، عنده : كانت «كهنوتا » .. خليفة مستبد ، لأيسأل عما يفعل ، لأنه يستمد سلطانه من الله\_ كما كان الحال مع تجربة الحكم «بالحق الإلهى » فى أوربا المسيحية ، عندما ساد تحالف الكنيسة والأباطرة والملوك\_
- ولذلك ، فلقد تصور الشيخ على عبدالرازق الحل عندنا\_كما كان فى أوربا الكاثوليكية ـ هو «العلمانية »!..

لقد صور الإسلام ، فى هذا الجانب : مسيحية .. وصور الحلافة الإسلامية ، تاريخيا : كهانة كنسية وحكما ، مستبدا ، بالحق الإلهى .. فكانت «العلمانية» عنده ، بسبب هذا التصور ، حلا إسلاميا لمشكل إسلامي ، بعد أن كانت ـ قبل كتابه [الإسلام وأصول الحكم] ـ حلا أوربيا خاصا لمشكل أوربي خالص ، لا يدعو إليه ، فى بلادنا ، سوى نفر الحضارة الغربية !..

\* \* \*

وإذا كان أبناء المرحوم الشيخ على عبد الرازق يؤكدون أن أباهم قد عدل ، أواخر

حياته ، عن تصوره هذا ، وتراجع عن دعواه هذه .. فرفض إعادة طبع كتابه .. وهُمَّ بكتابة نقد ذاتى للأفكار المحورية التى تضمنها كتابه ، لكن الأجل وافاه قبل أن يتمه ... إذا كان هذا هو أمر الشيخ ورجوعه عن «العلمانية» ، فإن كتابه الذى ادعى «علمنة الإسلام» لايزال شهيرا ، يحمل سحرا خاصا لدى قطاع مؤثر من المفكرين والمثقفين والقراء على امتداد وطن العروبة وعالم الإسلام ..

والذين عاشوا تلك الحقبة التي ظهر فيها كتاب [الإسلام وأصول الحكم]، وكذلك الذين درسوا الأحداث الفكرية لتلك الحقبة، يعلمون أنه قد صدرت كتب ونشرت دراسات عديدة، ردت على دعاوى الشيخ على عبد الرازق، وفندت ماحواه كتابه من آراء ... وكل هؤلاء يعلمون أن على رأس هذه الردود يأتى كتاب الشيخ الفاضل والمجدد الإسلامي الإمام الأكبر محمد الخضر حسين [ ١٢٩٣ ـ ١٣٧٧هـ ١٨٧٦ ـ ١٩٥٨م]، الذي حمل عنوان: ونقض كتاب الإسلام وأصول الحكم]..

وأمام هذه الحقيقة من حقائق تاريخنا الفكرى ، تبرز مفارقات وتساؤلات :

- فكم من الناس هم المفتونون بعلى عبد الرازق . . حتى ولو لم يقرأوا كتابه ؟!...
- وكم من الناس قد سمع ويسمع بالخضر حسين؟.. فضلا عن كتابه الذى نقض به بناء كتاب على عبد الرازق؟!..

إن قطاعات مؤثرة من الحركة الفكرية ، وفيها ، تنحاز للعلمانية ـ دون أن تدرى خصوصية نشأتها الأوربية ـ وهذه القطاعات تتصور الإسلام علمانيا ـ دينا لا دولة ، ورسالة لاحكم فيه ـ لأن الشيخ على عبد الرازق قد قال ذلك سنة ١٩٢٥م .. دون أن تعرف أن هناك من نقض هذه المقولة وفند هذه الدعوى بمنطق وبراعة يشهدان للعقل العربي والمسلم بالأصالة والتفوق والإبداع ..

كذلك ، فإن هناك قطاعات مؤثرة من الحركة الفكرية ، وفيها ، يدينون على عبد الرازق ، دون أن يقرأوه : . . وأخطر من ذلك تصورهم أن الرد عليه وعلى «العلمانية » هو « غثاؤهم الفكرى » الذي يعرض الإسلام : «كهانة » . . و « دولة دينية » . . و « حاكمية » تجرد الأمة من حقها في أن تكون \_ حيال السياسة والدولة وتنظيم المجتمع وعارة الكون \_ هي مصدر السلطان . . . الأمر الذي يؤدي \_ شاءت تلك القطاعات « الإسلامية » أو لم تشأ \_ إلى

أن يصبح هذا «الغثاء الفكرى» هو المرتكز الذى يبرر به العلمانيون «العلمانية» التي إليها يدعون ومها يبشرون!..

ومن سخريات حياتنا الفكرية أن هذه القطاعات «الإسلامية » لاتدرى أن كتاب على عبد الرازق قد نقضه وفنده علماء لم يسلكوا لذلك سبيل تجريد الأمة الإسلامية من حقها ـ بل واجها ـ فى أن تكون مصدر السلطات !.

ومن هنا جاء اعتقادنا الراسخ بأنه لاشيء يسهم في ترشيد الحركة الفكرية ، بفصائلها وتياراتها المختلفة ، مثل : الوعى بالمقولات موطن الخلاف .. والإحاطة الواعية بمعالم الصراع الفكرى الخصب الذي دار حول هذه القضية الجوهرية من قضايا ديننا ودنيانا .. وتأمل وثائقها الفكرية التي جمعت حجج مختلف الأطراف والفرقاء .. ثم الانطلاق من ذلك ، وبعده ، إلى الإبداع والإضافة ، مواكبة للجديد الذي يطرحه الواقع الذي نعيش فيه . وتلك هي مهمة الإنجاز الفكري الذي نحن بصدده .. والذي نقدم في سياقه هذا

وللت هي مهمه الإعجاز الفكري الذي عن بصدده .. والذي نقدم في سيافه هدا الكتاب ..

• فبعد أن قدمنا للباحثين والقراء كتاب الشيخ على عبد الرازق [الإسلام وأصول الحكم].. وأحطنا بالمعركة التى أثارها.. ووضعنا بين يدى الحركة الفكرية وثائق تلك المعركة الكبرى... ها نحن نقدم أبرز رد كتب على هذا الكتاب.. نقدم [نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم] للعالم الفاضل الشيخ الجليل الإمام الأكبر محمد الخضر حسين..

لكن ....

وقبل أن نحلي بين القارئ وبين كتاب الشيخ الخضر..... فلابد من :

١ ـ التعريف بالرجل ...

٢ ـ والتعريف بكتابه ...

٣ والإشارة إلى ما أضفناه \_ غير الدراسة \_ إلى « هوامشه » من تحقيقات وتعليقات ... فكل ذلك ضرورى بين يدى هذا الكتاب ...



## بطاقةحياة

- [ ناضلت عن حق يحاول ذو هوى
- تصويره للناس شيئا منكرا]
- [ يكفيني كوب لبن وكسرة خبز ، وعلى الدنيا بعدهما العفاء ]!

#### محمد الخضر حسين

[ هذا رجل آمن بالإسلام ودعوته ، وأحب من صدر حياته أن يكون من الذين قال الله سبحانه فيهم : « إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولاتحزنوا ، وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون » ]

محب الدين الخطيب

ليست هذه بالترجمة المستفيضة لحياة الشيخ الفاضل محمد الخضر حسين.. وإنما هي « بطاقة » تجهد لتكثف هذه الحياة الخصبة في سطور ...

- فن أسرة جزائرية «شريفة»، يرتفع نسبها إلى الأمراء الأدارسة، بالمغرب، جاء والده... ومن أسرة تونسية، اشتهرت بالعلم والفضل والتقوى ـ هي أسرة عزوز ـ جاءت والدته...
- وفي مدينة «نفطة »، من أعمال «الجريد»، بجنوب القطر التونسي، ولد شيخنا في ٢٦ رجب سنة ١٢٩هـ ١٦ أغسطس سنة ١٨٧٦م.. وفي «نفطة» كانت نشأته الأولى التي تأثر فيها بأبيه، وبحاله السيد محمد المكي بن عزوز، الذي كان من كبار العلماء، وموضع احترام رجالات الدولة العثمانية يومئذ، والذي قضى الشطر الأخير من حياته في الآستانة، تلبية لرغبة السلطان عبد الحميد [ ١٢٥٨ ـ ١٣٣٦هـ ١٨٤٢ ـ ١٩١٨م].. وله مؤلفات علمية معروفة، وترجمة في بعض كتب التاريخ...
- وفى هذه النشأة الأولى ، « بنفطة » ، حفظ شيخنا القرآن الكريم ، وألم بجانب من الأدب ، والعلوم العربية ، والشرعية ..
- وفى الثانية عشرة من عمره [ سنة ١٣٠٥هـ سنة ١٨٨٨م ] انتقل مع أسرته إلى تونس العاصمة . . وبعد عامين [ ١٣٠٧هـ سنة ١٨٨٩م ] التحق « بجامع الزيتونة » ، المناظر ، فى تونس والمغرب ، للجامع الأزهر الشريف . .

وفى الزيتونة تقدم الفتى فى تحصيل العلم ، وظهرت أمارات نبوغه فى علوم العربية وعلوم الشريعة ، وتجلى ذوقه الأدبى ، فى الإنشاء وفى التذوق ، حتى لقد طلبته الحكومة ليتولى بعض الخطط العلمية ، قبل إتمامه دراسته ... لكنه اعتذر عن عدم القبول لرغبة حكومة تونس الفرنسية ؟!..

- كانت رحلته الأولى ، خارج تونس ، إلى الشرق \_ ولمايزل طالبا \_ فزار طرابلس الغرب ، فى ليبيا ، سنة ١٣١٧هـ سنة ١٨٩٩م ، فأقام بها أياما ، ثم عاد إلى تونس ، فلازم جامع الزيتونة .
- وفى سنة ١٣٢١هـ سنة ١٩٠٣م نال شهادة العالمية ، وأصبح من علماء الزيتونة .. وفى نفس العام الذى تخرج فيه من جامع الزيتونة أنشأ مجلة [السعادة العظمى] ، التي كانت رائدة المجلات العلمية والأدبية في بلاد الشمال الأفريق يومئذ .. فلفت الأنظار إلى قلمه ولسانه .. فلقد كان خطيبا ومحاضرا إلى جانب كونه أديبا وشاعرا وكاتبا ..
- وفى سنة ١٣٢٤ هـ سنة ١٩٠٥ م تولى قضاء مدينة بنزرت ومنطقتها إلى جانب التدريس والخطابة بجامعها الكبير.
- وفى ١٧ ربيع الآخر سنة ١٣٢٤هـ ٩ يونيو سنة ١٩٠٦م ألق فى نادى قدماء خريجى المدرسة الصادقية محاضرة عن «الحرية فى الإسلام»، فكشف بها عن موقف فكرى ذى مغزى فى بلد يستبد بحكمه المستعمرون الفرنسيون؟!.. ثم ما لبث أن استقال من قضاء بنزرت، وعاد إلى تونس العاصمة، مدرسا بالمدرسة الصادقية، وكانت المدرسة الثانوية الوحيدة بتونس يومئذ.. وكان ذلك فى سنة ١٣٢٦هـ سنة ١٩٠٨م.. وفى العام التالى لتدريسه بالصادقية [سنة ١٣٢٧هـ سنة ١٩٠٩م] تطوع للتدريس بجامع الزيتونة.. ثم أحيلت إليه مهمة تنظيم خزائن الكتب الحاصة بهذه الجامعة.. وتم تعيينه، رسميا، مدرسا بجامع الزيتونة.
- وفى سنة ١٣٢٥هـ سنة ١٩٠٧م اشترك فى تأسيس «الجمعية الزيتونية».. ثم كلف بالخطابة فى «الخلدونية».. وفى ١١ شوال سنة ١٣٢٧هـ ٢٦ أكتوبر سنة ١٩٠٩م ألتى محاضرة فى نادى الجمعية الخلدونية عن «حياة اللغة العربية»... وفى العام التالى [سنة ١٣٢٨هـ سنة ١٩١٠م] نظم قصيدة يدعو فيها علماء جامع الزيتونة إلى العناية بتنشئة جيل من الكتاب والأدباء والدعاة .. فوضحت مقاصده من وراء الدعوة إلى إحياء قيم «الحرية» و «العروبة » وأدوات «الكتابة » و « الخطابة » فى وطن يخضع لاستعارينهب خيراته ويستبد بمقدراته ويسخ هويته العربية الإسلامية ؟!..
- ولما قامت الحرب الطرابلسية في ٥ شوال سنة ١٣٢٩هـ ٢٩ سبتمبر سنة ١٩١١م بين إيطاليا والدولة العثمانية ، وزحفت الجيوش الإيطالية فاحتلت طرابلس وبنغازى ، وقف الشيخ

الخضر بقلمه ولسانه ، ومن خلال مجلته [السعادة العظمى] يستنفر الأمة لتقاوم الغزو الإيطالى ، ويستنهض الدولة العثانية استخلاص الحق من غاصبيه .. ومن بيانه في ذلك قصدة مطلعها :

ردوا على محدنا الذكر الذي ذهبا يكفي مضاجعنا نوم مضي حقبا !

- ثم سافر إلى الجزائر زائرا لأمهات مدنها ، ومحاضرا فيها .. وعاد إلى تونس يواصل دروسه بالزيتونة ، ونشاطه فى المحاضرات والخطابة والكتابة فى الإصلاح الإسلامى والنهضة العربية وإذكاء الروح الوطنية ..
- وفى هذه الفترة رفض رغبة الحكومة ضمه إلى سلك القضاء فى محكمة فرنسية ؟!..
- وكان لابد من الصدام بين سعى الشيخ المناضل وبين سلطات الاستعار الفرنسى فى تونس ، فوجهت هذه السلطات إليه فى سنة ١٣٢٩هـ سنة ١٩١١م تهمة «بث روح العداء للغرب ، وبخاصة لسلطة الحاية الفرنسية فى تونس ».. فلما استشعر الشيخ الخطر على حياته ، غادر تونس إلى الآستانة ، محجة الرغبة فى زيارة خاله السيد محمد المكى بن عروز الذى كان يعيش هناك .. وكانت رحلته هذه إلى الآستانة ، عبر مصر ، فدمشق .. لكنه لم يلبث أن حن إلى وطنه تونس فعاد إليه ، عبر نابولى ، فى إيطاليا ونشر أخبار رحلته هذه .. وعينته الحكومة عضوا بإحدى لجان التاريخ التونسى .. لكن الجو الخانق الذى كان مفروضا على تونس من سلطات الاحتلال الفرنسي دعاه إلى الهجرة ثانية ، فقصد إلى دمشق .. وفى طريقه إليها مر بالقاهرة فلبث فيها مدة وجيزة تعرف فيها على كوكبة من العلماء الأعلام المناضلين فى سبيل النهضة العربية والإحياء الإسلامى ، منهم :

الشيخ طاهر الجزائرى [ ١٢٦٨ - ١٣٣٨هـ ١٨٥٧ - ١٩٢٠م ] والسيد محمد رشيد رضا [ ١٢٨٢ - ١٣٥٩ هـ ١٣٥٩ هـ ١٣٨٩ - ١٣٨٩ هـ ١٣٨٩ م ] والسيد محب الدين الخطيب [ ١٣٠٣ - ١٣٨٩ هـ ١٨٦٦ - ١٨٦٦ هـ ١٨٦٦ م ] .. وفي دمشق عين مدرسا للغة العربية في المدرسة السلطانية سنة ١٣٣٠ هـ ١٩٣١ م .. وخلال تلك الفترة سافر إلى القسطنطينية فوصلها يوم إعلان حرب البلقان «الروسية \_العثمانية » \_ ذي القعدة سنة ١٣٣٠ هـ أكتوبر سنة ١٩١٢ م \_ ثم عاد إلى دمشق ، ومنها سافر ، بسكة حديد الحجاز ، إلى المدينة المنورة سنة ١٩٣١ هـ سنة ١٩١٣ م .. ثم عاد إلى دمشق ..

ومن دمشق سافر إلى الآستانة ، ولتى وزير حربيتها أنور باشا [ ١٢٩٩ ـ ١٣٤٠هـ

۱۸۸۲ ــ ۱۹۲۲م] فاختاره محررا عربيا بالوزارة .. ولقد أتيحت له الفرصة ليلمس عوامل الفساد التي تفتك بمقومات الدولة العثانية ، فسجل ذلك شعرا في قصيدته التي نظمها سنة ١٣٣٧هـ سنة ١٩٩٤م ، والتي يقول فيها :

أدمى فؤادى أن أرى اله أقلام ترسف فى القيود في القصيد في التقصيد وحسبت هنذا الشرق لم يبرح على عنهد الرشيد في الحال كنانسه من ضيقه خلق الوليد!

وفى سنة ١٣٣٣هـ سنة ١٩١٥م أرسله أنور باشا إلى العاصمة الألمانية برلين فى مهمة رسمية ، فمكث بها تسعة أشهر ، اجتهد خلالها أن يتعلم اللغة الألمانية ... وعندما تحدث إليه المدير الألماني للقسم الشرقى بوزارة الخارجية الألمانية ، خلال صحبته بقطار ضواحى برلين ، عن قول ابن خلدون [ ٧٣٧ ـ ٨٠٨هـ ١٣٣٢ ـ ٢٠٤١م] : إن العرب أبعد الناس عن السياسة .. رفض هذا التفسير العنصرى لكلام ابن خلدون ، ودافع عن العرب .. ونظم أبياتا قال فيها :

عذيرى من فتى أزرى بقومى وفى الأهواء ما يلد الهذاء سلوا التاريخ عن حكم تملت رعاياه السعدالة والإخاء هو المفاروق لم يدرك مداه أمير هز فى الدنيا لواء ومن برلين عاد إلى الآستانة.. ومالبث أن ضاقت به ، فحن إلى دمشق ، وعاد إليها ..

وفي دمشق اعتقله السفاح أحمد جال باشا [ ١٢٨٩ - ١٣٤٠هـ ١٨٧٢ - ١٩٩٨ الحاكم التركي العام في سورية ، في رمضان سنة ١٣٣٤هـ يوليو سنة ١٩١٦م ، لعدة أشهر حتى أنقذه من السجن تدخل وزير الحربية العثاني أنور باشا . فغادر دمشق ، بعد الإفراج عنه ، إلى الآستانة ، فأوفده أنور باشا ، ثانية ، إلى برلين سنة ١٣٣٥هـ سنة ١٩٩٧م ، فالتق فيها بزعماء الحركات الإسلامية هناك ، من مثل الشيخ عبد العزيز جاويش [١٢٩٣ - ١٢٩٨ ميلاهـ ١٣٩٧هـ ١٨٨٠ - ١٢٩٩ م ] والدكتور عبد الحميد سعيد [ ١٢٩٩ - ١٢٩٩هـ ١٨٨١ - ١٨٨٠ م عاد ، بعد ١٩٤٠ م ] والدكتور أحمد فؤاد [ ١٣٠٣ - ١٣٥٠ هـ ١٨٨١ – ١٩٣١ م ] ، ثم عاد ، بعد فترة طويلة ، إلى الآستانة .. ومنها رجع إلى دمشق ، وإلى التدريس في المدرسة السلطانية بقية فترة طويلة ، إلى الآستانة .. ومنها رجع إلى دمشق ، وإلى التدريس في المدرسة السلطانية بقية ابن هشام [ ١٩٧٠ - ١٣٣١ هـ - سنة ١٩١٧ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح ابن هشام [ ١٩٠٨ – ١٣٠١ هـ - ١٣٠١ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح ابن هشام [ ١٩٠٨ – ١٣٠١ هـ - ١٣٠١ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح ابن هشام [ ١٩٠٨ – ١٣٠١ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح ابن هشام [ ١٩٠٨ – ١٣٠١ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح ابن هشام [ ١٩٠٨ – ١٣٠١ هـ - ١٣٠١ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح ابن هشام [ ١٩٠٨ – ١٣٠١ م ] «مغنى اللبيب » في علم العربية .. وهو الشرح المنافقة والمنافقة والمنافقة

الذي كان الأساس لبحثه في «القياس وشروطه ومواقفه وأحكامه » ... وهو البحث الذي طوره فيما بعد ، كتابا نال به عضوية « هيئة كبار العلماء » بالجامع الأزهر .. وطبع سنة ١٣٥٣ هـ سنة ١٩٣٤ م .

- وفى سنة ١٣٣٧هـ سنة ١٩١٨م سافر من دمشق إلى الآستانة ، وكانت الحرب العالمية الأولى فى نهاياتها ، ومنها توجه إلى ألمانيا للمرة الثالثة ، فقضى بها سبعة أشهر .. وكانت نذر الزوال للدولة العثانية تطل فى الأفق .. فعاد من ألمانيا إلى دمشق مباشرة ! ..
- وصادفت عودته إلى دمشق إقامة الحكم العربي بقيادة فيصل بن الحسين [ ١٣٠٠ ١٣٥٢هـ ١٨٨٣هـ ١٩٦٩م . لكن الاحتلال الفرنسي عاجل هذا الأمل العربي سنة ١٣٣٨هـ سنة ١٩٢٠م . ففكر الشيخ ، الذي هاجر من تونس المحتلة بالفرنسيين ، في العودة إليها بعد أن احتلوا دمشق أيضا ! . لكنه رحل إلى القاهرة وألقي بها عصا ترحاله الذي استمر عشر سنوات ، فاستوطن القاهرة سنة ١٣٣٩هـ سنة ١٩٢١م .
- وفى القاهرة أعانه الاستقرار على الإنتاج العلمى المنظم ، والنشاط الإصلاحى الدائم ، فوضحت معالم نهجه فى التجديد والإصلاح ، وتكونت من حوله حلقات الطلاب والمريدين وأخذت تأثيرات علمه وإصلاحه تلفت إليه أنظار العلماء وطلاب الإصلاح . .

فنى سنة ١٣٤٠هـ سنة ١٩٢٢م ألف رسالته «الخيال فى الشعر العربي » .. واشتغل عدة منوات فى التحقيق لكتب المتراث بالقسم الأدبى فى دار الكتب المصرية ... وتجنس بالجنسية المصرية .. ثم تقدم إلى امتحان العالمية بالجامع الأزهر ، فحصل عليها بجدارة ، وأصبح واحدا من علماء الأزهر الشريف ..

• ولم يكن التجنس بالجنسية المصرية ، ولا الانخراط في «هيئة كبار العلماء» والاشتغال بالبحث والتحقيق .. لم يكن في ذلك مايعوق الشيخ الخضر عن مواصلة النهوض بمسئولياته وواجباته كعالم مسلم ومجاهد عربي .. وأيضا رعاية حقوق وطنه الأصلى تونس وأشقائه الرازحين ، بالمغرب ، تحت نير الاستعار الفرنسي .. فنهض الشيخ في سنة ١٣٤٧هـ سنة ١٩٢٤ م بتأسيس [جمعية تعاون جاليات إفريقيا الشهالية] لتكتيل وتحريك جهود أبنائها في خدمة قضية تحرير هذه البلاد من الاستعار .. ولقد كانت هذه الجمعية مكان اللقاء والتعاون بين أحرار تلك البلاد ومناضليها ، فضمت عضويتها من المغرب الفضيل الورثلاني والمعاون بين أحرار على المجارة و البشير الإبراهيمي [ ١٣٠٦ – ١٣٥٥هـ ١٨٥٩ مـ ١٣٨٨ –

١٩٦٥م] ومن تونس : الحبيب بور قيبة [ ١٢٢١ ــ هـ ١٩٠٣ ــ م ] .

• وفى سنة ١٣٤٤هـ سنة ١٩٢٥م بدأت معاركه الفكرية الكبرى بكتابه [ نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم ] .. ولقد كان الشيخ صديقا لأسرة عبد الرازق ، يتردد على معزلهم وبينه وبينهم علاقات المودة والاحترام .. وعندما قارب طبع كتاب الشيخ على عبد الرازق [الإسلام وأصول الحكم] على التمام ، طلب آل عبد الرازق من الشيخ الخضر عناوين زعماء العالم الإسلامي ومفكريه ليهدوا إليهم الكتاب ، فأتاهم بقائمة العناوين من صديقه محب الدين الخطيب .. فلما طبع كتاب [الإسلام وأصول الحكم] أهديت إليه نسخة منه ، ففاجأته أفكار صاحبه .. فعكف على الرد عليه ونقضه ، فطبع الرد في نفس السنة ، ونفدت طبعته خلال شهر واحد!..

وفى العام التالى [سنة ١٣٤٥هـ سنة ١٩٢٦م] ظهركتاب [فى الشعر الجاهلى] للدكتور طه حسين ، فرد عليه الشيخ بكتابه [نقض كتاب فى الشعر الجاهلى] فصنع معه ماصنع مع كتاب [الإسلام وأصول الحكم] عندما فنده فقرة فقرة وفكرة فكرة ، مع أدب رفيع فى الحوار وبراعة فى الجدل كشفت عن عقل متمكن ومتمرس فى ميدان البحث والمناظرة يغترف صاحبه من معين من العلم لايغيض.

لقد أدى الرجل بهذين الكتابين حق دين وأمة ، ونهض بفرض كفائى وجب على الأمة جمعاء .. وكان ، بحق ، كما قال هو :

ناضلت عن حق يحاول ذو هوى تصويره للناس شيئا منكرا وفي سنة ١٣٤٦هـ سنة ١٩٢٧م اشترك مع صديقه العلامة أحمد تيمور باشا في تأسيس [جمعية الشبان المسلمين] التي جاءت طليعة الجمعيات الإسلامية التي تكونت للتعريف بالإسلام، والذود عن حضارته، في تلك الحقبة التي تميزت بزحف فكرية «التغريب» على وطن العروبة وعالم الإسلام.. ولقد رأس أول اجتاع تحضيرى لتأسيسها في ٢٥ نوفمبر سنة ١٩٢٧م..

كذلك نهض الشيخ الخضر بتأسيس [جمعية الهداية الإسلامية ] ، التي ضمت كوكبة من المثقفين ثقافة دينية ومدنية .. وأصدر لها مجلة [الهداية الإسلامية ] .. وكون لها مكتبة عامة ، جعل من مكتبته الحاصة نواة لها .. ولقد امتد نشاط هذه الجمعية إلى الأقاليم ، فقامت لها فروع فيها .. وكانت محاضراته المستمرة فيها ومقالاته في المجلة جهدا منظا ومستمرا قدم من خلاله معالم دعوته للإحياء الإسلامي والنهضة العربية وتحرير ديار العروبة والإسلام .. ولقد

## جمعت مقالاته ومحاضراته هذه فى كتاب من ثلاثة أجزاء هو [ رسائل الإصلاح ] ..

- وعندما أصدر الأزهر مجلته ، التي بدأت باسم [ نور الإسلام ] في سنة ١٣٤٩هـ سنة ١٩٣٠م عهد إلى الشيخ الخضر برئاسة تحريرها ، فنهض بهذه المهمة من عددها الأول [ محرم سنة ١٣٤٩هـ مايو سنة ١٩٣٠م ] حتى عدد ربيع الآخر سنة ١٣٥٦هـ يوليو سنة ١٩٣٣م . عندما استقال من رئاسة تحريرها ، رافضا التعاون مع الأستاذ محمد فريد وجدى [ ١٢٩٥ ١٢٧٥هـ ١٨٧٨ ١٩٥٤م ] الذي عين دون إذن الشيخ الخضر مديرا لتحرير المجلة .. وكان بينها جدل فكرى يومئذ في الصحف والمجلات .. ولم تفلح وساطة الشيخ الظواهرى [ ١٢٩٥ ١٢٩٥ مين الاستقالة .. وكان معاشه يومئذ أقل من خمسة جنبهات ؟! .. لكن نشاطه تواصل في التدريس بكلية أصول الدين .
- وعندما تكون «مجمع اللغة العربية » بالقاهرة في سنة ١٣٥١هـ سنة ١٩٣٢م ، من عشرين عضوا عاملا ، كان الشيخ الخضر واحدا من أقدم هؤلاء الأعضاء ، ومن أكثرهم إنتاجا .. فلقد شارك في كثير من لجان المجمع العلمية ، من مثل : لجنة اللهجات .. ولجنة الآداب والفنون الجميلة .. ولجنة دراسات معجم فيشر .. ولجنة الأعلام الجغرافية .. ولجنة الأصول .. ولجنة معجم ألفاظ القرآن الكريم .. ولجنة المساحة والعارة .. ولجنة المعجم الوسيط .. الأمر الذي يعكس وزنه العلمي وثقله الفكري وثقافته الموسوعية وجهده الدءوب في خدمة الفكر .. كذلك نشرت له مجلة المجمع العديد من الأبحاث ، من مثل :
  - ١ ــ « المحاز والنقل وأثرهما في حياة اللغة العربية » . .
- - ٣ ـ « الاستشهاد بالحديث في اللغة » .
  - ٤ ـ « وصف جمع العاقل بصفة فعلاء ».
    - ٥ \_ « اسم المصدر في المعجم » .
  - ٦ ـ « طرق وضع المصطلحات الطبية وتوحيدها في البلاد العربية » .
    - ٧ «شعر البديع في نظر الأدباء.» .
    - $\Lambda$  « من وثق من علماء العربية ومن طعن فيه » .

- ولم يقف نشاطه المجمعي عند مجمع القاهرة .. فلقد اختير عضوا بالمجمع العلمي العربي بدمشق .
- وفى سنة ١٣٦٦هـ سنة ١٩٤٧م رأس تحرير مجلة [ لواء الإسلام ] وبدأ فيها تفسيره للقرآن الكريم . .
- وفى سنة ١٣٧٠هـ سنة ١٩٥١م نال عضوية «هيئة كبار العلماء» برسالته [القياس فى اللغة العربية].
- وعندما قامت الثورة المصرية في ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٧م كان منصب شيخ الأزهر شاغرا ... فوقع اختيار الثورة وحكومتها على الشيخ الخضر إماما أكبر وشيخا للإسلام ووجها مشرقا لهذه الجامعة العريقة تطل من خلاله على عالمي العروبة والإسلام .. فتوجه ثلاثة من الوزراء إلى منزل الشيخ ، بشارع خيرت ، في يوم الثلاثاء ٢٦ ذي الحجة سنة ١٣٧١هـ ١٦ سبتمبر سنة ١٩٥٧م طالبين منه قبول مشيخة الأزهر .. فنهض بالأمانة ماوسعته الطاقة .. وعندما أحس بضغوط تحول بينه وبين تنفيذ مايريد ، أو تطلب منه تنفيذ مالايرضي صمم على الاستقالة في ٢ جادي الأولى سنة ٣٧٧هـ ٧ يناير سنة ١٩٥٤م .. قائلا كلمته الشهيرة : « يكفيني كوب لبن وكسرة خبز ، وعلى الدنيا بعدهما العفاء » ؟! . . . . ولقد ألمح إلى ملابسات استقالته عندما قال : « إن الأزهر مزيد من أمانة في عنقي ، أسلمها \_ حين أسلمها \_ موفورة كاملة ، وإذا لم يتأت أن يحصل للأزهر مزيد من الازدهار على يدى فلا أقل من ألا يحصل له نقص » ! . .
- ومن ذلك التاريخ تفرغ للبحث والكتابة والمحاضرة ، حتى وافاه الأجل ، فانتقل إلى جوار ربه مساء يوم الأحد ١٣ رجب سنة ١٣٧٧هـ ٣ فبراير سنة ١٩٥٨م .. فشيعه العلماء والفضلاء والعارفون لفضله وعلمه ونضاله ، حتى لقد امتد موكب جنازته مابين ميدان باب الحلق والجامع الأزهر الشريف ؟!..

ولم يحلف الرجل وراءه من حطام الدنيا شيئا ، حتى لقد دفن ـ بناء على وصيته ـ بمدفن الأسرة التيمورية ، مع صديقه العلامة أحمد باشا تيمور ! . . لكنه خلف ، غير النضال والأثر الطيب والذكر الحسن والقدوة الصالحة ، كنوزا من الفكر شاهدة على عقله المبدع والمجدد وجهده الدءوب ، وعزمه الذى لم يعرف الوهن أو التقصير . . . فغير خطبه ومحاضراته ومقالاته وأبحاثه التي لم تجمع . . خلف لنا هذه المؤلفات :

١ ـ [ رسائل الإصلاح] ـ في ثلاثة أجزاء ـ

- ٢ ـ [ نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم ] .
  - ٣ ـ [ نقض كتاب في الشعر الجاهلي ] .
    - ٤ ـ [ القياس في اللغة العربية ] .
    - ٥ \_ [ الخيال في الشعر العربي ] .
    - ٦ \_ [ آداب الحرب في الإسلام ] .
  - ٧ [ خواطر الحياة ] [ ديوان شعره ] -.
- ٨ ـ [ تعليقات على كتاب [ الموافقات ] للشاطبي ] .

\* \* \*

لقدكان ، رحمه الله ، عقلا إسلاميا مجددا . . ومناضلا في سبيل النهضة العربية والإحياء الإسلامي ، يتحلى نجلق الأولياء والصديقين والشهداء ...

- فهو فى تونس يواجه الاستبداد الاستعارى والمسخ الحضارى بالدعوة إلى إحياء العربية لتكون سلاحا فى معركة الأمة من أجل حريتها واستخلاص هويتها العربية الإسلامية .. ويستنهض الشعب إبراز قيمة ومكانة « الحرية » فى الإسلام .. ويدفع الشمن هجرة من الربوع التى نشأ فيها ! ..
- وهو فى المشرق ، بدمشق يواجه تسلط السفاح أحمد جهال باشا ، فيدفع الشمن سجنا وتعذيبا .. فلقد كان عداؤه للاستعار الأجنى وللاستبداد الداخلي شديدا ودائما ..

فلا كان من عيش أرى فيه أمتى تساس بكفَّى غاشم وغريب!

• وهو في مصر يتصدى لخطر الغزو الفكوى ، ممثلا في تيار «التغريب فينقض كتابي على عبد الرازق وطه حسين .. ويسهم بالفكر ، في إنهاض العروبة وتجديد الإسلام ... ويسلك سبل التنظيم \_ الاجتاعي والفكرى والقومي والعلمي \_ من خلال [جمعية الهداية الإسلامية] ومجلتها .. و[جمعية تعاون جاليات إفريقيا الشهالية] .. و[جمعية الشبان المسلمين] .. و[هيئة كبار العلماء] .. و[المجامع اللغوية] .. و[القسم الأدبي بدار الكتب المصرية] .. ومجلات [نور الإسلام] و [لواء الإسلام] .. الخ .. الخ .. ليجمع الأنصار حول فكره التجديدي ، ويجهد السبل لهذا الفكر كي يوضع في المارسة والتطبيق ..

لقد جمع إلى وعيه بتراث أمته وكنوزها الحضارية ، وعيا بالتحديات المعاصرة التي تحول بينها وبين النهضة والإحياء ، فكان لسان «الأصالة»، المعبر عن مشكلات «المعاصرة»

وضرواتها .. يذود عن «فكر الإسلام ومحد العروبة» ، ويدعو إلى النهضة الحديثة المرتكزة على «المعارف» و «الصناعات» ! ..

أبناء هذا العصر، هل من نهضة تشفى غليلا حره يتصعد؟! هذى الصنائع ذللت أدواتها وسبيلها للعالمين ممهد إن المعارف والصنائع عُدّة باب الترقى من سواها موصد!

ولقد أصاب صديقه العالم الفاضل محب الدين الخطيب ، عندما وصفه فقال : « هذا رجل آمن بالإسلام ودعوته ، وأحب من صدر حياته أن يكون من الذين قال الله سبحانه فيهم : [ إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولاتحزنوا ، وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون ] (١) ... (٢)

<sup>(</sup>۱) فصلت : ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) لقد جمعنا مادة هذه الصفحات عن حياة الشيخ الخضر من مقال صديقه محب الدين الخطيب ، وعنوانه : [شيخ الأزهر] العلى الأزهر: السيد محمد الحضر حسين] مجلة [الأزهر] عدد شعبان سنة ١٣٧٧ هـ. وكتاب [مشيخة الأزهر] لعلى عبد العظيم جـ ٢ ص ١٤٧ ـ ١٦٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

# بين يدى الكتاب

فى هذا الكتاب \_ [كتاب الشيخ الخضر] \_ [ نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم] \_ عمد المؤلف إلى نهج يغنى قارئه عن قراءة الكتاب الذى يرد عليه وينقضه .. فإذا لم يتيسر للقارئ الاطلاع على كتاب الشيخ على عبد الرازق ، فإنه سيطلع عليه فى ثنايا كتاب الشيخ الخضر ، حتى ليكاد الرجل لايترك من كتاب [ الإسلام وأصول الحكم] فقرة إلا أوردها ليناقش صاحبها ولينقدها وينقض فكرتها أو يبين رأيه فيها .. فهو يتتبع أبواب الكتاب موضوع النقض ، بابا بعد باب ، فيبدأ بتلخيص الباب .. ثم يأخذ فى إيراد الفقرة المعبرة عن الفكرة ، فينقضها ، وهكذا ، إلى نهاية الباب .. ففيه معظم نصوص كتاب على عبد الرازق .. الأمر الذى يغنى القارئ له عن كتاب على عبد الرازق .. الأمر الذى يغنى

وفى هذا الكتاب يتجلى الشيخ الخضر ، فى أسلوبه واختيار ألفاظه : « عالما ـ أديبا » .. فهو ينتقى ألفاظه المعبرة بدقة شديدة عن المعنى المرادكما يصنع « الفلاسفة ـ العلماء » .. وهو يتخير من هذه الألفاظ المحكمة ماهو جميل ، ويصوغها فى أسلوب بالغ الرقى ، كما يصنع الأدباء الذين برعوا فى تذوق العربية وفقهوا أسرار جمالها وأعانهم على ذلك علم عزير بعلومها .. حتى ليصلح أسلوب الرجل وبيانه لأن يكون نموذجا للغة « العلماء ـ الأدباء » ! ..

وفى هذا الكتاب نرى الشيخ الخضر عالما بالمنطق وقضاياه \_ بالمعنى الفنى والاصطلاحى \_ بارعا فى فن الجدل والمناظرة .. وإذا كان الشيخ على عبد الرازق قد برع فى «المراوغات التشكيكية » التى مكنته من أن يضع فى كتابه متناقضات يستطيع أن يلجأ من إحداها إلى الأخرى ، عند المناظرة ، وفى أسلوب وبألفاظ قد تسعفه إذا هو شاء أن ينفى عن كتابه التناقض ؟ \_ وهو الأمر الذى وضح جليا فى « مذكرة » دفاعه عن نفسه ودفعه لاتهامات « هيئة كبار العلماء » (١) \_ . . فإن براعة الشيخ الخضر فى فن الجدل وأدب المناظرة قد مكنته من تتبع

<sup>(</sup>١) انظرها في كتابنا [الإسلام وأصول الحكم\_ للشيخ على عبد الرازق]. في القسم الأول من هذا الكتاب.

« المراوغات التشكيكية » للشيخ على عبد الرازق . فى صبر وأناة ورسوخ قدم ، يحسده عليها أهل العلم وأساطين الجدل والمناظرة . وإن بدا الرجل ، فى هذا الميدان ، غير مألوف بالنسبة للقراء المتعجلين ؟!..

كذلك ، يتجلى الرجل ، فى كتابه هذا «ناقدا \_ محققا أمينا » .. فهو لايقف فى نقد مصادر خصمه عندما استند إليه الخصم من نصوص واقتباسات ، بل يعود إلى المصادر التى يقتبس منها الخصم ، ليتحقق من أمانته فى النقل ، وليرى هل انتزع النص من سياقه على نحو مخل باتساق الأفكار ؟ .. ولقد استطاع الرجل أن يمسك بتلابيب الشيخ على عبد الرازق فى بعض من هذه المواطن ! ...

وكمثال على هذا «النهج التحقيق» في نقد استخدام المصادر ، تتبع الشيخ الحضر لمقولة الشيخ على عبد الرازق القائلة إن علماء الكلام الإسلاميين قد قرروا للخليفة والإمام سلطانا إلهيا مطلقا .. فلقد ذهب الشيخ الحضر إلى المصادر التي عزا إليها الشيخ على هذه المقولة فكشف غياب الدقة عن الرجل في هذا الادعاء .. وهو يكشف لنا هذه الحقيقة ، التي هي نموذج لهذا المنهج في « النقد بالتحقيق » فيقول : «قال المؤلف \_ [على عبد الرازق] - عازيا إلى [طوالع الأنوار] (۲) وشرحه [مطالع الأنظار] (۳) : «ولاغرو أن يكون له \_ [الحليفة] حق التصرف في رقاب الناس وأموالهم وأبضاعهم (٤) » قطف المؤلف هذه الجملة من أصلها وأطلقها خالية من الروح التي تجعلها حكمة جليلة فإن صاحب [الطوالع] إنما ألقاها في نسق التعليل لأخذ العدالة شرطا من شروط الإمامة ، فقال : [الرابعة : أن يكون عدلاً لأنه يتصرف في رقاب الناس قراء والم الناس في مشتهياته ، وتضيع حقوق المسلمين] . فالمواد من التصرف في تعديه ، وصرف أموال الناس في مشتهياته ، وتضيع حقوق المسلمين] . فالمواد من التصرف في الأموال والرقاب والأبضاع التصرف بحق ، وهو التصرف بنحو القضاء ، أو بعمل مشروع ، كاستخلاص الأموال المفروضة ، وحمل الناس على أمر الجندية . وولاية نكاح من لا ولى كاستخلاص الأموال المفروضة ، وحمل الناس على أمر الجندية . وولاية نكاح من لا ولى كاستخلاص الأموال المفروضة ، وحمل الناس على أمر الجندية . وولاية نكاح من لا ولى

فهو ، هنا ، يحقق اقتباسات خصمه ، ويكشف التجاوز الذي حدث في الاستشهاد بسبب

<sup>(</sup>٢) هو متن فى التوحيد ، للإمام البيضاوى ، ناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد بن على .

 <sup>(</sup>٣) لشمس الدين أبي الثناء محمود بن عبد الرحمن الأصفهاني.

<sup>(</sup>٤) الأبضاع : الفروج .

<sup>(</sup>٥) الباب الأول من الكتاب الأول [ص ١١ من طبعة الأصل].

عزل العبارة المقتبسة ، قسرا ، عن السياق الذي وردت فيه !..

\* \* \*

ولقد كانت المعركة بين الشيخ على عبد الرازق وبين خصومه ، في نظر التيار « العلماني » ، على وجه الخصوص ، قد اتخذت صورة الصراع بين « التجديد » وبين « الجمود والتقليد » . . فصاحب [ الإسلام وأصول الحكم ] قد قدم نفسه كمجدد إسلامي ، وتحدث عن كتابه كإسهام في التجديد الديني . . كما اشتملت جبهة خصومه على أصوات كثيرة مثقلة بنغات «الجمود والتقليد».. لكن الشيخ الخضر حسين لم يكن من هؤلاء ، ولا كان كتابه صوتا من هذه الأصوات .. فلقد كان الرجل مجددا إسلاميا راسخ القدم على درب تجديد الإسلام ، يخاصم الجمود والتقليد ، ويرى فيهما شذوذا على نهج الإسلام الحق والمسلمين الحقيقيين .. وفي هذا الصدد يقول: « من أول ماعني به الإسلام في تشريعه أن أطلق العقول من وثاق التقليد ، وفتح أمامها باب النظر حتى تعبر إلى قرارة اليقين على طريق الحجة والبرهان ، قال تعالى : [ ولاتقف ماليس لك به علم ] <sup>(١)</sup> وقال : [ إن يتبعون إلا الظن وإن الظن لايغني من الحق شيئا ] <sup>(٧)</sup> . وقد جرى علماء الإسلام ، ولاسما السلف الصالح ، على هذا المنهج ، فكانوا لايتابعون ذا رأى على رأيه ولا يتقلدون حكما قبل أن يعلموا مستنده ، وإذا عرفوا المستند عرضوه على قانون الأدلة السمعية ووزنوه بميزان النظر ليعلموا مبلغه من الصحة ، فإذا ثبت على النقد وسلم من وجوه الطعن رفعوه على كاهل القبول وإلا نبذوه نبذ الحذاء المرقع ، غير مبالين بمقام مدعيه وإن حاكمي القمر رفعة وسناء!. ومن درس مسائل الخلاف من عهد الصحابة، رضي الله عنهم، إلى العصر الذي ساد فيه القول بسد باب الاجتهاد ، رأى الصحابة كيف يخالف بعضهم بعضا ولاينقاد صغيرهم إلى كبيرهم إلا بزمام الحجة ، وسار على هذا الاستقلال وحرية الفكر التابعون فمن بعدهم ، ولايكبر على أحد من المجتهدين أن يناظر أستاذه أو من كان أوفر منه علما وأوسع نظرا فيقارع حجته بالحجة \_ حتى إذا لم تمتلئ نفسه بالثقة من أدلته اجتهد لنفسه وأقام بجانب مذهبه مذهباً ، ولتجدن من هؤلاء من يبلغه مذهب الصحابي في قضية لم ينعقد عليها إجماع فيستأنف النظر في دلائلها ولايكون في صدره حرج أن يخالف الصحابي أو يرجح مذهب تابعي على مذهبه » (۸) ..

<sup>(</sup>٦) الاسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٧) النجم: ٢٨.

<sup>(</sup>٨) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٣٨ ، ٣٩ من طبعة الأصل].

وهذا الانحياز الإسلامي إلى التجديد قد ظل نهجا لم يخل منه عصر \_ وإن ذبل خلال مرحلة الانحطاط والجمود \_ المملوكية العثانية \_ أما في عصرنا ، عصر اليقظة « فإن في العالم الإسلامي علماء شبوا على حرية الفكر وإطلاق العقل من وثاق التقليد الأصم ، فهم لايكرهون لذوى الألباب أن يبحثوا حتى في أصل العقائد ( وجود الخالق ) ، وهم لايستطيعون أن يحولوا بين المرء وما يعتقد من باطل ، وليس في أيديهم سوى مقابلة الآراء بما تستحقه من تسليم أو تفنيد » (\*)

هكذا حدد الشيخ الخضر موقعه فى هذه المعركة وأبان عن هويته ، فهو نصير للتجديد ، وخصم للجمود والتقليد ، ومن هذا الموقع يتقدم لنقض كتاب الشيخ على عبد الرازق « بمقابلة الآراء بما تستحقه من تسليم أو تفنيد »!

\* \* \*

وإذا كان الرجل قد حدد موقعه وأبان عن هويته فى هذا الصراع الفكرى ، فهو قد ننى عن على عبد الرازق سمة التجديد ، وأعلن أن « التغريب » والافتتان بالغرب ومقولات كتابه ونظريات فلاسفته وتصورات مستشرقيه هو الذى جعل الشيخ على عبد الرازق ينظر إلى الإسلام \_ فى قضية الدولة والسياسة \_ بالمنظار الذى نظرت به النهضة الأوربية إلى المسيحية الكاثوليكية ، فيرى الحلافة : استبداداً وحكما بالحق الإلهى وكهانة تجعل الحاكم نائبا عن الله ، لأيسنال عما يفعل . ويرى الإسلام : دينا لا دولة ، ورسالة روحية يابعد مابينها وبين السياسة وتنظيم المجتمعات .

إنه تقليد الغرب ، ذلك الذي جعل صاحب [ الإسلام وأصول الحكم ] يرى الإسلام مسيحية تطلب أن ندع مالقيصر لقيصر ومالله لله!.. فهو « التغريب » ، إذا ، وليس « التجديد » ، المنطلق الذي رآه الشيخ الخضر مصدرا لهذا الفكر الذي انفرد به الشيخ على عبد الرازق دون كل علماء الإسلام على امتداد تاريخ الإسلام!..

إنه يحدد «التغريب » \_ وتصور الإسلام \_ فى السياسة \_ مسيحية \_ كعلة أولى لهذا الفكر ، فيقول : «يتساءل الناس أحيانا عن الحال الذى لبس قلب المؤلف \_ [ الشيخ على عبد الرازق ] \_ حتى أصبح يقول على الله غير الحق : هل اقتحم هذه الخطيئة لقصور فى الفهم ؟ أم لداعية افتتانه بملة أخرى ؟ إذا صح للقارئ أن يتردد فى بعض المباحث السابقة ، فإن هذا البحث \_ [ الذى تصور فيه على عبد الرازق الإسلام » رسالة لاحكم ودين لا دولة » ] \_ لا يبقى

<sup>(</sup>٩) الباب الأول من الكتاب الثاني [ص ١٣٠ ، ١٣١ من طبعة الأصل].

له ريبة في أن المؤلف يقصد إلى قلب الحقائق ، حيث لايصح أن تنقلب في نظره » (١٠) فليس قصور الفهم هو علة هذه الأفكار ..

وعندما يتحدث على عبد الرازق عن وجود تصورين للحاكم في نظر علماء الإسلام ، أحدهما \_ هو مذهب الجمهور في رأيه \_ يرى الحاكم ذا سلطان إلهي مستبد ... يبصر الشيخ أثر التقليد لمذاهب الغربيين \_ لا مذاهب الإسلاميين \_ في هذا الإدعاء .. فيقول \_ في تحفظ العلماء ودقتهم \_ : « والذي يؤخذ بطريق الاستنتاج أن المؤلف عرف أن للغربيين في سلطة الملك مذهبين فابتغي أن يكون للمسلمين مثلها ، ولما لم يجد في كلام أهل العلم عن الحلافة ما يوافق أو يقارب القول بأن سلطان الحليفة مستمد من سلطان الله تلمسه في المدائح من الشعر أو النثر ... » (١١٠) النشر ... » (١١٠)

وعندما يستند الشيخ على عبد الرازق إلى آراء المستشرق «السير أرنولد» [ ١٩٣٠ م] في تقرير «أحكام شرعية » خاصة بالإمامة والخلافة ، يبصر الشيخ الخضر أثر الافتتان بالغرب وتأثيرات الهيمنة التي تمارسها الحضارة الغربية على عقول البعض إلى الحد الذي جعلتهم يأخذون عنها ، لا المباحث التاريخية والاجتاعية ، بل وأحكام الشرع والدين ؟!.. فيقول : «... ولوأحالنا المؤلف \_ [ على عبد الرازق ] \_ على كتاب السير أرنولد \_ [ الخلافة ] \_ في بحث تاريخي أو اجتاعي له مساس بالخلافة لأخذ منا الأسف على أن فاتنا الاطلاع عليه مأخذا بليغا ، ولكنه أحالنا على كتاب السير أرنولد في تحقيق حكم شرعي ، فقلنا : لعله أراد خلط الجد بالهزل ، أو إخراج أحكام الشريعة من دائرة الراسخين في علومها ! يجب أن تكون قيمة الأحكام الشرعية في نظر المؤلف فوق هذا التقدير ، وماينبغي له أن يخيل إلينا أنا في حاجة إلى الاقتداء بعقول الغربيين حتى في أمور الدين من واجب وحرام . وإذا كان المؤلف يدري أن للشريعة أصولا ومقاصد لم يدرسها السير أرنولد حق دراستها ، فإن إحالتنا على كتابه ليست للشريعة أف سبيل البحث تعترض السذج فتكبو بهم في تردد وارتياب » (١٢)

وعندما يتصور الشيخ على عبد الرازق ، ويصور الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ مجرد «مبلغ » رسالة ، لاحظ له ولاشأن « بالتنفيذ » لما تضمنته هذه الرسالة من تنظيم للمجتمعات وسياسة للناس . ينبه الشيخ الخضر إلى تأثيرات صورة المسيح ـ عليه السلام ـ بنظر علمانية

<sup>(</sup>١٠) الباب الثالث من الكتاب الثاني [ ص ١٧٢ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>١١) الباب الأول من الكتاب الأول [ص ١٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>١٢) الباب الثانى من الكتاب الأول [ص ٢٩ من طبعة الأصل].

الحضارة الغربية ، فى تلوين تلك الصورة المدعاة لنبى الإسلام .. « فالرأى الذى يقصده المؤلف [على عبد الرازق] حسبها تصرح به ألفاظه ومايسوق عليه من الشبه هو أن النبى صلى الله عليه وسلم مبلغ فقط ، ولم يكن من وظيفته تنفيذ ما أوحى إليه بتبليغه ، وأنه لم يأت بشريعة لها مساس بالقضاء وسياسة الدولة . وهو رأى لم ينسج على أصل شرعى ولم يقم على بحث علمى ، ولكن الافتتان بزخرف الحياة الأفرنجية يخامر العقل ، فإذا الحيال ينقر بالقلم ماشاء أن ينقر ، ويقلب صور الحقائق إلى مالا يخطر على قلب أفاك أثيم » (١٣) !

وإذا كان اللاهوت المسيحى قد تصور المسيح منبت الصلة بالدولة والسياسة ، يدعو إلى أن ندع مالقيصر لقيصر ومالله لله ... فهو قد تصوره إلها أو ابنا لله ، له خصائص الألوهية وصلاحياتها .. فإذا جاء الشيخ على عبد الرازق وتحدث عن سلطان الرسول – صلى الله عليه وسلم – على القلوب سلطانا يجعل له «حق التصريف لكل قلب تصريفا غير محدود » ... رأينا الشيخ الخضرينيه على أن الإسلام يرى الله سبحانه وتعالى هو المنفرد بتصريف القلوب .. وينقل رأى الحافظ ابن حجر العسقلانى [ ٧٧٧ – ٢٥٨ه ٢ ١٣٧٧ – ١٤٤٩م] في [ فتح البارى ] والذي يقول فيه : «إن الله تعالى تمدح بالانفراد بذلك ولا مشارك له فيه » .. ورأى البيضاوى والذي يقول فيه : «إن الله تعالى تمدح بالانفراد بذلك ولا مشارك له فيه » .. ورأى البيضاوى تقليب القلوب إلى الله إشعار بأنه يتولى قلوب عباده ولايكلها إلى أحدمن خلقه » ... ثم يحدد الشيخ الخضر مصدر هذا «الغلو » فيقول : « وإنك لتجد في هذه الجمل من الغلو في الوصف مالم يذكره النبي – صلى الله عليه وسلم – عن نفسه ، وإنما علق بقلم المؤلف – [ على عبد الرازق ] – من أثر ديانة أخرى » (١٥٠) ! ..

وفى الحديث عن موقف علماء الإسلام من الفلسفة يلمح الشيخ الحضر خطر النهج الذى يجعل أصحابه مقلدين « لكل مايلفظ به الغربيون » (١٦) ..

ولم يكن الرجل داعية لإقامة الأسوار بين الحضارات ، ولكنه كان نصيرا للتفاعل الصحى الراشد ، الذى يقوم بين حضارات مستقلة بما تتايز به وتتميز من سمات وخصائص . وعدوا للافتتان بزخرف الحضارة الغربية . . . وهو يتحدث عن هذا الموقف المتوازن عندما يعرض لموقف

<sup>(</sup>١٣) الباب الثالث من الكتاب الثاني [ص ١٦٥ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>١٤) الأنعام : ١١٠ .

<sup>(</sup>١٥) الباب الثالث من الكتاب الثاني [ ص ١٦٦ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>١٦) الباب الثالث من الكتاب الأول [ ص ٥١ من طبعة الأصل].

حصارتنا من الحضارة اليونانية ، فيقول : «لقد عنى المسلمون من علوم اليونان بالفنون التى كانت معروفة لهم ، أو كانت بضاعتهم فيها مزجاة (١٧) » وكانوا يصرفون عنايتهم إلى هذه العلوم على قدر مايرون لها من فائدة ، وعلى حسب ما تمس إليه الحاجة ، فأقبلوا على العلوم الرياضية والطبيعية والفلسفة والمنطق بمجامع قلوبهم ، وأعطوا جانبا من عنايتهم إلى مانقل لهم من سياسة أفلاطون وأرسطو ، مع علمهم بأن أيديهم مملوءة بمبادئ السياسة الكافية في تدبير مصالح الأمة وصيانة حقوقها على منهج الحرية السامية والعدالة الصادقة ... ومن نظر في تاريخ علماء الإسلام بيصيرة لم تفتن بزخوف المدنية الغربية رأى أن في سيرتهم العملية وما يلفظون به من نوابع الكلم ما يشهد له بأنهم أدركوا في فن السياسة شأوا بعيدا ولم يكن حظهم منها أقل من حظ دارسي كتابي الجمهورية والسياسة » (١٨) !

لقد أبصر الشيخ الخَصْر أثر « التغريب » و « الافتتان بالحضارة الغربية » فى مجئ دعوى الشيخ على عبد الرازق جانحة عن مسار الفكر السياسي الإسلامي منذ تبلور هذا الفكر وحتى عصرنا الحديث .. ذلك أن من آفات هذا «التغريب » :

- تصور تطور كل المجتمعات على ذات الدرب وبذات المراحل وعلى نفس النحو الذى سلكه المجتمع الغربي في التطور!
- وتصور كل المدارس الفكرية والمذاهب والمنظومات الفكرية في ضوء مثيلاتها الغربية ..
   إلى الحد الذي نرى فيه ذاتنا وتاريخنا وواقعنا بمنظار الاستشراق ..

\* \* \*

ولم يكن خلاف الشيخ الخضر مع هذا «اللهج التغريبي » مجرد استمساك بفضيلة الاستقلال الفكرى ، وفرط أنفة من التبعية لقوم غير مسلمين ، كما قد يفهم البعض خطأ وقصر نظر ! . . وإيما كان وراء هذا الموقف فضلا عن أن فضيلة الاستقلال الفكرى هي السبيل الوحيد لرؤية الخصائص التي تمايز بين الحضارات ، ومن ثم فإنها السبيل الوحيد لتحصيل الحقيقة وإدراك الصواب كان وراء هذا الموقف المعادى لهذا «النهج التغريبي » موقف وطنى يدرك وظيفة هذا النهج التغريبي » موقف وطنى يدرك وظيفة هذا النهج التغريبي في تكريس التبعية السياسية والعسكرية والاقتصادية المفروضة على وطن العروبة

<sup>(</sup>١٧) أي رائجة .

<sup>(</sup>١٨) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٤٨ من طبعة الأصل].

وعالم الإسلام من قبل أبناء الحضارة الغربية الغزاة المستعمرين .. فالتبعية الفكرية ، هنا ، تلعب دورا فاعلا وفعالا فى تأييد وتأبيد الاستعار الذى يحول بين المسلمين وبين الحرية والنهضة والتقدم إلى الأمام ! ..

لقد كان الخضر: «شيخا بحددا مناضلا».. فهو عالم ملتزم بأصول الشريعة ومقاصدها.. وهو مجدد ، جعله تجديده مهمًا بواقع المسلمين المعاصر ، معنيا بالحلول الكافلة للأمة تجاوز سلبيات الواقع الذي تعيش فيه .. وهو مناضل يدرك دور الشريعة والتجديد في التصدى لأعداء الأمة ، الذين يفرضون عليها القهر والعبودية والتخلف ، ويحولون بينها وبين الحرية والقوة والانطلاق ...

- فهو ، فى تونس ، قد ناهض الاستعار ، الذى اضطره إلى الهجرة من وطنه الأول إلى الشام ...
- وهو ، فى الآستانة ، يشارك فى العمل السياسى ، ويضطلع بمهام فى السفارات الخارجية ، تجعله على دراية بما يصنع الغرب ومايبيت لعالم الإسلام ...
- وهو فى دمشق ، يناضل الاستبداد ، ويدخل السجن . . ثم يضطره الاستعار الفرنسى ــ الذى هجّره من تونس ــ إلى الهجرة من دمشق إلى القاهرة ...
- وفى القاهرة ـ وبصدد كتاب [ الإسلام وأصول الحكم ] ـ أبصر الرجل كم هى جليلة تلك الخدمة التى يقدمها للاستعاركل من يدعو إلى تجريد الإسلام من طابعه ودوره السياسى ، وتجريد الدولة فى وطن المسلمين ، من صبغتها الإسلامية ، وتقديم الإسلام دينا لا دولة ، ورسالة روحية لاشرع فيها ولا سياسة ... ذلك أن المسلمين ، فى ظل الاستعار ، إذا اهتموا « بمالله » ، وتركوا مالقيصر لقيصر » كان المستفيد الأول من ذلك هو الأجنبى ، لأن «قيصر» هنا هو الاستعار! .. «فعلمنة الإسلام» هى \_ فى حقيقتها \_ وبصرف النظر عن النوايا \_ تشريع يمنع الحرج والإثم عن ضمير المسلم إن هو خضع لسلطان أجنبى أو سلطة غير إسلامية ... ومن ثم فإن اشتراط «إسلامية الدولة» و «إسلامية الإسلام فى الوطن الذين يعيشون فيه ! ...

أبصر الشيخ الخضر هذه الحقيقة الجوهرية ، ونبه إليها وهو يرد دعوى الشيخ على عبد الرازق : « علمانية الإسلام » !

فهو عندما ينبه على تهافت أدلة الشيخ على عبد الرازق وحججه ، يشبهها ــ ساخرا ــ بوعود

الدول الاستعارية وعهودها ؟!.. — فيقول عنه : «إنه تشبث بأوهى من عهد دولة استعارية (١٩) » ؟!..

وعندما يستدل على عبد الرازق على أن محمدا \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان رسولا مبلغا ، ولم يكن حاكما منفذا ، وبأن « الرسالة » غير « الملك » ، وبكلمة المسيح ، عليه السلام : « أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله » ، وبأن يوسف ، عليه السلام ، كان عاملا في دولة لاتدين بدينه ... ينبه الشيخ الخضر على مغايرة النهج الإسلامي لما سبقه من نهج في هذا الأمر ... ويشير إلى الخطر البادي من استغلال هذه الدعوى في تكريس ، انفراد « القيصر » المعاصر ، الاستعار بالسلطة والسلطان في عالم الإسلام .. فيقول : « لم يرض محمد بن عبد الله \_ عليه السلام \_ أن يقيم تحت سلطان غير سلطان الله ، ولم يرض لمعتنق دينه الحنيف أن يستكينوا لسلطة غير إسلامية ، وفرض الهجرة والجهاد على مانقول شهيد . وماينبغي للمؤلف \_ [ على عبد الرازق ] \_ أن يحشر في غضون كتابه مثل هذه الكلمة \_ [ أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ] \_ التي تقضى حاجة في نفس غضون كتابه مثل هذه الكلمة \_ [ أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ] \_ التي تقضى حاجة في نفس غضون كتابه مثل هذه الكلمة \_ [ أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ] - التي تقضى حاجة في نفس غضون كتابه مثل هذه الكلمة \_ [ أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ] - التي تقضى حاجة في نفس غضون كتابه مثل هذه الكلمة \_ [ أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ] - التي تقضى حاجة في نفس فضون كتابه مثل هذه الكلمة \_ [ أعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله ] - التي تقضى حاجة في نفس فضون كتابه ولم يعترف بسلطة قيصر ، وأخذ يعد ما استطاع من قوة ليدفع شره ويقوض دعائم ملكه ... » (\*\*) ! ! ... « إن

كذلك ، فإن الادعاء بأن الإسلام دين ليست به شريعة لسياسة الدولة والمجتمع ، هو ــ وعينا أم لم نع ــ دعوة تمنح المشروعية لسلطان الأجنبي المتغلب وفلسفة قانونه الغريبة عن روح الأمة وهويتها الحضارية ، ذلك أن « الإسلام يقصد من تأسيس الدولة الإسلامية أمرين :

أحدهما: إجراء أحكامه العادلة ونظمه الكافلة بسعادة الحياة ، إذ لايقوم عليها بحق إلا من آمن بحكمتها وأشرب قلبه الغيرة على تنفيذها ...

ثانيهها: الاحتفاظ بكرامة أوليائه وإعزاز جانبهم حتى لايعيشوا تحت سلطة مخالف يدوس حقوقهم ، ويرفع أبناء قومه أو ملته عليهم درجات » ؟! (٢٢)

<sup>(</sup>١٩) الباب الثاني من الكتاب الثاني [ ص ١٥٢ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٢٠) الباب الثاني من الكتاب الثاني [ ص ١٣٦ ، ١٣٧ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٢١) الباب الثانى من الكتاب الأول [ ص ٣٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٢٢) الباب الثاني من الكتاب الثاني [ ص ١٤٦ من طبعة الأصل].

والذين يجعلون الإسلام «دينا» لا «شرعا» ، سيهدرون ، ضمن مايهدرون من «مقاصد الشريعة » مقصد «الجهاد» ، الذي تجاوزكونه سبيلا «لحفظ الدين» ، وأصبح في مواجهة الاستعار الأجنبي السبيل الأول لحفظ مقاصد الشريعة كلها ؟! .. ذلك «أن المقاصد التي تقصدها الشريعة السياوية ترجع إلى حفظ النفس ، والدين ، والعقل والعرض ، والنسب ، والمال . فالقصاص ، مثلا ، مشروع لحفظ النفس ، وحد الزنا لصيانة النسب ، وحد القذف لصيانة العرض ، وعقوبة شارب الخمر لصيانة العقل والجهاد لحفظ الدين . بل الاستعار الأجنبي دل على أن الجهاد مشروع لحفظ الدين والنفس والعرض والمال ، ويرشد إلى هذا قوله تعالى ! [إن يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلا ولاذمة] (٢٢) ... (٢٤) . . فللشريعة الإسلامية ، في الواقع الإسلامي ، دور تحريري .. وهي ليست مجرد نصوص ! .

ولقد كان طبيعيا للرجل الذى أدرك دلالة سيادة الشريعة وأحكامها على استقلال الأمة ودولتها ، أن يبصر دلالة سيادة « الشريعة » الاستعارية فى بلادنا على خضوعنا لهذا الاستعار ... فأحكام الشريعة الإسلامية هى قانون الأمة الطبيعى ، وفى سيادتها ، بدلا من الفلسفة القانونية للحضارة الغازية ، مظهر من مظاهر الاستقلال .. « وإذا كانت القوانين الوضعية لا يخضع لها المسلمون بقلوبهم ، ولا يتلقون القضاء القائم عليها بتسليم ، كان تقريرها للفصل بينهم غير مطابق لقاعدة الحرية ، إذا المعروف أن الأمة الحرة هى التي تُساس بقوانين ونظم تألفها وتكون على وفق إرادتها أو إرادة جمهورها . فالشعوب الإسلامية لاتبلغ حريتها إلا أن تساس بقوانين وظم مستبدة غير عادلة . فالذين يتقلون قوانين وضعها سكان رومة أو لندرة أو باريز أو برلين ، ويحاولون إجراءها عادلة . فالذين يتقلون قوانين وضعها سكان رومة أو لندرة أو باريز أو برلين ، ويحاولون إجراءها فى بلاد شرقية ، كتونس أو مصر أو الشام ، إنما هم قوم لايدرون أن بين أيديهم قواعد شريعة تنزل من أفق لاتدب فيه عناكب الخيال أو الضلال ، وأن فى هذه القواعد ما يحيط بمصالح الأمة الإسلامية رؤساء يحافظون على قاعدة حرية الأم لألفوا لجانا ممن وقفوا على روح التشريع الإسلامي ، وكانوا على بصيرة من أحوال الاجتاع ومقتضيات العصر ، وناطوا بعهدتهم تدوين الإسلامى ، وكانوا على بصيرة من أحوال الاجتاع ومقتضيات العصر ، وناطوا بعهدتهم تدوين قاون يقتبس من أصول الشريعة ويراعى فيه قاعدة جلب المصالح ودرء المفاسد وبغيرهذا العمل قانون يقتبس من أصول الشريعة ويراعى فيه قاعدة جلب المصالح ودرء المفاسد وبغيرهذا العمل قانون يقتبس من أصول الشريعة ويراعى فيه قاعدة جلب المصالح ودرء المفاسد وبغيرهذا العمل

<sup>(</sup>٢٣) التوبة : ٨.

<sup>(</sup>٢٤) الباب الأول من الكتاب الثالث [ ص ٢٠٠ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٢٥) العنق ـ بفتح العين والنون ـ هو السير السريع .

لايملك المسلمون أساس حريتهم ، ولايسيرون في سبيل سعادتهم آمنين » (٢٦) ! .

فسيادة أحكام الشريعة في الأمة ، وهميمنتها وهيمنة فلسفتها بالمؤسسة القضائية الوطنية قسمة من قسمات «الاستقلال الحضارى» ، بدونها ستظل سيادة الأمة منقوصة ، وحريتها ناقصة ، حتى ولو حققت « الاستقلال السياسي » ، فأصبح لها «عَلَم» و « نشيد » ؟!..

ومن هذه «الزاوية النصالية»، وبهذا «المنطق التحريرى» أبصر الشيخ الخضر مهمة «الحلافة» الإسلامية، ودورها التوحيدى للأمة، ومردود هذا الدور وفعاليته في مواجهة التحديات التاريخية التي فرضها الاستعار الغربي على عالم الإسلام.. «فالحلافة لاتزيد على مايسمى دولة، إلا أنها رابطة سياسية تجعل شعوبا مختلفي العناصر والقومية يولون وجوههم شطر رايتها بعاطفة من أنفسهم واختيار. ومن هذه الوجهة ينظر إليها بغاة الاستعار بعين عابسة، ويحاول الغرّ، الذي ينخدع ببهرج آرائهم، أن يطوى رايتها ويمحو أثرها »(٢٧) ؟!..

لقد كانت الحصن الذي جمع المسلمين ، على امتداد تاريخهم الطويل ، في مواجهة الغزاة .. وحتى في لحظات ضعفها ومرضها ، كانت « الرمز » الذي ظل الاستعار على عدائه له وسعيه لمحوه مخافة أن يتداركها التجديد والإصلاح فتعود حصنا للمسلمين ، يجمع وحدتهم ، ويحول بين الاستعار وبين التهام أوطانهم واستنزاف ثرواتهم واحتلال عقلهم بفكرية التغريب ! ..

هكذا أدرك الشيخ الخضر خطر دعوى «علمانية الإسلام» على قضية القضايا بالنسبة للأمة .. قضية : رفضها لسلطان الأجنبي ، ونهوضها لانتزاع حريتها من الاستعمار .

\* \* \*

وإذا كان كتاب [الإسلام وأصول الحكم] قد ذهب في تشويه صورة «الخلافة» الإسلامية ، تاريخيا ، إلى حد الافتراء الذي جعلها قهرا مسلحا واستبدادا بالأمر ، من دون الأمة ، باسم الله ! . فإن كتاب الشيخ الخضر قد برئ من « رد الفعل » الذي يبيض وجه هذه الحلافة دائما ، حتى ولوكان ذلك بالزور والبهتان ! . بل إن الرجل لايرغب في إدارة المعركة حول اسم النظام وعنوانه . فالدولة الإسلامية هي المطلب . وليست «الحلافة » هي الشكل الوحيد ولا الاسم المفرد لهذه الدولة الإسلامية . وفارق بين أن ننتقد تراثنا في نظم الحكم لنقترب من مقاصد الإسلام في « الدولة الإسلامية » ، وبين أن يكون هذا النقد سبيلا إلى التخلي عن مقاصد الإسلام في « الدولة الإسلامية » ، وبين أن يكون هذا النقد سبيلا إلى التخلي عن

<sup>(</sup>٢٦) الباب الثالث من الكتاب الثالث [٢٤٣ ، ٢٤٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٢٧) الباب الثالث من الكتاب الأول [ ص ٨٧ من طبعة الأصل].

شرط «إسلامية الدولة» وتجريد الإسلام من شرعه ومدخله فى السياسة وتنظيم المجتمعات .. « فلم يدع أحد قط أن صلاح شأن الرعية وصيانة شعائر الدين مربوطان باسم الحلافة ، وأن لقب الحليفة كالرقية النافعة ، يذهب بهاكل بأس ، أو الدعوة المستجابة ، ينزل عندهاكل خير ، والذى نعلمه و يعلمه أشباه العامة من المسلمين أن الحلافة لاتريك آثارها وتمنحك ثمارها من منعة وعزة وعدالة إلا إذا سارت على سنة العزم فى الأمور والحكمة فى السياسة » (٢٨).

وإذا كان العصر الحديث قد ألح ويلح على إعلاء مكانة الأمة في تسيير شئون الدولة والمجتمع ، فليس هناك ، في نهج الإسلام السياسي ، مايعارض هذا الاتجاه .. بل إن هذا هو نهج الإسلام الأصيل في هذا الباب « فالقوة المشروعة للخليفة لاتزيد على القوة التي يملكها رئيس دولة دستورية ، وانتخابه في الواقع إنماكان لأجل مسمى وهو مدة إقامته قاعدة الشورى على وجهها ، وبذله الجهد في حراسة حقوق الأمة ، وعدم وقوفه في سبيل حريتها (٢٩) ... وشكل بعض الحكومات القائمة على خليفة ووزراء ومجلس نيابي يجرى انتخابه تحت ظلال الحرية التامة لايخالف الشكل الملائم للخلافة الحقيقية بحال ... (٣٠٠) بل لقد ذهب الإسلام السياسي في شروط الخليفة إلى الحد الذي يجعل من دولته «الواقع » القريب من «مثال » « المدينة الفاضلة » إ .. فلقد « قرر جمهور أهل العلم في شروط الخليفة أن يكون بالغا في العلم رتبة الاجتهاد ، وأن يكون ذا رأى وخبرة بتدبير الحرب والسلم ، وأن يكون شجاعا لايرهب الموت الزؤام فها دونه ، وأن يكون عادلا لا تأخذه في الحق لومة لائم . وتعرف مزية العدل باختبار سيرته فياكان يتولاه من أعال قبل منصب الخلافة أو بما تدل عليه التجارب والمشاهدة الطويلة من استقامته وشرف همته وإنكاره مايفعل الظالمون بغيرة وحاسة ... (٣٠).

وليست صحيحة ولا دقيقة ولاصادقة تلك الصورة الشوهاء التي عممها صاحب [الإسلام وأصول الحكم] على مجمل نظام الخلافة الإسلامية عبر التاريخ الإسلامي .. « فلقد أتى عليها حين من الدهر وهي لاتنتضى حسامها ولاتلمع بإنذارها ووعيدها إلا في وجه عدو يتربص بالمؤمنين الدوائر ، أوثائر عصفت به ريح الأهواء وماله من أولى الألباب ولى ولاعاذر . وأدركها زمن بعدت فيه عن حقيقتها ، فخلطت عملا صالحا وآخر سيئا ،

<sup>(</sup>٢٨) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٩٠ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٢٩) الباب الأول من الكتاب الأول [ ص ١٣ من طبعة الأصل ] .

<sup>(</sup>٣٠) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٨٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٣١) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٨٢ من طبعة الأصل].

وربماكان إثمها فى بعض الأحيان أكبر من نفعها » (٣٢ .. فالتعميم فى تصوير الخلافة بصورة «القهر المستبد باسم الله » غريب عن المهج العلمى فى دراسة التاريخ ..

أما الصورة العثانية للخلافة ، والتي أتاحت لأعداء «الدولة الإسلامية » تشويه صورة الحلافة ، بإطلاق وتعميم ، فإن الإسلام السياسي حجة عليها وعلى سلاطينها ، وليست هي بالحجة على هذا الإسلام !.. « ولو أن المتأخرين من سلاطين آل عثان أعطوا للخلافة شيئا من حقوقها ، وراعوا ما أمر الله به من وسائل استقامتها لما انفرط عقد هذه المالك الإسلامية وأصبح كل قطعة منها تحت سلطة أجنبية تستبد عليها في حكمها وتتصرف في رقاب شعوبها وأموالهم كيف تشاء » (٣٣).

لكن المرض لايبرر الإعدام.. والفساد لايستدعى اليأس من الاصلاح.. فإذا كانت الحلافة الإسلامية لاتعدو: «الدولة الإسلامية الجامعة»، « فليس إصلاح شأنها - [إذا فسد] - وإعادتها إلى سيرتها المثلى ممن يغارون على مصلحة الشرق واتحاد شعوبه ببعيد» ؟!.. (٢٤)

هذا عن الخلافة في التاريخ ..

※ ※ ※

لقد كانت الفكرة الجوهرية والمحورية لكتاب [الإسلام وأصول الحكم] هي دعوى أن الإسلام دين لا دولة ، ورسالة لاحكومة ، ويا بعد مابينه وبين السياسة وتنظيم المجتمعات!.

وبعض الذين تصدوا لنقد هذا الكتاب بلغوا في معاداة هذه الدعوى مبلغ «رد الفعل» ، حتى لقد بدت في أقوالهم رائحة تصور الحكومة الإسلامية «حكومة دينية» تشبه تلك التي عرفتها أوربا حاكمة «بالحق الإلهي» ... ذلك أنهم تحدثوا عن «وحدة» الدين والدولة ، مقابل دعوى «الفصل» بينها!..

لكن هذا الموقع \_ موقع « رد الفعل » ، الغريب عن روح الإسلام وجوهره \_ لم يكن هو الموقع \_ الفكرى للشيخ الخضر عندما نقض كتاب الشيخ على عبد الرازق ...فهو قد تبنى

<sup>(</sup>٣٢) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٦٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٣٣) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٨٧ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٣٤) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٦٤ من طبعة الأصل].

مُوقف علماء الكلام المسلمين، من مختلف تيارات فكر أهل السنة، الذين قرروا أن «الخلافة ـ الإمامة ـ الدولة » ليست من أصول الدين ولا أركانه ولاعقائده ، وأنها ممن الفروع .. ومن ثم فلا حجة لمن يدعى «علمانية الإسلام» بسبب خلو القرآن من الآيات التي تنص على «الخلافة ـ الإمامة ـ الدولة » ، فمكان الفروع ، ليس بالضرورة هو القرآن الكريم ... واستمرارا لهذا النهج الإسلامي العريق قال الشيخ الخضر: « إن الحلافة ليست من نوع العقائد (٣٥) ... وبحنها يرجع إلى النظر في حكم عملي لا في عقيدة من عقائد الدين . ومما يترتب على الفرق بين الأحكام العملية والعقائد أن الأحكام العملية يكتني فيها بالأدلة المفيدة ظنا راجحا ، وأما العقائد فإنها لاتقوم إلا على براهين قاطعة ... فلا غضاضة على حكم الخلافة إذا لم يرد به قرآن يتلي ، إذ ليست الخلافة زائدة على إمارة عامة تحرس شعائر الدين وتسوس الناس على طريق العدل ، ولم يكن وجه المصلحة من إقامة هذه الإمارة بالخني الذي يحتاج إلى أن يأتي به قرآن صريح ... فالقرآن لم يصرح بحكم الإمارة العامة اكتفاء بما بثه في تعاليمه من الأصول التي تبينها السنة ويرجع إليها الراسخون في العلم عند الحاجة إلى الاستنباط، ولأن في الأمر بإطاعة أولى الأمر عرة لأولى الألباب ... « (٣٦) !.. فإذا استدل علماء الإسلام على وجوب « الحلافة ــ الإمامة ــ الدولة الإسلامية » بضرورتها ، لأن « ترك الناس فوضي لا يجمعهم على الحق جامع ولا يزعهم عن الباطل وازع ، يفضي إلى تبدد الحاعة ، وإضاعة الدين ، وانتهاك حرمة الأموال والنفوس والأعراض ، فإنهم \_ [ بهذا الاستدلال ] \_ إنما يطبقون قاعدة شرعية ، وهي قاعدة : «الضرر يزال» أوقاعدة: «مالا يتم الواجب المطلق إلا به وكان مقدورا، فهو واجب ، . . . ، (۳۷)

ومن هذا الموقع الفكرى ، الذى يرى وجوب « الدولة الإسلامية » ـ وليس أى دولة ـ دون أن تكون هذه الدولة عقيدة من عقائد الدين أو ركنا من أركانه ـ أنكر الشيخ الخضر إسلامية الصورة التى صور بها الشيخ على عبد الرازق الخليفة المسلم ، ورفض ماقاله صاحب [الإسلام وأصول الحكم] عن طبيعة سلطات الخليفة فى الإسلام ... لقد قال على عبد الرازق ، عن الخليفة : إن « ولايته عامة ومطلقة ، كولاية الله تعالى ورسوله الكريم » ..

<sup>(</sup>٣٥) الباب الثاني من الكتاب الأول [ ص ٣٣ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٣٦) الباب الثالث من الكتاب الأول [ص ٧٤ ، ٧٥ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٣٧) الباب الثاني من الكتاب الأول [ص ٢٦ من طبعة الأصل].

وعلى الخضر على هذه العبارة فقال: «إنها من مبالغاته التى تضع للخلافة فى نفوس المستضعفين من الناس صورة مكروهة ، ولو كان المؤلف [ على عبد الرازق] \_ يمشى فى بحثه على صراط سوى لتحرى فيما ينطق به عن المسلمين أقوالهم المطابقة : وهم لم يقولوا إن ولاية الخليفة عامة ومطلقة كولاية الله ، فإن الله يفعل مايشاء فيمن يشاء ، ولايسأل عما يفعل ، والخليفة مقيد بقانون الشريعة ومسئول عن سائر أعماله . وكذلك رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ له خصائص لايحوم عليها الطير ولايبلغها مدى البصر ، منها أن تصرفاته نافذة ولا تتلقى إلا بالتسليم ، وتصرفات الخليفة قد تقابل بالمناقشة والنقض والإنكار .. » (٢٨)

وفى صراحة وحسم يقرر الشيخ الخضر أن الأمة الإسلامية هي مصدر السلطان التي فوضت بعضا منها للخليفة والإمام ، فلا علاقة لطبيعة سلطاته بتلك التي زعمتها الكهانة والدولة الدينية للأباطرة والملوك الذين جعلوا سلطانهم مستمدا من الله ... لقد زعموا نيابتهم عن الله ... بينها الخليفة الإسلامي نائب عن الأمة ووكيل عنها .. « ولم نعثر على كلمة - [ في فكر علماء الإسلام ] - تنبئ - ولو بطريق التلويح - أن سلطان الخليفة مستمد من سلطان فكر علماء الإسلام ] من كلهتهم عنها ومباحثهم فيها أن الله أوجب على الناس إقامة إمام ، وأن ولايته تنعقد إما بمبايعة أهل الحل والعقد أو بعهد من الخليفة قبله ، وأنه إذا سعى في السياسة فسادا ، كان للأمة انتزاع زمام الأمر من يده ووضعه في يد من هو أشد حزما وأقوم سبيلا .. » (٢٩)

فالإسلام يوجب «الدولة الإسلامية »، التي تسوس الناس بشريعته ، وتحفظ بيضته .. وفي ذات الوقت ينكر مزاعم القائلين بسلطان إلهي لرأس هذه الدولة .. فلاهي «العلمانية » التي تفصل «الدين » عن «الدولة » ولا هي «الكهانة ـ والدولة الدينية والحكم بالحق الإلهي ـ ونيابة الحاكم عن الله » ... وإنما هي «الدولة المدنية » الحاكمة والمحكومة بشريعة الإسلام .. وبعبارة الشيخ الحضر: «إن شارع الإسلام يقصد إلى أن يكون للمسلمين دولة ذات صبغة دينية (١٠٠) .. ورياسة غير منفصلة عن الدين .. وإمارة مرتبطة بالدين .. فالإسلام دين وشريعة وسياسة ، وعلى الدولة أن تضع سياستها في صبغة بالدين ... فالإسلام دين وشريعة وسياسة ، وعلى الدولة أن تضع سياستها في صبغة

<sup>(</sup>٣٨) الباب الأول من الكتاب الأول [ ص ١٠ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٣٩) الباب الأول من الكتاب الأول [ص ١٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٤٠) الباب الأول من الكتاب الثالث [ ص ١٩٧ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٤١) الباب الثاني من الكتاب الثالث [ص ٢٢١ من طبعة الأصل].

إسلامية (٢٠) ... لأن الإسلام عقيدة وشريعة ونظام اجتاعى ، فهو بالنظر إلى أصول العقائد ، التي هي باب الإيمان به ، إنما يدعى إليه بالحكمة والموعظة الحسنة ، إذ لا يمكن لبشر أن يدخل في قلب بشر عقيدة إلا أن يقرنها بمايثبتها في النفس من برهان أو إقناع . وأما الشرائع والنظم الاجتاعية ، فإن التجربة ، في القديم والحديث ، دلت على أنها لاتقوم في أمة ولا يطرد نفاذها إلا أن تكون شدة البأس بجانبها والسيوف من ورائها . فلابد للإسلام من دولة ذات شوكة لتقوم على إجراء هذه الشرائع والنظم وتحول بينها وبين قوم لا يصرون ..» (٢٠)

وإذا كانت دعوى صاحب [الإسلام وأصول الحكم] أن الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان « مبلغا » فقط ، لم يكلف « بالتنفيذ » ، هى دعوى متهافتة لم يقلها قبله قائل ، من المسلمين أو من غيرهم ، فإن الشيخ الخضر يتحدث عن ولاية الرسول ، رافضا أن تقتصر على القلوب دون الأجسام \_ وهى دعوى على عبد الرازق \_ ويقول : إن «النظر يقضى بأن الولاية على القلوب لا تكنى في صيانة الحقوق وحفظ النفوس والأموال والأعراض ، وأنه لابد من ولاية يكون شأنها تنفيذ قوانين المعاملات والعقوبات فيمن يطغى به الهوى أو يتخبطه الغضب وإن كان من المؤمنين . فولاية الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانت على القلوب ثم على الأجسام ، وكانت ولاية هداية وتدبير لصالح الحياة ، وكانت رياسة دينية وسياسية ، وكلاهما من عند الله ، ولابعد بين السياسة والدين إلا في نظر قوم لايكادون يفقهون حديثا . (ثنا لقد كان الرسول الأعظم مظهر والدين إلا في نظر قوم لايكادون يفقهون حديثا . (ثنا لقد كان الرسول الأعظم مظهر السلطة التشريعية ، ومصدر السلطة التنفيذية . فالحكمة تجرى على لسانه ، ودم النفوس الخبيثة يجرى على لسانه ، ودم النفوس يقاتل وحوشا غابها الرماح ، ولقد كان في تشريعه الحكيم أو عزمه النافذ عبرة لأولى يقاتل وحوشا غابها الرماح ، ولقد كان في تشريعه الحكيم أو عزمه النافذ عبرة لأولى الألباب ... (منا ) ... (م

\* \* \*

وإذا كان «الدين» وضعا إلهيا، ثابتا... فإن «الصبغة الدينية» للدولة الإسلامية

<sup>(</sup>٤٢) الباب الثالث من الكتاب الثالث [ص ٢٤٤ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٤٣) الباب الثاني من الكتاب الثاني [ ص ١٤٣ من طبعة الأصل].

<sup>(25)</sup> الباب الثالث من الكتاب الثاني [ ص ١٦٧ ، ١٦٨ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٤٥) الباب الأول من الكتاب الثاني [ ص ١١٢ من طبعة الأصل].

وسياستها لا تعنى ثبات نظم هذه الدولة وثبات قوانينها ، ولا تعنى «الإلهية » و «الثبات » لهذه النظم والقوانين جميعا ... فالثابت هو «المقاصد والفلسفات والغايات » وبعض قليل من الأحكام التي تعلقت بثوابت لا تتغير ولا تتطور بتغير الزمان والمكان .. أما ماعدا هذا القليل فهو متغير ومتطور يلعب فيه العقل المسلم والإبداع التشريعي للمسلمين الدور الأول والأعظم دونما قيد إلا الروح العامة لشريعة الإسلام والمصلحة المبتغاة للأمة الإسلامية .. فلقد «أجمع المسلمون على أن إصلاح السياسة شطر من مقاصد الإسلام - [ ولكن ] - هل ادعوا ، مع هذا ، أن الإسلام رسم للسياسة خطة معينة ووضع لكل واقعة حكما مفصلا ؟! .. الحق أنهم لم يفعلوا ذلك ، بل ملئوا كتبم ببيان أن الشريعة فصلت بعض مفصلا ؟! .. الحق أنهم لم يفعلوا ذلك ، بل ملئوا كتبم ببيان أن الشريعة فصلت بعض الظروف الحافة بها ، ومن هذه الأصول قاعدة : « رعاية المصالح المرسلة » ، وقاعدة : « المعادة عكمة » ، وقاعدة : « المشرد يزال » (تكاب أخف الضررين » ، وقاعدة : « الضرر يزال » (تكاب أخف الضرين » ، وقاعدة : « الضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « الضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المضرد يزال » (تكاب أخف الفرين » ، وقاعدة : « المسلم ولايتغير حكمه بتغير الزمان والمكان ، وذلك مايرجع إلى العقائد والأعلاق ورسوم العبادات ، ثم جاءت إلى قسم المعاملات والسياسات فأتت على شيء قليل من تفاصيله ، وطوت سائره في أصول عامة الملات :

إحداها : أن أحكام هذا القسم تختلف بحسب مايقتضيه حال الزمان وتطور الشعوب ، فإذا وقعت الواقعة أو عرضت الحاجة ، نظر العالم فى منشئها وما يترتب عليها من أثر ، واستنبط لها حكما بقدر ماتسعه مقاصد الشريعة ومبادئها العليا

ثانيها: أن وقائع المعاملات والسياسات تتجدد فى كل حين، والنص على كل جزئية غير متيسر، علاوة على أن تدوينها يستدعى أسفارا لا فائدة للناس فى كلفة حملها.

ثالثها: أن الشريعة لاتريد أسر العقول وحرمانها من التمتع بلذة النظر والتسابق في مجال الاجتهاد (٧٤٠) .... ...

ولذلك وجدنا فقهاء المسلمين يجتهدون ، كل من منظوره ، وعلى ضوء واقعه ، ووفق

<sup>(</sup>٤٦) الباب الثالث من الكتاب الثاني [ص ١٧٧ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٤٧) الباب الثاني من الكتاب الثاني [ ١٥٤ ، ١٥٥ من طبعة الأصل].

مقتضيات عصره، يجهدون في «وضع» القوانين الإسلامية المسترشدة بروح الشريعة والمحكومة بمنطقها الإسلامي العام.. فهم «ينظرون إلى المصالح ويوازنون بينها وبين المفاسد.. كما ينظر إليها أصحاب القوانين الوضعية، من حيث عظمها وصغرها. ومن حيث مايترتب عليها في الخارج من آثار نافعة أو عواقب سيئة » (١٠٠٠).. ثم يصوغون القوانين، التي كونت تراثنا في فقه المعاملات.

فالذين يتصورون أن «إسلامية القانون» في الدولة الإسلامية، يعني إلزام الحاضر باجتهادات الماضي، أو إلزام كل عالم الإسلام باجتهاد واحد، لا يفقهون هذا الجانب من سياسة الإسلام.. بل إن بلوغ عالم الإسلام في التقارب والتضامن والاتحاد درجة إقامة الحلافة الواحدة، أو الحكومة الواجدة لايعني وحدة النظم والقوانين إذا ما اختلف الواقع في إطار عالم الإسلام.. ذلك «أن أخذ الأمم الإسلامية بحكومة واحدة لايقتضي توحيد قانونها السياسي أو القضائي، بل يوكل أمر كل شعب إلى أهل الحل والعقد منه، فهم الذين ينظرون فيما تقتضيه مصالحه، ولايقطعون أمراحتي يشهدهم من أوتوا العلم بأصول الشريعة لئلا يخرجوا عن حدودها ومقاصدها... فالتشريع الإسلامي قائم على رعاية المصالح وماهي إلا المصالح التي توضع في ميزانه المستقيم، وهذا الميزان المستقيم لايبخس شعبا من الشعوب مصلحته التي يشهد بها العقل السليم، ولايفصل حكما واحدا يجريه على كل شعب وفي كل زمان، إلا إذا لم تختلف فيه مصالح الشعوب، فإن اختلفت اختلافا يعقله العالمون فلكل شعب حكم وسياسة، وذلك تقدير العزيز العليم... (٤٤)

فالدولة الإسلامية: دولة دستورية .. ورأسها: حاكم دستورى .. وأمتها: هي مصدر السلطات .. وقانونها إبداع وغرة لعبقرية فقهائها ، يصوغون أغلبه بالاجتهاد المحكوم بروح الشريعة ومصلحة الأمة المرتبطة بظروف الزمان ومقتضيات المكان ... وهي ، في ظل الحلافة والحكومة الواحدة ، أشبه بعصبة الأمم الإسلامية وجامعة الدول الإسلامية منها بالدولة الواحدة التي يسود فيها القانون الواحد والنظام الواحد في واقع متغاير رغم وحدة الإسلام!..

وإذا كان هذا هو حال «الإسلام السياسي»، وإذا كانت تلك هي قاعدة «سياسة الإسلام».. فهل بنا من حاجة «لعلمانية» الحضارة الغربية، نتنكر باستعارتها لطبيعة

<sup>(</sup>٤٨) الباب الأول من الكتاب الثالث [ ص ٢٠١ من طبعة الأصل].

<sup>(</sup>٤٩) الباب الثالث من الكتاب الثاني [ص ١٧٩ ، ١٨٠ من طبعة الأصل].

إسلامنا ؟!.. وألا يرعوى أولئك الذين يزيفون تاريخنا السياسي وفكرنا الإسلامي والسياسي ، لالشيء إلا لافتعال التماثل بينه وبين تاريخ الكهانة الكنسية في أوربا بالعصور المظلمة والوسطى ، بل ويزيفون صورة الإسلام بجعله «علمانية» أو «كهانة» .. لا لشيء إلا ليبرروا استعارتهم «للعلمانية» الغربية .. فهم يستوردون «مشكلة» ليستوردوا لها «الحلول» ؟!..

هكذا نظر الشيخ الخضر إلى القضية المحورية والجوهرية فى كتاب [الإسلام وأصول الحكم].. وحدد ، حيالها ، رؤيته لموقف الإسلام.

杂 柒 柒

على أن إعجاب الباحث والقارئ بهذا [النقض] الذى نهض به الشيخ الخضر لدعاوى صاحب [الإسلام وأصول الحكم]، ولقلم الشيخ الذى تجلى عفيفا ودقيقا وجيد التذوق والاختيار لألفاظه وعباراته .. إن هذا الإعجاب لاينقضه « هنتان » ، ننبه عليها ، وقع فيها قلم هذا الشيخ الجليل :

الهنة الأولى: هي أن الشيخ الخضر رغم مجيء كتابه نموذجا في أدب البحث والجدل والمناظرة ، وتميزه بالعفة والترفع عن إلقاء النهم جزافا .. إلا أنه استخدم عبارة «الوقوع في حمأة الإلحاد » على نحو « يوحي » بأنه يتهم بها الشيخ على عبد الرازق ! ..

ونحن رغم رفضنا للفكرة المحورية والجوهرية لكتاب [الإسلام وأصول الحكم] وإيماننا بخطر الكتاب على التوجه الفكرى للأمة الإسلامية ، ومعرفتنا بالتأثير الذى أحدثه فى دعم «العلمانية» الغريبة عن المناخ الإسلامى والفكر الإسلامى .. رغم ذلك ، إلا أننا ننكر استخدام ألفاظ من مثل «الكفر» أو «الإلحاد» فى وصف «الاجتهادات الخاطئة» بميدان الفكر السياسى الإسلامى بوجه عام ..

لقد استقر الرأى فى علم الكلام الإسلامى على أن مباحث «الخلافة \_ الإمامة \_ الدولة » هى من «الفروع » ، وليست من «عقائد » الدين ولا «أصوله » ، ومن ثم قإن الخلاف والاختلاف فيها أليق به أوصاف : «الخطأ » والصواب و «الضرر » و «النفع » لا «الكفر » و «الإيمان » أو «الإلحاد» . . الخ . . الخ . .

... «إن الإمامة مستخرجة من «الرأى» ، وليست مستخرجة من الكتاب أو

هذا هو موقف علماء الكلام من طبيعة الإمامة، وطبيعة الاختلاف في مباحثها، بدءا من «أصلها» إلى « تعينها وشروطها ومايتعلق بها » ... وهذا الموقف هو الذي تبناه \_ كما سبقت إشارتنا \_ الشيخ الخضر، عندما قال: «إن الحلافة ليست من نوع العقائد .. والبحث فيها يرجع إلى النظر في حكم عملي لافي عقيدة من عقائد الدين » وأنها ، لذلك يكتني في مستندها «بالأدلة المفيدة ظنا راجحا » ...

فإذا جاء الشيخ على عبد الرازق وقال عن «المملكة النبوية » إنها «عمل منفصل عن دعوة الإسلام ، وخارج عن حدود الرسالة » .. وإذا وصف هذا الرأى بأنه ، على غرابته ، ليس «كفرا ولا إلحادا » .. فنحن ننكر هذا «الرأى » ، لكننا معه فى نفى صفة «الكفر والإلحاد » عن قائليه ، لأنه « رأى » فى مبحث من مباحث الفروع ، وهو خطأ ، لكنه ، كما قال الغزالى « لايوجب التكفير » ..

ولذلك ، فماكنا نود أن يكون تعقيب الشيخ الحضر على قول على عبد الرازق هذا هو قوله : إن « تصرف النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى مثل الجهاد والزكاة والجزية والغنائم يستند إلى صريح القرآن ، فلا مفر لمنكره من الوقوع فى حمأة الإلحاد . ولا أرانى فى حاجة إلى نقل شىء من نصوص الراسخين فى علم الشريعة وفتواهم بأن من أنكر حقيقة معلومة من الدين بالضرورة فقد انقلب على عقبه مدبرا عن الإسلام ، ولايحق له بعد ذلك الإنكار

<sup>(</sup>٥٠) أبو حفص عمر بن جميع [عقيدة التوحيد] ص ٥٠٦ طبعة القاهرة سنة ١٣٥٣هـ.

<sup>(</sup>٥١) [الإرشاد] ص ٤١٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠م .

<sup>(</sup>٥٢) [الاقتصاد في الاعتقاد] ص ١٣٤ طبعة صبيح. القاهرة. بدون تاريخ.

<sup>(</sup>٥٣) [منهاج السنة] جـ ١ ص ٧٠\_ ٧٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢م.

<sup>(</sup>٥٤) [فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة] ص ١٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧م.

أن يتأثم من المسلمين إذا طرحوه من حساب أولياء دينهم الحنيف» (٥٠٠)! .

فنحن نعتقد أن الحلاف والاختلاف حول «الحلافة .. والإمامة .. والدولة» لا يدخلان في باب إنكار «ما هو معلوم من الدين بالضرورة»، لأن المراد هنا هو إنكار الأصول والاركان .. وليس الحلاف في قضية أو أكثر من قضايا الفروع .. وعلى عبد الرازق ، رغم مجانبته للصواب في مجته حول الحلافة ، لم ينكر ركنا من أركان الإسلام ، المعلومة من الدين بالضرورة ، وإنما أنكر إسلامية الحلافة ، وهي من الفروع .. فما كان يليق بالقلم العف للشيخ الحضر أن يدخل هذا «الحطأ» ، رغم فداحته ومضاره ، تحت باب «الإلحاد» حتى ولو أخذنا «الإلحاد» بمعناه الأصلى ، وهو «الميل عن القصد» و ولا أن يصف صاحب هذا «الحطأ» بأنه «قد انقلب على عقبه مدبرا عن الإسلام» ؟!..

تلك هي «الهنة» الأولى في الكتاب ..

والهنة الثانية: هي تلك الصفحة التي صدر بها الشيخ الخضر كتابه، والتي طبعها «بماء الذهب»، وسطر فيها إهداء كتابه العظيم «إلى خزانة حضرة صاحب الجلالة فؤاد الأول ملك مصر المعظم».. ذلك أننا، رغم إدراكنا لخطأ تقييم مثل هذه الأمور، التي كانت طبيعية ومألوفة في عصرها، بمعايير عصرنا، وهي غير مألوفة، بل مستنكرة فيه.. إلا أننا نعتبرها «هنة» لنا عليها ملاحظات:

• فنى هذا «الإهداء» يقول الشيخ الخضر: «شهدت من حضرة صاحب الجلالة ملك مصر المعظم غيرة على الدين الحق ، وعناية برفع شأن المعاهد العلمية الإسلامية . فقلت : إن فى هذه الغيرة والعناية لحماية للدين الحنيف من نزعة ترمى حوله بشرر الكيد والأذى »

وماكان يليق بالعالم والقاضى المحقق الشيخ الخضر أن «يشهد» بغيرة الملك فؤاد على الدين الحق !.. فتلك قضية إن لم يختلف فيها «الشهود» فإن إجماعهم ، أو إجماع أغلبيتهم سينقض «شهادة» الشيخ الجليل ؟!..

€ ثم .. ماكان يليق بالشيخ الجليل أن يغفل عن أن «عناية » الملك فؤاد بالمعاهد العلمية الإسلامية ـ الأزهر ـ لم تكن بالأمر الخالص للأزهر وعلوم الإسلام ، وإنماكانت ـ كما ثبت فى الواقع ـ سبيلا لإفقاد الأزهر استقلاله ، وإحكام قبضة «القصر الملكى » على

<sup>(</sup>٥٥) الباب الثاني من الكتاب الثاني [ ص ١٤٨ ، ١٤٩ من طبعة الأصل].

مشيخة الأزهر، لاستغلالها في صراعه ضد حزب الوفد وزعيمه سعد باشا زغلول [ ١٢٧٣ ـ ١٣٤٦هـ ١٨٦٠ - ١٩٢٧ م] الممثل لسلطة الشعب في ذلك التاريخ.

• وأخيرا .. فإن هذا «الإهداء» قد ألق ظلالا على هذا العمل العلمى الفذ ، جعلت منه ـ ولو ظاهرا \_ جهدا مكرسا لخدمة طموحات الملك فؤاد الأول [ ١٢٨٤ \_ ١٣٥٥هـ منه ـ ولو ظاهرا \_ جهدا مكرسا لخدمة المسلمين .. ولقد كان الشيخ في غنى عن هذه «الشبهات » التي ألقتها على عمله العلمى الفذ هذه الظلال التي تمثلت في ذلك الإهداء!

هاتان هما «الهنتان » اللتان نأخذهما على كتاب الشيخ الحضر حسين .. وإذا كان «عد » المعايب في عمل من الأعال هو شهادة تقدير للعمل وصاحبه .. فما بالنا إذا كانت هذه «المعايب » «هنات » .. و «هنات » من هذا القبيل ، لا تقدح في تألق هذا العمل العلمي الفذ : جهدا مخلصا ونبيلا وعميقا في الدفاع عن علاقة ديننا الإسلامي بدولتنا الإسلامية ونقض أعظم الشبهات التي أثيرت حول هذه العلاقة في عصرنا الحديث ؟!.

### عملنا في هذا الكتاب

بقيت كلمة عن «الإضافة» التي أضفناها إلى هذا الكتاب ، الذى قدمه مؤلفه إلى القراء سنة ١٣٤٤هـ سنة ١٩٢٥هـ . وهي «الإضافة» التي تمثلت في التعليق على نصه ، الذي نقدمه كاملا إلى القراء . .

فهذه «الإضافة» قد تمثلت في :

- ١ تخريج الآيات القرآنية التي استشهد بها المؤلف .. فلقد خلت طبعة الأصل من أى تخريج لأية آية من الآيات ..
- ٢ تخريج الأحاديث النبوية التي لم يخرجها المؤلف والإشارة، بالهامش، إلى أن ذلك من عملنا \_ [الناشر] تمييزا لعملنا عن عمل المؤلف .
- ٣ ـ الترجمة الشديدة الإيجاز، للأعلام الذين ورد ذكرهم بالنصـ ترجمة تضع العلم فى إطار الفن الذى اشتهر فيه ، وتحدد العصر الذى عاش فيه .. وذلك دون إطالة تثقل النص بالهوامش الطويلة ..
  - ٤ ــ التعليق على ما رأينا ضرورة التعليق عليه . .
  - نسبة المصادر والمراجع \_ غير المنسوبة \_ إلى أصحابها . .
- تفسير وشرح المصطلحات الفنية التي قد يغيب معناها على القارئ غير المتخصص في هذا
   المبحث من مباحث الفكر الإسلامي ..
  - ٧\_ تفسير الكلمات اللغوية التي قد يغيب معناها عن القارئ العام ..
  - ٨ ـ تصحيح أخطاء الطبعة الأولى ، والإشارة ـ فى الهوامش ـ للهام من هذه الأخطاء . .
    - إضافة « علامات الترقيم » التي قدرنا ضرورة إضافتها إلى نص الكتاب . .
- ولقد أشرنا ، بالهامش ، إلى ما أضفناه نحن ، فذيلناه بكلمة [الناشر] تمييزا لهذه

الإضافات عن جهد الشيخ الجليل محمد الخضر حسين.

\* \* \*

## والآن .. وبعد :

- التمهيد للموضوع ....
- وبطاقة الحياة .. التي كثفنا في سطورها تطور حياة المؤلف ..
  - والتقديم «بين يدى الكتاب » ...

ندع القارئ مع نص هذا العمل الفكرى الفذ ، الذى أسهم به صاحبه فى أخطر معركة فكرية عرفها تاريخنا الحديث ... وهى التى دارت حول قضية مازالت « مشكلة » حتى هذه اللحظة التى نقدم فيها هذه الطبعة من هذا الكتاب إلى المفكرين والباحثين والقراء .. وهو ولى التوفيق ،

دکتور محمد عمارة

# مراجع الدراسية

| : [منهاج السنة] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢م.              | ابن تيمية                             |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                      | •                                     |
| : [عقيدة التوحيد] طبعة القاهرة سنة ١٣٥٣م.            | ابن جميع (أبو حفص عمر)                |
| : [الطبقات] طبعة دار التحرير. القاهرة.               | ابن سعد                               |
| : [ لسان العرب ] طبعة دار المعارف. القاهرة.          | ابن منظور                             |
| : [الفهرست] طبعة ليبزج سنة ١٨٧١م .                   | ابن النديم                            |
| : [القاموس الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣م.         | أحمد عطية الله                        |
| : [التعريفات] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م.                | الجرجاني (الشريف)                     |
| : [الإرشاد] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠م.                  | الجويني (إُمام الحرمين)               |
| : [معجم المؤلفين] طبعة دمشق سنة ١٩٦١م                | رضا كحالة                             |
| : [الأعلام] طبعة بيروت ، الثالثة .                   |                                       |
|                                                      | الزركلي<br>س                          |
| : [معجم المطبوعات العربية والمعربة] طبعة القاهرة سنة | سركيس                                 |
| ۸۹۶۱م.                                               |                                       |
| : [الإسلام وأصول الحكم] طبعة القاهرة سنة             | على عبدالرازق                         |
| . 71910                                              |                                       |
| : [مشيخة الأزهر] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩م .            | على عبد العظيم                        |
| : [الاقتصاد في الاعتقاد] طبعة صبيح_ القاهرة_         | الغزالي (أبوحامد)                     |
| بدون تاریخ .                                         | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |
| : [ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ] طبعة القاهرة |                                       |
| سنة ۱۹۰۷م .                                          |                                       |
| : [المعجم الفلسفي] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩م.           | مجمع اللغة العربية                    |
| : [المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار     | محمد فؤاد عبدالباقى                   |
| الشعب القاهرة .                                      |                                       |
|                                                      |                                       |

مراد وهبة (دكتور)

ويوسف كرم ، ويوسف

ش**لالة** النس**ف**ى (عمر بن محمد)

وينسنك (أ ـ ى)

: [المعجم الفلسفي] طبعة القاهرة سنة ١٩٧١م.

: [طلبة الطلبة في الاصطلاحات الفقهية] طبعة القاهرة سنة ١٣١١هـ.

: [المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف]

طبعة ليدن ١٩٣٦ ـ ١٩٦٩م.



# نقض كناب الإسلام وأصول الحكم

ستاليف الشيخ محمد الخضر حسين

# إهداء الكناب إلى خزانة حضرة صاحب انجلالة فؤاد الأول ملك مصر المعظم

تلقيتُ علوم الشريعة الإسلامية عن أساتيذ لهم غوص فى أسرار التشريع ، فعرفتُ أن فى كل حلقة من سلسلة حياة محمد صلى الله عليه وسلم - معجزة ، فإن أساليب دعوته وحكمة شريعته لاتربطها بالأمية إلا يد فوق يد الطبيعة البشرية .

رأيت وأنا بتونس أن القيام بحق الإسلام يستدعى مجالا واسعاً ، وسماء صافية فهاجرت منها والعيش رغيد ، والأمة في إقبال ، والإخوان في مصافاة ، وأنزلت رحلي بدمشق الشام ، فهدت لنا الأيام من الأمل طرفا ، فإذا رحى الحرب العامة تدور ، وحامل رايتها ينجد ويغور .

وبعد أن وضعت الحرب أوزارها ، وأخذت البلاد العربية والتركية هيئة غير هيئتها هبطت مصر فلقيت على ضفاف وادى النيل علماً زاخراً ، وأدباً جماً ، فلم ألبث قليلا حتى شهدت من حضرة صاحب الجلالة ملك مصر المعظم غيرة على دين الحق ، وعناية برفع شأن المعاهد العلمية الإسلامية ، فقلت : إن في هذه الغيرة والعناية لحاية للدين الحنيف من نزعة ترمى حوله بشرر الكيد والأذى .

تلك المزية التي أصبح بها صاحب الجلالة واسطة عقد ملوك الأمم الشرقية قد أخذت في نفسي مأخذ الإكبار والإجلال ، ودعتني إلى أن أقدم إلى خزانته الملكية مؤلفاً قمت فيه ببعض حقوق إسلامية وعلمية ، وهو « نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم » . ورجائى أن يتفضل عليه بالقبول ، والله يحرس ملكه المحيد ، ويثبت دولته على دعائم العز والتأييد .

المخلص فى الطّاعة محمد الخضر حسين

# بست مِ اللهِ الرَّحَمْزِ الرَّحِيْم

### تمهيد

أحمد الله على الهداية ، وأسأله التوفيق فى البداية والنهاية ، وأصلى وأسلم على سيدنا محمد المبعوث بأكمل دين وأحكم سياسة ، وعلى آله وصحبه وكل من حرس شريعته بالحجة أو الحسام وأحسن الحراسة .

وقع فى يدى كتاب «الإسلام وأصول الحكم» للشيخ على عبد الرازق فأخذت أقرؤه قراءة من يتغاضى عن صغائر الهفوات، ويدرأ تزييف الأقوال بالشبهات. وكنت أمر فى صحائفه الأولى على كلهات ترمز إلى غير هدى، فأقول: إن فى اللغة كناية ومجازا، ومعميات وألغازا، ولعلها شغفته حباً حتى تخطى بها المقامات الأدبية إلى المباحث العلمية، وما نشبت أن جعلت المعانى الجامحة عن سواء السبيل تبرح عن خفاء، وتناديها قوانين المنطق فلا تعبأ بالنداء. وكنت بالرغم من كثرة بوارحها أصبر نفسى على حسن الظن بمصنفها، وأرجو أن يكون الغرض الذى جاهد فى سبيله عشر سنين (١) حكمة بالغة، وإن خانه النظر فأخطأ مقدماتها الصادقة. وما برحت أنتقل من حقيقة وضاءة ينكرها، إلى مزية بهاهد خطير يكتمها، حتى أشرفت على خاتمته، وبرزت نتائجه، وهي أشبه بمقدماته من الماء بالغراب بالغراب .

فوَّق المؤلف سهامه فى هذا الكتاب إلى أغراض شتى ، والتوى به البحث من غرض إلى آخر ، حتى جحد الخلافة وأنكر حقيقتها ، وتخطى هذا الحد إلى الحوض فى صلة الحكومة بالإسلام ، وبعد أن ألتى حبالا وعصياً من التشكيك والمغالطات زعم أن النبى عليه السلام ماكان يدعو إلى دولة سياسية ، وأن القضاء وغيره من وظائف الحكم ومراكز الدولة ليست من الدين فى شيء ، وإنما هى خطط سياسية صرفة لاشأن للدين بها . ومس فى غضون

 <sup>(</sup>١) الإشارة إلى قول الشيخ على عبد الرازق إنه قد بدأ تأليف كتابه سنة ١٩١٥م وفرغ منه سنة ١٩٢٥م . انظر [الإسلام]
 وأصول الحكم] ص : ف ، ص من المقدمة . طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥م [الناشر] .

البحث أصولا لو صدق عليها ظنه لأصبحت النفوس المطمئنة بحكمة الإسلام وآدابه مزلزلة العقيدة مضطربة العنان.

كنا نسمع بعض مزاعم هذا الكتاب من طائفة لم يتفقهوا فى الدين ، ولم يحكموا مذاهب السياسة خبرة ، فلا نقيم لها وزنا ، ولانحرك لمناقشتها قلما ، إذ يكفى فى ردها على عقبها صدورها من نفر يرون الحط فى الأهواء حرية والركض وراء كل جديد كياسة .

كنا نسمع هذه المزاعم فلانزيد أن نعرض عمن يلغطون بها حتى يخوضوا في حديث غيرها . أما اليوم وقد سرت عدواها إلى قلم رجل ينتمى للأزهر الشريف ويتبوأ في المحاكم الشرعية مقعدا ، فلا جرم إلى [أن](١) نسوقها إلى مشهد الأنظار المستقلة ، ونضعها بين يدى الحجة ، وللحجة قضاء لايستأخر وسلطان لايحابي ولايستكين .

لا أقصد فى هذه الصحف إلى أن أعجم الكتاب جملة وأغمر كل ماألاقى فيه من عوج ، فإن كثيرا من آرائه تحدثك عن نفسها اليقين ، ثم تضع عنقها فى يدك ، دون أن تعتصم بسند أو تستتر بشبهة ، وإنما أقصد إلى مناقشته فى بعض آراء يتبرأ منها الدين الحنيف واخرى يتذمر عليه من أجلها التاريخ الصحيح ، ومتى أميط اللثام عن وجه الصواب فى هذه المباحث الدينية التاريخية ، بتى الكتاب ألفاظا لاتعبر عن معنى ، ومقدمات لاتتصل بنتيجة .

#### \* \* \*

والكتاب مرتب غلى ثلاثة كتب ، وكل كتاب يحتوى على ثلاثة أبواب ، وموضوع الكتاب الأول الخلافة والإسلام ، وموضوع الكتاب الثانى الحكومة والإسلام ، وموضوع الكتاب الثالث الخلافة والحكومة فى التاريخ .

وطريقتنا فى النقد أن نضع فى صدر كل باب ملخص ماتناوله المؤلف من أمهات المباحث ، ثم نعود إلى مانراه مستحقاً للمناقشة من دعوى أو شبهة فنحكى ألفاظه بعينها ونتبعها بما يزيح لبسها أو يحل لغزها أو يجتثها من منبتها.

وتخيرنا هذا الأسلوب لتكون هذه الصحف قائمة بنفسها ويسهل على القارئ تحقيق البحث وفهم ماتدور عليه المناقشة ولو لم تكن بين يديه نسخة من هذا الكتاب المطروح على بساط النقد والمناظرة.

<sup>(</sup>١) سقطت من طبعة الأصل. [الناشر].

الكتاب الأول الخلافة والإستلام النجاب الأول الساب الأول من الكتاب الأول من الكتاب الأول الخلافة وطبيعتها

## ملخص الباب:

تعرض المؤلف فى فاتحة هذا الباب إلى معنى الحلافة وأورد ما قاله بعض علماء الإسلام فى تعريفها ، وأردفه بنقل كلمات أهل العلم فى الحث على نصح الخليفة ولزوم طاعته وأضاف إليها كلمة من خطبة تُعزى لأبى جعفر المنصور (١) ، وصاغ خلال ذلك وعقب ذلك جملا صور بها منزلة الخليفة فى نظر المسلمين بزعم أنها منتزعة من تعريفهم للخلافة أو محملا يقولونه فى الندب إلى طاعة الأمراء ، ولم يتمالك بعد هذا أن طالب المسلمين بأن يبينوا له مصدر تلك القوة التى أفاضوها على الخليفة ، وخرج فى البحث إلى دعوى أن للمسلمين فى سلطة الخليفة مذهبين :

(أحدهما) أنها مستمدة من سلطان الله.

(وثانيهما) أنها مستمدة من الأمة.

وضرب المثل لهذين المذهبين بمذهبي «هوبز» (۲) الألماني «ولوك» (۳) الانكليزي.

### المناقشة :

افتتح صاحب الكتاب البحث بحكاية كلمات وردت فى تعريف الحلافة وهى قول الشيخ عبد السلام (٤) « رياسة عامة فى أمور الدين والدنيا نيابة عن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ » وقول البيضاوى (٥) «الإمامة عبارة عن خلافة شخص من الأشخاص للرسول \_ عليه

<sup>(</sup>١) [٩٠ ـ ١٥٨ هـ ٧١٤ ـ ٧٧٥ ] ثانى خلفاء الدولة العباسية ، والمؤسس الحقيقي لملك بنى العباس. [الناشر].

<sup>(</sup>٢) توماس هوبز [ ١٥٨٨ ـ ١٦٧٩م ] فيلسوف انجليزى . يعد كتابه [ التنين الجبار ] مستودع فكره السياسي . [ الناشر ] .

<sup>(</sup>٣) جون لوك [ ١٦٣٧ ـ ١٧٠٤م ] فيلسوف انجليزي وأشهر مؤلفاته كتابه [مقالة في العقل البشري]. [الناشر].

<sup>(</sup>٤) عبد السلام اللقاني [ ٩٧١ ـ ٩٧١هـ ١٠٦٨ ـ ١٦٦٨م] فقيه مالكي ، وصوفي ، ومتكلم . وهو شارح [الجوهرة] ـ في التوحيد ـ التي ألفها أبوه . [الناشر] .

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن عمر [ ٦٨٥هـ ١٢٨٦م] قاض وعالم بالفقه والتفسير. [الناشر].

السلام ـ فى إقامة القوانين الشرعية وحفظ حوزة الملة » وقول ابن خلدون <sup>(1)</sup> «الخلافة هى حمل الكافة على مقتضى النظر الشرعى فى مصالحهم الأخروية ، والدنيوية الراجعة إليها ».

ثم أخذ ينحت فى تفسير هذه الكلمات جملا تشعر ـ بما انطوت عليه من غلو وإسهاب ـ أن منشئها سيتخذها سلما لدعوى إفراط المسلمين فى إكبار مقام الخليفة وتوسيع سلطته .

وإليك نبذة من هذه الجمل ذات الكلمات المطلقة والمعانى المكررة :

قال المؤلف في ص ٣ « فالخليفة عندهم ينزل من أمته بمنزلة الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ له عليهم أن وسلم \_ له عليهم الولاية العامة ، والطاعة التامة ، والسلطان الشامل » ثم قال « وعليهم أن يحبوه بالكرامة كلها لأنه نائب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وليس عند المسلمين مقام أشرف من مقام رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ فمن سما إلى مقامه فقد بلغ الغاية التي لا مجال فوقها لمخلوق من البشر » .

شغل المؤلف مقدار صحيفتين أو أزيد بتكرار معان تعد من المعلومات الموضوعة على ظاهر اليد، ليُلمِّح بتأكيد إلى أن المسلمين يقررون لمقام الحلافة سلطانا ومكانة فوق ما يستحقه رئيس حكومة عادلة، ثم هو لم يقف في بيان عبارات أولئك العلماء على حد ما تحتمله ألفاظهم كما هو شأن طلاب الحقيقة بإنصاف، بل أخذ يرمى الكلم على عواهنه ويعدل عن الألفاظ المطابقة إلى غيرها من الألفاظ التي ربما قدحت في الذهن معانى غير صحيحة.

فعلماء الإسلام يقولون: تجب طاعة الخليفة فيما يأمر به من معروف. والمؤلف يقول: له عليهم الطاعة التامة، فيحذف ما اشترطوه للطاعة من الاقتصار بها على المعروف، ويضع بدله كلمة تذهب بها إلى أن تتناول الطاعة العمياء.

وهم يقولون « يجب أن يكون مكرما بين الناس (أى غير مهان) ليكون مطاعا (v) والمؤلف يقول: وعليهم أن يجبوه بالكرامة كلها! فيصرف القلم عن تعليلهم الذى يأخذ به المعنى قوة الحقائق، ويضع مكانه لفظ الشمول الذى يذهب بنفس القارئ إلى أقصى غاية.

<sup>(</sup>٦) عبد الرحمن بن خلدون [ ٧٣٧ \_ ٨٠٨هـ ١٣٣٢ \_ ١٤٠٦م ] صاحب [المقدمة ] التي ارتاد بها فن فلسفة التاريخ ونشأة وتطور العمران «الحضارات». [الناشر].

 <sup>(</sup>٧) مطالع الأنظار ص ٤٧٠ طبع الآستانة .[والمطالع شرح كتبه شهاب الدين أبو الثناء محمود بن عبد الرحمن الأصفهاني [ ١٧٤ ـ ٤٧٩هـ] على [طوالع الأنوار] للبيضاوي] : [الناشر] .

وهذا النوع من التصرف فى أقوال أهل العلم مما يغمز فى أمانة صاحبه وقد يغمض عنه الطرف فى المقالات الأدبية أو فى مقام الوعظ ، أما الباحث فى العلم فإنه حقيق بأن يؤاخذ به ، وبالأحرى حيث يكون بصدد بيان رأى أو حكم انتصب لمناقشته أو نقضه .

وأعجب من هذا قوله بعد: لأنه نائب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وليس عند المسلمين مقام أشرف الخ. فإنه ساق هذه الكلمة مساق التعليل لما عزاه إلى المسلمين في حق الخلافة ، ومقتضى نسج الكلام أن المسلمين يرون أن الخليفة بلغ الغاية التى لا مجال فوقها لمخلوق من البشر. وهذه الكلمات إنما هى من مصوغات قلم المؤلف ، وعليها طابع مبالغته الشعرية . والميزان الذى يرجع إليه المسلمون فى المفاضلة بين البشر إنما هى الأعمال الصالحة المشار إليها بقوله تعالى «إن أكرمكم عند الله أتقاكم (^) » فمنزلة القائد الخطير ينقذ الأمة من سطوة عدو هاجم ، والعالم الحكيم يحميها من ضلالات مبتدع خليع ، هى أسمى فى نظر المسلمين من منزلة الخليفة إذا لم يكن له من العمل ما يساوى عملها فى عظم الأثر وشرف الغاية .

ولم يزد أولئك العلماء أن قالوا فى الخليفة : إنه نائب رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وهذا لا يقتضى أن يقال : سما إلى مقام رسول الله ـ عليه السلام ـ وبلغ الغاية التى لا مجال فوقها لمخلوق ، ولو جرينا على هذا الضرب من الاستنتاج لقلنا قال الله تعالى « ياداود إنا جعلناك خليفة فى الأرض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله (٩) » فداود \_ عليه السلام \_ سما إلى مقام الألوهية أو بلغ الغاية التى لا مجال فيها لمخلوق ، وهذا الضرب من الاستنتاج باطل بالبداهة ، فليكن ما صنعه المؤلف خارجا عن الأقيسة الصادقة .

茶 茶 茶

وجاء المؤلف بعد هذا بقطع التقطها مما قيل فى احترام الخليفة ومحض النصيحة له وحيث إنه أتى بها كمقدمات بنى عليها استعظام القوة التى توضع فى يد الخليفة واستنكارها حسبها انجر إليه البحث فى ص٦ وجب أن نطارحه الحديث فيما يراد منها أو فى أهلية قائليها لأن يوثق بهم أو يحتج بأقوالهم.

<sup>(</sup>٨) الحجرات : ١٣ .

<sup>(</sup>٩) ص: ٢٦.

قال المؤلف (١٠٠) عازيا إلى حاشية الباجورى على الجوهرة «عليهم أن يسمعوا له ويطيعوا ظاهرا وباطناً » وعلله بقول أبى هريرة أخذا من العقد الفريد «إن طاعة الأئمة من طاعة الله وعصيانهم من عصيان الله ».

نتحدث مع المؤلف فيما عزاه إلى أبى هريرة فنذكر بأن العقد الفريد كتاب أدب لا يليق برجل يبحث فى موضوع دينى أن يستند إلى شيء مما ينقله ذلك الكتاب عن صحابى أو غيره. وإذا أباح لنفسه الاستشهاد بما بين دفتى العقد الفريد فلا يحق له بعد هذا أن يعمد إلى أحاديث فى صحيحى البخارى ومسلم يراها واقفة فى سبيل بعض آرائه فيقول: لنا أن نتنازع فى صحتها. وأصل خبر أبى هريرة فى الصحيفة التى رمز إليها المؤلف من العقد الفريد: «لما نزلت هذه الآية (يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم (١١)) أمرنا بطاعة الأئمة وطاعتهم من طاعة الله وعصيانهم من عصيان الله» وقد تصرف المؤلف فى الخبر بحذف كلمة «أمرنا». ولفظ أمرنا فى قول الصحابى إما أن يجعل الخبر حديثًا نبويا كما هو رأى جمهور أهل العلم إذ الظاهر أن الآمر هو صاحب الشريعة ، وإما أن يبقى محتملا لأن يكون الآمر بعض الخلفاء والأمراء ، وعلى كلا المذهبين فأبو هريرة راو إما يبقى محتملا لأن يكون الآمر بعض الخلفاء والأمراء ، وعلى كلا المذهبين فأبو هريرة راو إما لحديث عن رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وإما لأثر عن بعض الخلفاء أو الأمراء .

وقد جاء فى معنى خبر أبى هريرة حديث رواه البخارى ومسلم عن أبى هريرة وهو « من أطاعنى فقد أطاعنى ومن عصى أطاعنى فقد أطاعنى ومن عصى أميرى فقد أطاعنى » .

وليس فى هذا الحديث ولا ذلك الحبر ما يدعو إلى غرابة مادمنا نعلم أن الأمير الذى يقال إن طاعته من طاعة الله وعصيانه من عصيان الله هو الأمير المسلم الذى يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر وكذلك تكون طاعته ظاهرًا وباطنا لأنه لم يكن سوى لسان يعبر عن أحكام الشريعة الثابتة بنص جلى أو استنباط صحيح (١٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱۰) صفحة : ۳.

<sup>(</sup>١١) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>۱۲) الأمير هنا هو أمير الرسول ، صلى الله عليه وسلم \_ [أميرى] \_ . وهو لقب لأمير الحرب والقتال فى السرايا والغزوات . . أما الوالى فكان يسمى « عاملا » . . ومن هنا تبرز مبررات طاعة الأمير أكثر وأكثر . . فهى طاعة الجندى لقائده فى الحرب والقتال . [الناشر] .

قال المؤلف في ص ٤ عازيا إلى العقد الفريد « فنصح الإمام ولزوم طاعته فرض واجب وأمر لازم ولا يتم إيمان إلا به ولا يثبت إسلام إلا عليه » ساق المؤلف هذه الجملة ولا داعى لمساقها - فيما يظهر - إلا أن يطلع قراء كتابه على مقالة للمسلمين تجعل تمام الإيمان وثبات الإسلام موقوفين على نصح الإمام ولزوم طاعته . وهذا في رأيه موضع غرابة وإنكار فإنه أورده في نسق مارتب عليه قوله في ص ٦ «كان واجبا عليهم إذ أفاضوا على الخليفة تلك القوة الخ» .

ونص عبارة العقد الفريد فى الصحيفة التى رمز إليها: وقال ـ صلى الله عليه وسلم ـ «الدين النصيحة الدين النصيحة الدين النصيحة » قالوا لمن يارسول الله؟ قال «لله ورسوله ولأولى الأمر منكم » فنصح الإمام ولزوم طاعته فرض واجب وأمر لازم ولا يتم إيمان إلا به ولا يثبت إسلام إلا عليه .

فصاحب العقد الفريد أورد العبارة كالبيان للحديث النبوى ، وهو بيان لا غبار عليه لأنه إذا كانت النصيحة للأمراء معدودة فى حقائق الدين وبالغة مبلغ ما يقرن بالنصح لله ورسوله كانت بلا ريب من قبيل ما لا يكمل إيمان إلا به ولا يستقيم إسلام إلا عليه . ولا يبقى معنا سوى أن العقد الفريد كتاب أدب لا يحل لنا الاعتاد عليه فى شىء من المباحث الشرعية فلابد من الرجوع إلى كتب السنة لنعلم مبلغ هذا الحديث من الصحة . وهو مروى فى صحيح مسلم (١٣) عن تميم الدارى ، ولفظه : أن النبى ـ صلى الله عليه ـ قال « الدين النصيحة » قلنا لمن ؟ قال « لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم » .

\* \* \*

قال صاحب الكتاب في ص ٤ " وجملة القول أن السلطان خليفة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وهو أيضا حمى الله في بلاده ، وظله الممدود على عباده . ومن كان ظل الله في أرضه وخليفة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم \_ فولايته عامة ومطلقة ، كولاية الله تعالى وولاية رسوله الكريم » .

أورد المؤلف هذه الجمل على طريق الحكاية لما يقول المسلمون وهو غير مؤمن بها ، ثم أضاف إليها أسفل الصحيفة نبذة من خطبة ألقاها أبو جعفر المنصور بمكة ، وموضع انكاره منها كما دل عليه في ص ٧ قوله في مستهلها : «إنما أنا سلطان الله في أرضه» ، ودل في

<sup>(</sup>۱۳) ج ا س ۳۱.

تلك الصحيفة أيضا على عدم رضاه عن قولهم « ظل الله الممدود » .

فقوله: حمى الله فى بلاده ، لم يعزه المؤلف إلى قائل بعينه ، ومعناه قريب المأخذ بعيد عن مواقع اللبس ، فإن الحمى يقال على المكان الذى يحميه الشخص ويمنع غيره من أن يدانيه ، فيرجع إلى معنى الحرم والكنف ، ومعنى كون السلطان حمى الله أنه الحرم الذى يأمن به كل خائف والكنف الذى يضرع إليه كل ذى خصومة.

وقوله: وظله الممدود على عباده ليس بمستنكر، إذ قد روى فى معناه حديث نبوى وهو «السلطان ظل الله فى الأرض» والمعنى أنه يدفع الأذى عن الناس كما يدفع الظل أذى حر الشمس (١٤).

وقوله: فولايته عامة ومطلقة كولاية الله تعالى ورسوله الكريم. هذا من مبالغاته التي تضع للخلافة في نفوس المستضعفين من الناس صورة مكروهة ولوكان المؤلف يمشى في مجثه على صراط سوى لتحرى فيها ينطق به عن المسلمين أقوالهم المطابقة ، وهم لم يقولوا إن ولاية الخليفة عامة ومطلقة كولاية الله ، فإن الله يفعل ما يشاء فيمن يشاء ، ولا يسأل عما يفعل والخليفة مقيد بقانون الشريعة ومسئول عن سائر أعماله ، وكذلك رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ له خصائص لا يحوم عليها الطير ولا يبلغها مدى البصر ، منها أن تصرفاته نافذة ولا تتلقى إلا بالتسليم ، وتصرفات الخليفة قد تقابل بالمناقشة والنقض والإنكار فإن عنى بالعموم والإطلاق مجرد تناولها للرقاب والأموال والأبضاع. قلنا له: إن نزاهة البحث والأخذ فيه بفضيلة الإنصاف يقضيان عليه بطرح هذه العبارة المرهقة بالعموم والإطلاق والأبطاق الخلوق بالخالق «أفن يخلق كمن لا يخلق أفلا تذكرون » (١٥).

قال المؤلف (١٦) عازيا إلى [طوالع الأنوار] (١٧) وشرحه [مطالع الأنظار] (١٨) « ولا غرو أن يكون له حق التصرف في رقاب الناس وأموالهم وأبضاعهم » قطف المؤلف هذه الجملة من أصلها وأطلقها خالية من الروح التي تجعلها حكمة جلية فإن صاحب

<sup>(</sup>١٤) النهاية لابن الأثير (مادة ظل).

<sup>(</sup>١٥) النحل: ١٧.

<sup>(</sup>١٦) صفحة : ٤.

<sup>(</sup>١٧) هو متن فى التوحيد ، للإمام البيضاوى ، ناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد بن على . [الناشر] .

<sup>(</sup>١٨) لشمس الدين أبي الثناء محمود بن عبد الرحمن الأصفهاني. [الناشر].

[الطوالع] (19) إنما ألقاها في نسق التعليل لأخذ العدالة شرطًا من شروط الإمامة فقال : الرابعة أن يكون عدلا، لأنه يتصرف في رقاب الناس وأموالهم وأبضاعهم. وقال شارحه في [المطالع]: لو لم يكن \_ يعني الإمام \_ عدلا لم يؤمن تعديه ، وصرف أموال الناس في مشتهاته وتضيع حقوق المسلمين.

فالمراد من التصرف في الأموال والرقاب والأبضاع التصرف بحق وهو التصرف بنحو القضاء، أو بعمل مشروع كاستخلاص الأموال المفروضة، وحمل الناس على أمر الجندية، وولاية نكاح من لا ولى لها.

\* \* \*

ثم ذهب المؤلف في نحو من صحيفة يكيل للخليفة من إطلاق اليد وسعة السلطان ماكففنا طغيان بعضه فيما سلف وسنتولى تهذيب بعضه فيما يأتى ، وقد شعر وهو منفلت العنان بأن الحقيقة تصبيح به من كل جانب وتضرب بأشعتها على رأس قلمه ، فوقف بمقدار ما اعترف بأن الخليفة عند المسلمين مقيد بحدود الشرع ، ثم انقلب يصف السبيل التى رسمتها الشريعة بكلام له باب باطنه فيه النقد وظاهره من قبله الرضاء. وإنما قلت : باطنه فيه أنكر أناة أو هوادة .

تُمْ قال فى ص ٥ ﴿ نعم هم يعتبرون الخليفة مقيدًا بقيود الشرع ، ويرون ذلك كافيا فى ضبطه يوما إن أراد أن يجمح ، وفى تقويم ميله إذا خيف أن يجنح » .

يرى المسلمون أن الخليفة مقيد بقانون الشريعة ، على الوجه الذى سنحدثك عنه فى نقض الكتاب الثانى ، وأن الإسلام قرر لهم من الحقوق أن تقوم حول الخليفة أمة من الذين أوتوا العلم يتقصَّون أثره فيأمرونه بالمعروف إن تهاون ، وينهونه عن المنكر إن طغى، فإذا ركب غارب الاستبداد وأعياهم تقويم أوده خلعوه غير مأسوف عليه.

وقد كان بعض الخلفاء يرعى هذا الحق بصدق كما أن الأمة في الصدر الأول كانت تعمل عليه بقوة ، فانتظمت السياسة ، وأشرق محيًّا العدالة وقامت قاعدة المساواة على وجهها .

<sup>(</sup>١٩) في الأصل: المطالع. وهو خطأ. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٠) في الأصل: فيها. [الناشر].

قال المؤلف فى ص ٦ « قد كان واجبا عليهم إذا أفاضوا على الحليفة كل تلك القوة التى ورفعوه إلى ذلك المقام ، وخصوه بكل هذا السلطان ، أن يذكروا لنا مصدر تلك القوة التى زعموها للخليفة ، أنّى جاءته ، ومن الذى حباه بها ، وأفاضها عليه ؟ ».

ألقى المؤلف هذا السؤال المشبع بالإنكار بعد أن قرر على لسان المسلمين واجبات الخليفة وكساها صبغة غير الصبغة التى فطرها الله عليها ، ولم يخرج هذا السؤال على قارئ الكتاب فجأة حتى يتلجلج لسانه فى الجواب عنه دهشة ، بل روح الصحف السابقة والثوب الفضفاض الذى كانت تتبرج فيه جملها يشعران بأن المؤلف سيذهب فى أمر الخلافة مذهب الجاحدين ، ويتبع غير سبيل المسلمين ، وقد عرفت إذ ناقشناه فى أقواله ومنقولاته أن الاسلام لم يجىء فى أمر الخليفة ببدع من القول ، ولم يملكه سلطة تبخس المسلمين شيئًا من حريتهم ، أو تجعله يتصرف فى شئونهم حسب أهوائه ، فالقوة المشروعة للخليفة لا تزيد على القوة التي يملكها رئيس دولة دستورية وانتخابه فى الواقع إنما كان لأجل مسمى وهو مدة إقامته قاعدة الشورى على وجهها وبذله الجهد فى حراسة حقوق الأمة وعدم وقوفه فى سبيل حريتها .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٧ " على أن الذي يستقرئ عبارات القوم المتصلة بهذا الموضوع يستطيع أن يأخذ منها بطريق الاستنتاج أن للمسلمين في ذلك مذهبين:

( اللَّذَهُ اللَّوْلُ ) : أن الخليفة يستمد سلطانه من سلطان الله تعالى وقوته من قوته .

الاستمداد من سلطان الله وقوته يجيء لمعنيين: (أحدهما) الاستمداد بطريق الاستقامة والعدل ، وهو معنى صحيح وحقيقة واقعة ، ومن شواهده قوله تعالى « ولينصرنَّ اللهُ مَنْ ينصره (٢١) » وقوله تعالى « والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا (٢٢) » فالخليفة قد يستمد من سلطان الله وقوته متى كان طيب السريرة مستقيم السيرة ، ينفق العزيز من أوقاته فى إصلاح شئون الأمة ، ولا يألو جهدًا فى الدفاع عن حقوق البلاد بحكمة وثبات .

(ثانيهها): الاستمداد من قوة الله وسلطانه بطريق غيبي ليس له من سبب سوى كونه

<sup>(</sup>٢١) الحج : ٤٠ .

<sup>(</sup>۲۲) العنكبوت : ۹۹ .

خليفة ، وهذا ما يقصد المؤلف إلى جعله أحد مذهبين فى الإسلام. وقد جاءت هذه الدعوى مكبة على وجهها ولم يسعفها المؤلف بما يبل ظمأها.

قال المؤلف في ص ٧ « ذلك رأى تجد روحه سارية بين عامة العلماء وعامة المسلمين أيضًا وكل كلاًتهم عن الحلافة ومباحثهم فيها تنحو ذلك النحو وتشير إلى هذه العقيدة » .

شد ما عنينا بأمر الحلافة وأنفقنا في مطالعة الكتب الممتعة بالبحث عنها نظرا طويلا ووقتًا واسعًا ، فلم نعثر مع هذا على كلمة تنبئ - ولو بطريق التلويح - أن سلطان الحليفة مستمد من سلطان الله ، وقصارى ما يستنتج من كلماتهم عنها ومباحثهم فيها أن الله أوجب على الناس إقامة إمام ، وأن ولايته - تنعقد إما بمبايعة أهل الحل والعقد وإما بعهد من الحليفة قبله ، وأنه إذا سعى في السياسة فسادًا كان للأمة انتزاع زمام الأمر من يده ووضعه في يد من هو أشد حزمًا وأقوم سبيلاً .

والذى يؤخذ بطريق الاستنتاج أن المؤلف عرف أن للغربيين فى سلطة الملك مذهبين فابتغى أن يكون للمسلمين مثلها ، ولما لم يجد فى كلام أهل العلم عن الحلافة ما يوافق أو يقارب القول بأن سلطان الحليفة مستمد من سلطان الله تلمسه فى المدائح من الشعر أو النثر ، وادعى أنه ظفر ببغيته ، وساقها كالشواهد على تقرير مذهب ليس له بين الراسخين فى العلم من مبتدع ولا تبيع ، ولا أظن المؤلف يجد فى مباحث الحلافة ما يشتم منه رائحة هذا المذهب ويتركه إلى الاستشهاد بأقوال الشعراء أو كلمات صدرت على وجه المبالغة فى الثناء .

ولو رمى هذا المذهب على كتف الفرقة الغالية من الشيعة لكان له فى بعض مقالاتهم متكأ ، ولكن حديث هذه الطائفة لا مساس له بالخلافة التى طرح عليها بحثه وسلقها بكلماته الحداد .

قال المؤلف في ص ٧ « وقد رأيت فيما نقلنا لك آنفًا أنهم جعلوا الخليفة ظل الله تعالى وأن أبا جعفر المنصور زعم أنه سلطان الله في أرضه » .

إذا جعلوا الخليفة ظل الله تعالى فالحديث المروى «السلطان ظل الله» وسبق شرحه بأنه خرج مخرج التشبيه ، حيث أنه يدفع الأذى عن الناس كما يدفع الظل أذى حر الشمس عمن يأوى إليه ، وإضافته إلى الله لأنه أمر بإقامته وإطاعته ، وأين هذا من معنى استمداد السلطان من سلطان الله!

وقول أبي جعفر المنصور اأنه « سلطان الله في أرضه » لا صلة له بالمعنى الذي يتحدث

عنه المؤلف ، وتأويل معناه ، كما عرفت ، أن الله أمر بإقامة السلطان وطاعته ، ومن هذه الجهة يصح إضافته إلى الله ، وبالأحرى حيث يكون قائما على حراسة شرعه ، ويسير فى سياسة الناس على صراط مستقيم ، فإن لم يكن المنصور على هذه السيرة فغاية ما يقال عنه إنه سمى نفسه سلطان الله وهو غير صادق فى هذه التسمية .

قال المؤلف في ص ٧ « وكذلك شاع هذا الرأى وتحدث به العلماء والشعراء منذ القرون الأولى ، فتراهم يذهبون دائما إلى أن الله جل شأنه هو الذي يختار الخليفة ويسوق إليه الخلافة »

يعرف العلماء أن بين الخالق \_ جل شأنه \_ وأمر الخلافة صلة القضاء والقدر وذلك معنى لا يختص بالخلافة بل يتحقق في كل ما يحدث في الكون من محبوب ومكروه . وهناك معنى آخر زائد على القضاء والقدر وهو الإرادة بمعنى المحبة والرضا . وهذا أيضًا يتعلق بكل ما فيه خير وصلاح ، ولا يتعلق بأمر الخلافة إلا بتفصيل ، وهو أن يقال : متى كان الخليفة مستقيا عادلاً كانت ولايته خيرًا وصلاحًا وصح أن يقال : وقعت بإرادة الله أي محبته ورضاه وإن كان جائرًا فاسقًا عن أمر ربه كانت ولايته شرًا وفسادا واستحقت أن يقال عليها إنها لم تكن محبوبة لله ولا مختارة عنده ، وممن نبه على حقيقة هذه الإرادة واختصاصها بما هو خير ومأمور به أبو اسحاق الشاطبي (٢٣) في موافقاته (٢٤) وشيخ الإسلام ابن تيمية (٢٥) في رسالة الأمر والإرادة (٢٦) . فدعوى أن العلماء يذهبون دائمًا إلى أن الله هو الذي يختار من قلم المؤلف قبل ان تأخذ حظها من البحث وإمعان الفكر .

قال المؤلف في ص ٧ « على نحو ما ترى في قوله » :

جاء الخلافة أو كانت له قدرا كما أتى ربــه موسى على قـــدر وقول الآخر:

<sup>(</sup>٣٣) إبراهيم بن موسى [٧٩٠هـ١٣٨٨م] محدث وفقيه أصولى ولغوى ومفسر. من أبرز من جدد فى علم أصول الفقه. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٤) ج ٣ ص ٦٤. الطبعة التونسية.

<sup>(</sup>٢٠)شيخ الإسلام أحمد بن تيمية [٦٦١ ـ ٧٢٨ هـ ١٣٦٣ ـ ١٣٣٨ م] أبرز أئمة السلفية ، وأحد المجددين للدين . [الناشر] .

<sup>(</sup>۲٦) رسائله ص ۲٦۲.

ولقد أراد الله إذ ولآكها من أمة إصلاحها ورشادها وقال الفرزدق :

هشام خيار الله للناس والذي به ينجلي عن كل أرض ظلامها وأنت لهذا الناس بعد نبيهم سماء يرجى للمحول غامها»

البيت الأول من قصيدة لجرير يهنئ بها عمر بن عبد العزيز بالخلافة ، ولو كان المؤلف يقدر الحلفاء المستقيمين حق قدرهم لأتينا في الاستشهاد على صحة معنى هذا البيت بأن جريرًا أنشده بين يدى عمر بن عبد العزيز بعد أن قال له اتق الله يا جرير ولا تقل إلا حقا وأقره عليه . أما حيث يقول في ص ٣٦ « أن الحلافة نكبة على الاسلام والمسلمين وينبوع شر وفساد » فنخشى أن يعد إقرار عمر بن عبد العزيز لجرير على هذا البيت شرارة من تلك النكبة أو قطرة من ذلك الينبوع ، فلا مندوحة حينئذ عن أن ندخل إلى نقض كلامه من باب تحرير معنى البيت وشرحه على مقتضى الاستعال العربي .

قوله :

« جاء الحلافة أو كانت له قدرا » وقعت « أو » هنا موقع الواو ، وفى رواية :
« إذ كانت له قدرا (۲۷) »

وهذا الشطر وارد على ما يفيده قوله تعالى « ثم جئت على قدر يا موسى » (٢٨) ومعنى الآية : جئت على قدر قدرته لأن أكلمك وأستنبئك غير مستقدم وقته المعين ولا مستأخر (٢٩) وعلى مقتضى هذا التفسير يكون معنى :

« جاء الخلافة أو كانت له قدرا »

إنه جاء الحلافة على القدر الذي قدره الله لها. ويراد بهذا أنه نالها بغير تعب

<sup>(</sup>۲۷) مبحث «أو» من كتاب المغنى لابن هشام.

<sup>(</sup>۲۸) طه : ۲۰.

<sup>(</sup>۲۹) تفسير البيضاوي . سورة طه .

ولا معاناة ، قال الدماميني (٢٠٠) في [شرح المغنى] (٢١١) : «كانت له قدرا »كانت مقدرة · لا سعى له فيها . فليس في البيت الذي أنشد بين يدى عمر بن عبد العزيز ما يدل على أن الله اختاره خليفة وساق إليه الخلافة إلا على معنى القدر الذي لا يغادر حادثا من حوادث الكون إلا أتى عليه .

وأما البيت الثانى وبيت الفرزدق فلا حرج علينا أن نطوى بساط المناقشة دونهها ، إذ المسألة تقرير مذهب فى أحد المباحث العلمية أو الدينية ، وحق هذا المقام ألا يوثق فيه بأقوال الشعراء ، بعد أن عرفنا فى فن البديع أن كلامهم ينقسم إلى مبالغة وإغراق وغلو ومع هذا الوجه الكافى فى طرحها من حساب تلك الشبه الواهية ، نقول : إن معنى البيتين لم يكن ناشئًا عن عقيدة خاصة فى الخليفة والخلافة ، وإنما هو مبنى على العقيدة العامة من أن ماكان خيرًا وصلاحًا تتعلق به الإرادة على وجه الرضا والمحبة ، وهذا ما يدعيه الشاعران فى ولاية ممدوحها ، وقد يقولان ذلك وهما يعتقدان أن مدحها غير مطابق للواقع ، وأين هذا من تلك الدعوى الواسعة وهى الاعتقاد بأن الله هو الذى يختار الخليفة! ولو تعلم المؤلف تأويل الأحاديث وتلا قوله تعالى « وجعلكم ملوكا » (٢٦) وقوله « تؤتى الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وقوله « رب قد آتيتنى من الملك وعلمتنى من تأويل الأحاديث » أم يلتبس عليه قول الشاعر : «إذ ولا كها » أو يجره إلى شبهة أقرب إلى العدم من « سراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء » .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ٨ « ولقد كان شيوع هذا الرأى وجريانه على الألسنة مما سهل على الشعراء أن يصلوا فى مبالغاتهم إلى وضع الخلفاء فى مواضع العزة القدسية أو قريبًا منها حتى قال قائلهم :

<sup>(</sup>٣٠) مجمد بن أبي بكر\_ابن الدماميني\_[ ٧٦٣ ـ ٧٦٧هـ ١٣٦٢ ـ ١٤٣٤م] فقيه ونحوى وأديب وكتابه المشار إليه هو: شرح مغني اللبيب عن كتب الأعاريب. لابن هشام. [الناشر].

<sup>(</sup>٣١) مبحث «أو».

<sup>(</sup>٣٢) المائدة : ٢٠ .

<sup>(</sup>۳۳) آل عمران : ۲۹ .

<sup>(</sup>٣٤) يوسف : ١٠١ .

فاحكم فأنت الواحد القهار ما شئت لاما شاءت الأقدار وقال طريح يمدح الوليد بن يزيد:

ج عليه كالهضب يعتلج لو قلت للسيل دع طريقك والمو في سائر الأرض عنك منعرج لساخ وارته أو لكان له

قبض المؤلف قبضة من أثر جرجي زيدان (٣٥) ونبذها في كتاب الإسلام وأصول الحكم . اقرأ كتاب [ تاريخ النمدن الإسلامي ] (٣٦) تجده تعرض إلى ما حدث من الغلو في احترامُ الحلفاء أيام الدولة العباسية ، ثم قال « فلا غرو إذا سموا الحليفة في أيام المتوكل ظل الله الممدود بينه وبين خلقه ، أو قالوا قول ابن هانئ للمعز الفاطمي :

ما شئت لا ماشاءت الأقدار فاحكم فأنت الواحد القهار

فهذا البيت ينسب إلى ابن هانئ <sup>(۲۷)</sup> كاترى ، ونسبه المعرى<sup>(۲۸)</sup> في [رسالة الغفران ]  $^{(rq)}$  إلى شاعر يدعى بابن القاضى ، فقال «حضر شاعر يعرف بابن القاضى بين يدى ابن أبي عامر صاحب الأندلس فأنشده قصيدة أولها:

ما شئت لاما شاءت الأقدار فاحكم فأنت الواحد القهار

ويقول فيها أشياء ، فأنكر عليه ابن أبي عامر وأمر بجلده ونفيه » فعلى رواية المعرى خرج البيت عن أن يكون خطابا لخليفة كما يدعى المؤلف. وعلى كلا الروايتين ، لم يكن هذا الغلو في الوصف من أثر الاعتقاد بأن الخليفة \_أو الأمير\_ يستمد سلطانه من سلطان الله. وإنما هو انحلال عقدة الإيمان بالله ، ينضم إليه الإغراق في التملق وحب العاجلة ، فينحدر الشاعر فى مديحه طلق العنان خالعا على ممدوحه من ألقاب العظمة والقوة ما يتخطى بهِ إلى مقام

<sup>(</sup>٣٥) جرجي زيلان [ ١٢٧٨ ــ ١٣٣٢هـ ١٨٦١ ــ ١٩١٤م ] مؤرخ وصحني وأديب . أنشأ ، بمصر ، دار الهلال . ومجلة الهلال. [الناشر].

<sup>(</sup>٣٦) ج ٤ ص ١٨٢ .

<sup>(</sup>٣٧) قال ابن العاد في شذرات الذهب (ج ١ ورقة ٢٧٦ مخطوطة دار الكتب المصرية )كان ابن هانيّ كثير الانهماك في الملاذ ، منها بمذهب الفلاسفة . ولما اشتهر عنه ذلك نقم عليه أهل اشبيلية ، وساءت المقالة في حق الملك بسببه ، واتهم بمذهبه أيضًا . وقال في العبر : كان منغمسا في الملذات والمحرمات ، منهما بدين الفلاسفة .

<sup>(</sup>٣٨) أبو العلاء المعرى [٣٦٣ ـ ٣٤٩هـ ٩٧٣ ـ ١٠٥٧م] شاعر فيلسوف. [الناشر].

<sup>(</sup>٣٩) ص: ١٥٤.

الألوهية ، وقد وقع مثل هذا من عضد الدولة (٤٠٠) في قوله يصف نفسه :

مُبرزات الكياس من مطلعها ساقيات الراح مَن فاق البشر عضيد السدولة وابن ركنها ملك الأملاك غلاّب القدر (١١)

فالحقُّ أن علة هذا النوع من الشعر إنما هي تجرد النفس من طبيعة الحياء والأدب مع الحالق ، ينضم إليه داعي الطمع أو الفخر أو التباهي بالحذق في صناعة البيان . قال أبو بكر ابن العربي (٢٠٠) في كتاب [الأحكام] (٣٠) : إن الشعراء يتجاوزون في الاستغراق حد الصدق إلى الكذب ويسترسلون في القول حتى يخرجهم إلى البدعة والمعصية ، وربما وقعوا في الكفر من حيث لا يشعرون ، ألا ترى إلى قول بعضهم :

ولو لم تلامس صفحة الأرض رجلها لما كنت أدرى علة للتيمم وهذا كفر صراح نعوذ بالله منه .

وأما بيتا طريح فأراد بهما المبالغة فى مدح الوليد بالسطوة ونفاذ الكلمة حتى ادعى أنه لو أمر السيل الجارف بالانصراف عن طريقه لم يسعه إلا الإذعان لأمره والخضوع لسلطانه ولا يصح أن يعد مثل هذا من أثر الاعتقاد بأن الخليفة يستمد سلطانه من سلطان الله ، وإنما هو من نوع الغلو الذى يرتكبه الشعراء فى أكثر فنون الكلام من غزل ومديح وهجاء وحماسة .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ٨ « وأنت إذا رجعت إلى كثير مما ألف العلماء خصوصًا بعد القرن الخامس الهجرى وجدتهم إذا ذكروا فى أول كتبهم أحد الملوك أو السلاطين رفعوه فوق صف البشر ووضعوه غير بعيد من مقام العزة الإلهية ».

بدا للمؤلف أن يبتدع للمسلمين في سلطان الخليفة مذهبًا لا يعرفونه ، ولما لم يجد في

<sup>(</sup>٤٠) عضد الدولة البويهبي [ ٣٢٤\_ ٣٧٢هـ ٩٣٦\_ ٩٣٨م] من أبرز ملوك الدولة البويهية أديب وشاعر ونحوى . [الناشر] .

<sup>(</sup>٤١) معاهد التنصيص ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤٢) محمد بن عبد الله [ ٤٦٨ ــ ٣٤٣هـ ١٠٨٦ ــ ١١٤٨م ] قاض ، وحافظ ، وفقيه أصولى ومفسر ومؤرخ وأديب . [الناشر] .

<sup>(</sup>٤٣) جـ ٢ ص ١٢٠.

مباحث الخلافة ما ينبئ به ، ولو بطريق التلويح أو الاقتضاء ، صمم على أن يقرره وصمم على أن يعزوه لعامة العلماء وعامة المسلمين ، وعندما أفضت النوبة إلى تلاوة المستندات قام ينشد من شعر جرير والفرزدق وابن هانئ وطريح وغيرهم ، كأنه يبحث فى حكم لغوى أو سر من أسرار البيان ، ولعله انتبه إلى أن ما أنشده من الشعر أقل من أن يثير شهة ، وأوهى من أن يستهوى النفوس إلى ظن ، فأخذ ينبش عما يقوله العلماء فى مديح الخلفاء من نثر ، عسى أن يجدهم انفلتوا فى هذا الصدد وحام بهم الإغراق والغلو على نحو مامر لأولئك الشعراء ، فلم تقع يده إلا على بعض جمل نسجت على منوال السرف فى مديح ملوك ليسوا بخلفاء ، وماكان إلا أن أتى بما يوسع نطاق الدعوى حتى يدخل تحت مناحك ليسوا بخلفاء ، وماكان إلا أن أتى بما يوسع نطاق الدعوى حتى يدخل تحت في أول كتبهم أحد الملوك أو السلاطين رفعوه فوق صف البشر الخ . وضرب المثل لهذا جملا انتزعها من خطبة نجم الدين القزويني (٤٤) فى أول [الرسالة الشمسية] ، وجملا من خطبة الشرحه قطب الدين الوازى (٤٠) ، وأخرى من خطبة حاشية السيالكوتى (٢٠) على ذلك الشرح .

ونناقش المؤلف فى هذا الصنيع من ناحيتين: أحداهما أن المقال معقود للبحث فى سلطان الخليفة ، وهؤلاء إنما يصفون ملوكا ليسوا بحلفاء . وثانيهما أن هذه الكلمات خرجت مخرج المبالغة فى المديح والإطراء ، وليس هذا من أثر الاعتقاد بأن سلطان الملك مستمد من سلطان الله ، وإنما علته أحوال نفسية كالرغبة فى إحراز جاه أو الحرص على متاع هذه الحياة . ومما ينبه على هذا أن كلمات المديح والثناء كثيراً ما تجرى غلى ألسنة قوم وقلوبهم تتبرأ منها .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ١١ « ويكاد المذهب الأول يكون موافقا لما اشتهر به الفيلسوف (هبز) من أن سلطان الملوك مقدس وحقهم سماوى » .

<sup>(</sup>٤٤) على بن عمر بن على الكاتبي [ ٦٠٠ ـ ٥٧٠هـ ١٢٠٤ ـ ١٢٧٧م] حكيم منطقي. [الناشر].

<sup>(</sup>٤٥)محمد\_ أو محمود\_ بن محمد الرازى [ ٦٩٤ \_ ٢٦٦هـ ١٢٦٥ \_ ١٣٦٥م] عالم بالحكمة والمنطق. [الناشر].

<sup>(</sup>٤٦) عبد الحكيم السيالكوتى [ ١٠٦٧هـ ١٠٦٥م ] له كثير من الحواشي على مؤلفات فى الكلام والمنطق والبلاغة والتفسير. [الناشر].

يقول: (هوبز) (٤٧) إن كل فرد في المملكة يجب أن تكون إرادته خاضعة لسلطان الحاكم ، وخضوع الحاكم لأى فرد من أفراد الرعية مخالف لمقتضى الطبيعة ، والنزوع للخروج عن إرادة الحاكم أو ردها يعتبر ثورة وتمرداً ، والدين يجب أن يخضع لإرادة الحاكم.

هذا مذهب ( هوبز ) الذي يحاول المؤلف ضربه مثلاً لمذهب عامة العلماء وعامة المسلمين في سلطان الخلفة .

أقم الوزن بالقسط، تر (هوبز)يقول: إن كل فرد يجب أن تكون إرادته خاضعة لسلطان الحاكم، وعلماء الإسلام يقولون: لايطاع الحاكم إلا حين يأمر بحق. وهو يقول: خضوع الحاكم لأى فرد من أفراد الرعية مخالف لمقتضى الطبيعة، وعلماء الإسلام يقولون: على الحاكم أن يخضع لأدنى الناس منزلة، متى أمره بمعروف أو نهاه عن منكر. وهو يقول: رد إرادة الحاكم يعتبر ثورة أو تمردا، وعلماء الإسلام يقولون: إذا أراد الحاكم أن يدير شأنا من شئون الأمة على غير مصلحة، أو يفصل فى قضية على وجه يخالف قانون العدل، فلا حرج على الأمة أن ترد إرادته بطريق الحكمة، ولايصح له أن يعد مقاومتهم لهذه الإرادة ثورة أو تمرداً. قال أحد أمراء بنى أمية لبعض التابعين: أليس عنكم الطاعة إذا خالفتم الحق بقوله « وأولى الأمر منكم » (٨٤) ؟ فأجابه بقول: أليس قد نزعت عنكم الطاعة إذا خالفتم الحق بقوله (٩٤) « فإن تنازعتم فى شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله » (٠٠).

ويقول (هبز): الدين يجب أن يخضع لإرادة الحاكم ، وعلماء الإسلام يقولون: يجب على الحاكم أن يخضع لقانون الإسلام نصاً أو استنباطاً ، وعليه أن يخلى السبيل للطوائف المخالفة تتمتع بالحرية فى أديانها وإقامة شعائرها ولايحل له أن يعترضها بحال.

<sup>(</sup>٤٧) دائرة المعارف الألمانية لمير جـ ٩ ص ٣٩١.

<sup>(</sup>٤٨) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٤٩) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٥٠) فتح الباري لابن حجر جـ ٣ ص ٩١.



الباب الثاني من الكتاب الأول في حُكم الخلافة

## حكم الحلافة :

تعرض المؤلف فى هذا الباب لحكم الخلافة وماجرى فيه من اختلاف، وحكى كلام ابن خلدون فى انعقاد الإجماع على الوجوب وشذوذ بعض الطوائف عنه. ثم نقل الدليل النظرى على وجوبها من كتاب [القول المفيد] للأستاذ الشيخ محمد بخيت (١٥)، ويخلص بعد هذا إلى إنكار أن يكون فى الكتاب أو السنة دليل على الوجوب، وأخذ يتكلم فى تفسير بعض آيات ليبين عدم اتصالها بشىء من أمر الإمامة. ثم أخذ يناقش الأستاذ السيد محمد رشيد رضا (٢٥) فى أحاديث استشهد بها على وجوب الخلافة ، فأومأ إلى الارتياب فى صحتها ، وذهب يتأولها على وجه غريب ، ويسوق على هذا التأويل أمثلة ليست جارية على قانون المنطق فى كثير ولا قليل .

#### المناقشة :

قال المؤلف فى ص ١٢ « ولكنهم لايختلفون فى أنه ـ يعنى نصب الإمام ـ واجب على كل حال حتى زعم ابن خلدون أن ذلك مما انعقد عليه الإجماع » .

لم ينفرد ابن خلدون بحكاية الإجماع على نصب الإمام ، بل تضافر عليها كثير من علماء الكلام: كالعضد في [المواقف] (٥٠) ، والسعد في (١٥) [المقاصد]، وإمام الحرمين (٥٠) في

<sup>(</sup>٥١) محمد نحيت [١٢٧١ ــ ١٣٥٤ هـ ١٨٥٤ ــ ١٩٣٥ م] مفتٍ ، وعضو هيئة كبار العلماء ، وله رد على كتاب الإسلام وأصول الحكم . [الناشر] .

<sup>(</sup>٥٣)[١٢٨٧ ــ ١٣٥٤هـ ١٨٦٥ ــ ١٩٣٥م] صاحب [المنار] وأبرز تلاميذ الإمام محمد عبده. [الناشر] (٥٣)زين الدين العضد العجمي [٧٥٣هـ ١٣٥٧م] فقيه ،نومفت ،نله اسهامات في علم المعقول والمنقول. [الناشر].

<sup>(</sup>٥٤) مسعود بن عمر التفتازاني [ ٧١٧ ـ ٧٩١هـ ١٣١٢ ـ ١٣٨٩م ُ ] صاحب إسهامات شهيرة في البلاغة والمنطق واللغة والأصول . [ الناشر ] .

<sup>(</sup>٥٥) أبو المعالى [ ٤١٩ ــ ٤٧٨ هـ ١٠٢٨ ـ ١٠٨٥م ] الجويني ، من أبرز أئمة الأشعرية ، الذين طوروا أصولها . [الناشر] .

[غياث الأمم] وغيرهم. وقال ابن حزم (٢٥) في كتاب [الفصل] (٧٠): اتفق جميع أهل السنة وجميع المرجئة وجميع الشيعة وجميع الخوارج على وجوب الإمامة ، ماعدا النجدات من الحوارج (٨٥) فإنهم قالوا لايلزم الناس فرض الإمامة وإنما عليهم أن يتعاطوا الحق بينهم . ثم قال : وقول هذه الفرقة ساقط يكفى في الرد عليه إجماع كل من ذكرنا على بطلانه .

فقول المؤلف «حتى زعم ابن خلدون أن ذلك مما انعقد عليه الإجاع » عبارة يصوغها من لم يطلع على الإجاع محكيا فى غير مقدمة ابن خلدون أو من يريد أن يضع فى نفس القارئ عقيدة أن هذا الإجاع إنما جاء حديثه فى تلك المقدمة . ولا أدرى لماذا اختار هذه العبارة وهو يشعر بأنه سينجر به البحث فى ص ١٥ و ٢١ إلى الاعتراف بأن الإجاع محكى فى كتاب [المواقف]؟!.

\* \* \*

نقل المؤلف في ص ١٦ قول ابن خلدون « وقد شذ بعض الناس فقال بعدم وجوب هذا المنصب رأساً ، لا بالعقل ولا بالشرع ، منهم الأصم من المعتزلة » وقال في أسفل الصحيفة معرفا بالأصم « حاتم الأصم الزاهد المشهور البلخي » .

التبس على المؤلف حال الأصم المعتزلى وهو أبو بكر عبد الرحمن بن كيسان بحاتم الأصم الصوفى ، وقد ذكره السيد (٥٩) فى [ شرح المواقف] والسعد فى [ شرح المقاصد] بلقب أبى بكر ، وذكره إمام الحرمين فى كتاب [ غياث الأمم] باسمه عبد الرحمن بن كيسان ، وجمع أحمد بن يحيى المرتضى (٢٠٠) فى [ طبقات المعتزلة] بين اسمه ولقبه فقال : أبو بكر عبد الرحمن بن كيسان الأصم (٢١٠) .

\* \* \*

<sup>(</sup>٥٦) ابن حزم الأندلسي [ ٣٨٤\_ ٥٦٦هـ ٩٩٤\_ ١٠٦٤م ] من أنمة الظاهرية ، مبدع في كثير من العلوم والفنون . [الناشر] .

<sup>(</sup>٥٧) ج ٤ ص ٨٧.

<sup>(</sup>٥٨) أصحاب نجدة بن عامر الحروري أحد بني حنيفة .

<sup>(</sup>٥٩) على بن محمد [٧٤٠\_ ٨١٦هـ ١٣٣٩ ـ ١٤١٣م ] عالم حكيم ، له إسهامات في كثير من العلوم . [الناشر] . (٦٠)[ ١٠٣٩هـ ٢٦٣٠م ] من متكلمي الزيدية . الذين أسهموا في عدد من العلوم . [الناشر] .

<sup>(</sup>٦١) انظر باب ذكر المعتزلة من كتاب المنية والأمل فى شرح كتاب الملل والنحل ص ٣٢ مطبعة المعارف النظامية بحيدر أباد سنة ١٣١٦.

قال المؤلف فى ص ١٣ « لم نجد فيما مر بنا من مباحث العلماء الذين زعموا أن إقامة الإمام فرض من حاول أن يقيم الدليل على فرضيته بآية من كتاب الله الكريم » .

استدل بعض أهل العلم على الإمامة بقوله تعالى : « يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » وقد نقل المؤلف نفسه الاستدلال بهذه الآية عن ابن حزم وأوردها سعد الدين التفتزاني في [شرح المقاصد] (٢٦) فقال : وقد يتمسك بمثل قوله تعالى : « أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » وقوله صلى الله عليه وسلم : « من مات ولم يعرف إمامه مات ميتة جاهلية » فإن وجوب الطاعة والمعرفة يقتضى وجوب الحصول . وقال صاحب [ مطالع الأنظار] (٦٣) بعد أن قرر الدليل النظرى على وجوب الإمامة : قيل صغرى هذا الدليل عقلية من باب الحسن والقبح ، وكبراه أوضح عقلا من الصغرى ، والأولى أن يعتمد فيه على قوله تعالى : « أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » .

وهذه النصوص تريك قيمة قول المؤلف: لم نجد من حاول أن يقيم الدليل على فرضيته بآية من كتاب الله الكريم.

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ١٤ « ولكن المنصفين من العلماء والمتكلفين منهم قد أعجزهم أن يجدوا فى كتاب الله تعالى حجة لرأيهم فانصرفوا عنه إلى مارأيت من دعوى الإجماع تسارة ومن الالتجاء إلى أقيسة المنطق وأحكام العقل تارة أخرى » .

سمى المؤلف طريق الاستدلال الذى نحاه الأستاذ الشيخ محمد بخيت ومن تقدمه من علماء الكلام قياسا منطقيا وحكما عقليا ، وهذا مما يخيل إلى القارئ أن هذا الضرب خارج عن الأدلة الشرعية ، والتحقيق أنه راجع إلى الأدلة السمعية ، ويشهد بهذا قولهم : إن نصب الإمام عندنا واجب سمعا لوجهين : الوجه الأول الإجماع ، والثاني هذا الدليل الذي اختار المؤلف أن يسميه حكما عقليا .

وإن شأت بيان ماصرف عنه المؤلف عبارته ـ من أن ذلك الاستدلال قائم على نظر شرعى ـ فإليك البيان :

<sup>(</sup>٦٢) ص ۲۰۲.

<sup>(</sup>٦٣) ص ٤٦٨ طبع الآستانة .

يعتمد استنباط الأحكام على نظرين : أحدهما يتعلق بالأدلة السمعية التي يقع منها الاستنباط ، وثانيهما يرجع إلى وجوه الدلالات المعتد بها في الاستعال .

أما الأدلة السمعية فهي الكتاب والسنة والإجماع . وأما وجوه الدلالات فدلالة بالمنطوق ودلالة بالمعقول . ويندرج في دلالة المعقول مايسمونه بالقياس .

فانحصرت الأدلة الشرعية العالية في الكتاب والسنة والإجماع والقياس وهناك أدلة أخرى ترجع إلى هذه الأصول العالية وهي القواعد المقطوع بصحتها كقاعدة «الضرر يزال» و «المشقة تجلب التيسير» و «العادة محكمة » فإن مثل هذه القواعد لم يقررها العلماء بمحض العقل بل رجعوا في كل قاعدة إلى استقراء موارد كثيرة من كليات الشريعة وجزئياتها حتى تحققوا قصد الشارع إليها وأصبحت بمنزلة الخبر المتواتر في وقوعها موقع اليقين الذي لاتخالجه ريبة. قال أبو اسحق الشاطبي في [موافقاته]: إن المجتهد إذا استقرأ معنى عاما من أدلة خاصة واطرد له ذلك المعنى لم يفتقر بعد ذلك إلى دليل خاص على خصوص نازلة تظهر بل يحكم عليها وإن كانت خاصة بالدخول تحت عموم المعنى كالمنصوص بصيغة عامة.

فالذين يستدلون على وجوب نصب الإمام بأن ترك الناس فوضى لا يجمعهم على الحق جامع ، ولا يزعهم عن الباطل وازع ، يفضى إلى تبدد الجاعة ، وإضاعة الدين ، وانتهاك حرمة الأموال والنفوس والأعراض، إنما يطبقون قاعدة شرعية وهي قاعدة « الضرر يزال » أو قاعدة « ما لا يتم الواجب المطلق إلا به وكان مقدورا فهو واجب » .

قال المؤلف فى ص ١٥ وغاية ما يمكن إرهاق الآيتين به أن يقال : إنهها تدلان على أن للمسلمين قوما منهم ترجع إليهم الأمور . وذلك معنى أوسع كثيراً وأعم من تلك الجلافة بالمعنى الذى يذكرون بل ذلك معنى يغاير الآخر ولايكاد يتصل به » .

عبر بالإرهاق ليخيل إليك أن حمل أولى الأمر فى الآيتين على قوم ترجع إليهم الأمور هو من باب صرف اللفظ إلى مافيه عسر وتكلف. لندع مناقشته فى آية «ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم » (١٤) جانبا فإن الصواب ماقاله المحققون من أن المراد بها كبار الصحابة البصراء فى الأمور ، ونأخذ بأطراف الحديث معه فى آية «يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » فنقول : إن حمل الآية على الأمراء راجح من وجوه :

(أحدها) سبب النزول ، ففي صحيح الإمام البخاري رواية عن ابن عباس أن

<sup>(</sup> ٦٤) النساء : ٨٣ .

«أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » نزلت فى عبدالله بن حذافة بن قيس بن عدى إذ بعثه النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى سرية .

(ثانيها) ورودها بعد آية « وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل » قال ابن عيينة : سألت زيد بن أسلم (٢٥٠) عن قوله تعالى : «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » ولم يكن أحد بالمدينة يفسر القرآن بعد محمد بن كعب (٢٦٠) مثله ، فقال : اقرأ ماقبلها تعرف ، فقرأت «إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن . تحكموا بالعدل » فقال هذه في الولاة (٢٧٠) .

(ثالثها) تعقيبها بقوله تعالى: «فإن تنازعتم فى شىء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله » فإن الخطاب للمؤمنين عامة ومن بينهم أهل الحل والعقد من العلماء، وشأن عامة المؤمنين أن ينازعوا أولى الأمر فى بعض تصرفاتهم ، وليس لهم أن ينازعوا العلماء فيما يصدرونه من الفتاوى ، إذ يراد بالعلماء (٢٦٠) المجتهدون ، ومن أين لغيرهم من عامة الأمة أن ينازعهم فى تقرير حكم أو يعرف كيف يرده معهم إلى كتاب الله وسنة رسوله .

وإذا ترجع حمل الآية على الأمراء لم تكن دلالتها على أن للمسلمين قوما ترجع إليهم الأمور ، مما يستحق أن يسمى إرهاقا .

وقول المؤلف « وذلك معنى أوسع كثيراً وأعم من تلك الخلافة » مما نتلقاه بتسليم ولايفوت الآية مع هذا أن تبعث من ناحية عمومها مايشد ركن الإمارة العامة ويعزز شواهدها على الوجه الذى سنقص عليك تحريره عند مايقتضيه الحال .

وأما قوله « بل ذلك معنى يغاير الآخر ولا يكاد يتصل به » فمن الكلم المبهم الذى لاينطق به الباحث عن الحق دون أن ينفخ فيه روحا من الشرح والبيان ، اللهم إلا أن ينوى محاربة الخلافة ولو بهمزات التشكيك فما يعده الناس من مؤيدات سلطانها .

\* \* \*

<sup>(</sup>٦٥) زيد بن أسلم العدوى [ ١٣٦هـ ٧٥٣م ] مدنى ، له تفسير للقرآن الكريم . [الناشر] .

<sup>(</sup>٦٦) محمد بن كعب [٦٣هـ ٦٨٢م] أحد شهداء موقعة الحرة. [الناشر].

<sup>(</sup>٦٧) فتح الباري ج ١٣ ص ٩١ مطبعة الخشاب.

<sup>(</sup>٦٨) فى الأصل: بعلماء. [الناشر].

قال المؤلف في ص ١٥ «إذا أردت مزيدا في هذا البحث فارجع إلى (كتاب الخلافة). للعلامة السير تومس ارنلد<sup>(٦٩)</sup> ، فني الباب الثاني والثالث منه بيان ممتع مقنع ».

بحثنا عن هذا الكتاب فى كثير من المكاتب لنطلع على ما انفرد به العلامة الانكليزى فى تحرير حكم الحلافة فلم نهتد السبيل لإحراز نسخة منه. وما سلوناه إلا حين ذكرنا أن المؤلف قد أحاط بذينك البابين خبرا ، وعرفنا من نظره إلى الحلافة بعين عابسة أنه لايجد فيهما مايشد عضده على تقويض صرحها إلا وينقله دون أن يكتنى بالإحالة عليه.

ولو أحالنا المؤلف على كتاب السير أرنولد فى بحث تاريخى أو اجتاعى له مساس بالخلافة لأخذ منا الأسف على أن فاتنا الاطلاع عليه مأخذاً بليغاً ، ولكنه أحالنا على كتاب السير أرنولد فى تحقيق حكم شرعى فقلنا : لعله أراد خلط الجد بشىء من الهزل أو إخراج أحكام الشريعة من دائرة الراسخين فى علومها .

يجب أن تكون قيمة الأحكام الشرعية فى نظر المؤلف فوق هذا التقدير ، وما ينبغى له أن يخيل إلينا أنا فى حاجة إلى الاقتداء بعقول الغربيين حتى فى أمور الدين من واجب وحرام . وإذا كان المؤلف يدرى أن للشريعة أصولا ومقاصد لم يدرسها السير أرنولد حق دراستها ، فإن إحالتنا على كتابه ليست سوى عثرة فى سبيل البحث تعترض السذج من الأحداث فتكبو بهم فى تردد وارتياب .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٦ « إنه لعجب أن تأخذ بيدك كتاب الله الكريم وتراجع النظر فيما بين فاتحته وسورة الناس فترى فيه تصريف كل مثل وتفصيل كل شيء من أمر هذا الدين (ما فرطنا في الكتاب من شيء) ( $^{(v)}$  ثم لاتجد فيه ذكرا لتلك الإمامة العامة أو الخلافة . إن في ذلك لمجالا للمقال » .

فى القرآن بيان كل شيء من أمور الدين وأحكام الوقائع وليس معنى هذا التبيان أنه يذكر أحكام الأشياء على وجه التفصيل ، حتى إذا رجعنا إليه فى قضية ولم نجد لها حكما مفصلا خالطت قلوبنا الريبة من حكمها الذى دلت عليه السنة أو آنعقد عليه إجماع أهل العلم أو شهدت به القواعد المسلمة .

<sup>(</sup>٦٩) [ ١٢٨٠ \_ ١٣٤٩هـ ١٨٦٤ \_ ١٩٣٠م ] مستشرق انجليزي [الناشر] .

<sup>(</sup>٧٠) الأنعام : ٣٨.

وإنما معنى تبيانه لكل شيء أنه أتى بكليات عامة وهي معظم مانزل به ، وفصل بعض أحكام ، وأحال كثيرا من آياته على بيان السنة النبوية . ثم إن الكتاب والسنة أرشدا إلى أصول أخرى كالإجماع والقياس وغيرهما من القواعد المستفادة من استقراء جزئيات كثيرة كقاعدة «المصالح المرسلة» وقاعدة «سد الذرائع». قال أبو اسحاق الشاطبي في كتاب [الموافقات]: تعريف القرآن بالأحكام الشرعية أكثره كلي لاجزئي (١٧١) ... فإذا نظرنا إلى رجوع الشريعة إلى كلياتها المعنوية وجدناها قد تضمنها القرآن على الكمال وهي الضروريات والحاجيات والتحسينات ومكمل كل واحد منها ، وهذا كله ظاهر أيضاً ، فالحارج من الأدلة عن الكتاب هو السنة والإجماع والقياس وجميع ذلك إنما نشأ عن القرآن (٢٢).

فإن لم ينص القرآن على حكم الخلافة فإن فى أيدينا من طرق تبيانه السنة والإجماع والقياس والقواعد التي لايأتيها الريب من بين يديها ولا من خلفها.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٦ ، ولو وجدوا لهم في الحديث دليلا لقدموه في الاستدلال على الإجاع » .

لما انتقل مبحث الخلافة إلى علم الكلام ودارت المناظرة فيها مع طائفة ألقت عليها شيئا من صبغة العقائد ، رأى أهل العلم أن هذه الطائفة لايكف بأسها ويسد عليها طرق المشاغبة إلا الأدلة الحاسمة ، ولهذا وقعت عنايتهم على الاحتجاج بالإجماع والقواعد النظرية الشرعية لكونهما من قبيل مايفيد العلم .

ومن لم يستند من علماء الكلام فى هذا المبحث إلى الحديث فلأنه اكتنى بذينك الدليلين ، أو لأن أخبار الآحاد فى نفسها لاتجاوز مراتب الظنون ولا يكبر على ذوى الأهواء الغالبة أن ينسلخوا منها ويخترعوا منفذا للطعن فى صحتها أو صرفها عن وجه دلاتها .

茶 茶 茶

قال المؤلف في ص ١٨ « لانريد أن نناقشهم في صحة الأحاديث التي يسوقونها في هذا الباب ، وقد كان لنا في مناقشتهم في ذلك مجال فسيح » .

<sup>(</sup>٧١) ج ٣ ص ١٩٤ المطبعة التونسية .

<sup>(</sup>۷۲) منه ص ۱۹۵.

لاندرى ماهو الميزان الذى يرجع إليه المؤلف فى قبول الحديث وعدم قبوله حتى ننظر كيف ينفتح أمامه مجال فسيح للطعن فى حديث «تلزم جاعة المسلمين وإمامهم » وقد جاء فى صحيحى البخارى ومسلم ، وحديث «من مات وليس فى عنقه بيعة مات ميتة جاهلية » وحديث «من بايع إماما فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه فليطعه إن استطاع فإن جاء آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر » وكلا الحديثين فى صحيح الإمام مسلم .

تفضل المؤلف بطرح المناقشة فى صحة هذه الأحاديث ، ونحن نعلم أنه لو دخل فى المناقشة لايخلو حاله من سبيلين : فإما أن يذهب إلى الطعن فيها من الطرق التى أحكم السلف وضعها ، وميزوا بها صحيح الأخبار من سقيمها ، ولانمترى حينئذ فى أنه سينقطع به القول دون أن يمسها بوهن أو يزحزحها عن مرتبتها فتيلا ، وإما أن يأخذ للطعن فيها مذهبا يبتدعه لنفسه ، فلا نراه إلا أن يخلقه من طينة هذه الآراء المترددة فى رببها ، الفاتنة للنفوس الزاكية عن أمر ربها ولعل الواقع أنه رمى هذه الكلمة محافظة على خطة التشكيك متى حبط عمله فى رواية « اعطوا مالقيصر » وما جرى على شاكلتها .

قال المؤلف في ص ١٨: « ثم لا نناقشهم في المعنى الذي يريده الشارع من كلمات إمامة وبيعة وجماعة الخ وقد كانت تحسن مناقشتهم في ذلك ليعرفوا أن تلك العبارات وأمثالها في لسان الشرع لاترمى إلى شيء من المعانى التي استحدثوها بعد ، ثم زعموا أن يحملوا عليها لغة الإسلام ».

من ذا يصدق أن المؤلف أبصر هؤلاء العلماء ارتكبوا فى تفسير البيعة والإمام والجاعة خطة جهل وضلال ويترك مناقشتهم فى ذلك التفسير إلى التشبث بمغالطات يملك أمثالها من أحب أن يقول : إن هذا النهار ليل ، أو أن باقلا(٢٠٠) أفصح من سحبان (٤٠٠).

وماذا أعجل المؤلف عن أن يبين للناس خطأ أهل العلم فى فهم البيعة والجماعة والإمام؟ وما باله لم ينفق ساعة من نهار فى شرح ثلاثة مفردات أو أربعة ، ينكث بها الأيدى من التمسك بأحاديث يصعب عليه الطعن فى صحتها أو تحريفها عن وجه دلالتها؟.

يستخف المؤلف أحياناً بمايحكيه عن أهل العلم فلا يصوغ عبارته على قدر كلامهم وكذلك صنع عقب تلك الجمل فذكر أن معنى جماعة المسلمين في حديث «تلزم جماعة

<sup>(</sup>٧٣) يضرب به المثل في العي ، وهو جاهلي ، من إياد . [الناشر].

<sup>(</sup>٧٤) يضرب به المثل في الفصاحة ، وهو من وائل ، خطيب فصيح ، توفى [ ٥٤هـ ٢٧٤م]. [الناشر].

المسلمين وإمامهم » عند أولئك العلماء حكومة الخلافة الإسلامية ، ولم يكن بين العلماء من يذهب إلى أن جماعة المسلمين هي حكومة الخلافة وإنما يحملون جماعة المسلمين على معنى أهل الحل والعقد الذين بيدهم نصب أمير المؤمنين ، قال القسطلاني (٥٠) في [شرح صحيح البخاري] (٢٠) « والمراد كما قال الطبري (٧٠) من الخبر الجماعة الذين في طاعة من اجتمعوا على تأميره ، فهن نكث بيعته خرج عن الجماعة .

杂 柒 柒

قال المؤلف في ص ١٨ « لانجد في تلك الأحاديث بعد كل ذلك ماينهض دليلا لأولئك الذين يتخذون الحلافة عقيدة شرعية وحكما من أحكام الدين » .

يقول المؤلف: إنهم اتخذوا الخلافة عقيدة شرعية وحكما من أحكام الدين. وما كان له أن يطلق عليها اسم عقيدة شرعية وهو يراهم كيف يصرحون بأنها ليست من قبيل العقائد وإيما هي فرع من فروع الشريعة كسائر أحكامها العملية. قال سعد الدين التفتزاني في إشرح المقاصد] (١٧): «إن مباحث الإمامة بعلم الفروع أليق، لرجوعها إلى أن القيام بالإمامة من نصب الإمام الموصوف بالصفات المخصوصة من فروض الكفايات ... ولا يخفي أن ذلك من الأحكام العملية دون الاعتقادية وقد ذكر في كتبنا الفقهية أنه لابد للأمة من إمام يحيى الدين ويقيم السنة وينتصف للمظلومين ويستوفي الحقوق ويضعها مواضعها » ثم الله بالدين ويقيم السنة وينتصف للمظلومين ويستوفي الحقوق ويضعها مواضعها » ثم الحتلاقات باردة ... ومالت كل فئة إلى تعصبات تكاد تفضي إلى رفض كثير من قواعد الإسلام ونقض عقائد المسلمين والقدح في الخلفاء الراشدين ... ألحق المتكلمون هذا الباب بأبواب الكلام » وقال السيد في شرح خطبة المواقف «إن الإمامة وإن كانت من فروع الدين بأبواب الكلام » وقال السيد في شرح خطبة المواقف «إن الإمامة وإن كانت من فروع الدين مطاعنهم لئلا يفضي بالقاصرين إلى سوء اعتقاد فيهم » .

فالواقع أن الحلافة ليست من نوع العقائد وإنما حشروها في علم الكلام للعذر الذي

<sup>(</sup>٧٥)أحمد بن محمد بن أبى بكر [ ٨٥١ ـ ٩٢٣هـ ١٤٤٨ ـ ١٥١٧م] محدث ومؤرخ وفقيه ومقرئ. [الناشر]. (٧٦) جـ ١٠ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٧٧) محمد بن جرير [ ٢٢٤ ـ ٣١٠هـ ٣٩٩ ـ ٩٢٣م ] الفقيه والمفسر والمؤرخ. [الناشر].

<sup>(</sup>٧٨) ج ١ ص ١٩٩ طبع الآستانة .

أبداه شارح [المقاصد] وشارح [المواقف].

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٨ « تكلم عيسي بن مريم عليه السلام عن حكومة القياصرة ، وأمر بأن يعطى مالقيصر لقيصر . فما كان هذا اعترافا من عيسي بأن الحكومة القيصرية من شريعة الله ، ولا مما يعترف به دين المسيحية ، وما كان لأحد ممن يفهم لغة البشر في تخاطبهم أن يتخذ من كلمة عيسي حجة له على ذلك ، وكل ماجرى في أحاديث النبي \_ عليه الصلاة والسلام \_ من ذكر الإمامة والخلافة والبيعة الخ . لا يدل على شيء أكثر مما دل عليه المسيح حينا ذكر بعض الأحكام الشرعية عن حكومة قيصر » .

يعلم المؤلف أن البحث فى حكم إسلامى ، ولأحكام الأسلام أصول معروفة لايدخل فى حسابها مايدور على ألسنة أهل شريعة أخرى ، إذ لم نحط بمورده خبراً ولم نملأ أكفنا من الثقة بسنده . والقائلون من علماء الإسلام بالاعتاد على شرع من قبلنا فى تقرير الأحكام يقيدونه بأمرين :

أحدهما أن يجيء محكياً في القرآن أو السنة ، ورواية « اعطوا مالقيصر لقيصر » لم تقصها علينا آية ولاحديث .

ثانيها ألا يرد فى شريعتنا مايقتضى نسخه . وماعزاه إلى المسيح – عليه السلام – لاينطبق على ماجاء فى الشريعة من حرمة الإقامة تحت راية غير المسلم والخضوع لسلطانه قال تعالى : « ومن يتولهم منكم فإنه منهم » (٢٩) وقال تعالى : « إنهم إن يظهروا عليكم لايرقبوا فيكم إلا ولا ذمة » (٢٠) ثم إن محمد بن عبد الله – صلوات الله عليه – لم يعترف بسلطة دار الندوة بمكة وحاربها حتى خضد شوكتها واستأصل جرثومة فسادها ، ولم يعترف بسلطة قيصر وأخذ يعد ما استطاع من قوة ليدفع شره ويقوض دعائم ملكه .

\* \* \*

قال المؤلف في ص١٩: «وإذا كان صحيحا أن النبي \_عليه الصلاة والسلام\_ قد أمرنا أن نطيع إماما بايعناه فقد أمرنا الله تعالى كذلك أن نفي بعهدنا لمشرك عاهدناه ، وأن نستقيم

<sup>(</sup>٧٩) المائدة : ١٥.

<sup>(</sup>۸۰) التوبة : ۸.

له كما استقام لنا ، فما كان ذلك دليلا على أن الله تعالى رضى الشرك ولا كان أمره تعالى بالوفاء للمشركين مستلزما لإقرارهم على شركهم ».

دعوى أن الأمر بطاعة ولى الأمر لايدل على طلب ولايته كما أن الأمر بالوفاء لمشرك عاهدناه لايدل على الشرك ، تمثيل يمشى براكبه إلى وراء فإن أقل مافى الصورة الأولى أن المحتهد ينظر فى طاعة أولى الأمر فيفقه أنها لم تقصد لذاتها ولا لمجرد الحضوع للأمراء ، وإنما يراد بها مصلحة وراء ذلك كله ، وهى المساعدة على إقامة الحقوق وانتظام شئون الجماعة . ولاشك أن هذه الغاية تتوقف على نصب الأميركما تتوقف على حسن طاعته ، فيصح أن يقال إن الأمر بإطاعة أولى الأمر نبه على طلب ولايتهم ، وأن المجتهد أتى إلى وجوب نصب الإمام من طريق النظر فى الأمر بطاعته .

أما الأمر بالوفاء لمشرك عاهدناه فخارج عن هذا السبيل ، لأن علته ترجع إلى الاحتفاظ بنوع من مكارم الأخلاق ومحاسن الشيم ، وهو الصدق والثقة اللذان يقوم عليهما شرف المعاملات ونظام السياسات. ويتضح جليا أن هذه الحكمة يختص بها الوفاء بالعهد ولايشاطره فيها الشرك بالله ولا المعاهدة التي هي موكولة إلى اجتهاد صاحب الدولة.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٩: «أولسنا مأمورين شرعا بطاعة البغاة والعاصين، وتنفيذ أمرهم إذا تغلبوا علينا وكان في مخالفتهم فتنة تخشى من غير أن يكون ذلك مستازما لمشروعية البغى، ولا لجواز الخروج على الحكومة».

الأحاديث الحائة على إطاعة ولى الأمر مطلقة ، وإنما يقصد بها المصلحة المترتبة عليها ، وهى إقامة المصالح وانتظام الحقوق ، وبهذا أرشدتنا إلى طلب أصل ولايته . أما البغاة والعاصون فقد أمر الإسلام بكفاحهم وسل السيوف فى وجوههم ما استطعنا لذلك سبيلا ، وأذن لنا بأن نجنح لسلمهم حينا نحشى فتنة أشد من محاربتهم ، عملا بقاعدة «ارتكب أخف الضررين » ، والموازنة بين الضرر الذى نحتمله من ولايتهم والفتنة التى نحشاها من محاربتهم يرجع إلى اجتهاد ذوى الخبرة بحقوق الأمة ومبلغ قوتها وعاقبة حربها أو مسالمتها .

فالوجه الفارق بين هذه المسألة وإطاعة أولى الأمر أن المعنى الذى روعى فى الإذن بمسالمة البغاة والعاصين لايتحقق فى البغى والعصيان حتى نذهب من الإذن بمسالمتهم إلى القول بمشروعيتها كما ذهبنا من الأمر بإطاعة صاحب الدولة إلى القول بوجوب ولايته .

ثم إن المؤلف عطف على هذه الأقيسة الخاطئة أمثلة أخرى فقال: إن الله أمرنا بإكرام السائلين والرحمة بالفقراء، ولم يكن هذا موجبا لأن يوجد بيننا فقراء ومساكين. وأمرنا أن نفك رقاب الأرقاء ونعاملهم بالحسنى، ولم يدل ذلك على أن الرق مأمور به فى الدين. وذكر الله المطلاق والاستدانة والبيع والرهن وغيرها وشرع لها أحكاماً، ولم يدل ذلك بمجرده على أن شيئا منها واجب فى الدين.

ولسنا في حاجة إلى مناقشة هذه الأمثلة بعد أن كشفنا لك عن وجه دلالة الأمر بإطاعة صاحب الدولة على حكم ولايته ، وذلك الوجه من الدلالة لايوجد في هذه الأمثلة ، وماكان لها إلا أن تلف رءوسها حياء وتزدحم على باب هذا المبحث متسابقة إلى الخروج منه .



الباب الثالث من الحكتاب الأول في الخلافة من الوجهة الإجتماعية

# الخلافة من الوجهذ الاجتماعية

## ملخص الباب:

حكى المؤلف الإجاع على نصب الخليفة بلفظ زعموا ، وتوخى في الحكاية عبارة العضد في [المواقف] ، ثم أخذ يلمح إلى مافي حجية الإجماع من الاختلاف ، وصرح بأن دعوى الإجاع في هذه القضية لايجد لقبولها مساغا على أي حال . ثم خيل إلى القارئ أن مناجزته لدعوى الإجاع تتوقف على تمهيد يكون كالطليعة تتقدم جيوش حججه الهاجمة فطفق يلمز المسلمين بسوء الحظ في علم السياسة وادعى أنهم وقفوا حيارى أمام ذلك العلم وارتدوا دون مباحثه حسيرين ، وسأل عن علة هذه الوقفة الحائرة والارتداد الحاسر ، ثمُّ انتصب ليجيب نفسه بلسانه ، فزعم أن الخلافة في الإسلام لاترتكز إلا على القوة الرهيبة ، ولا ترتفع إلا على رءوس البشر، وأن من الطبيعي في الأمم الإسلامية بوجه خاص أن لايقوم فيهم ملك إلا بحكم الغلب والقهر. وأخذ يسرد بعض وقائع تاريخية ، وتخلص منها إلى ضغط الملوك على حرية العلم ، واستبدادهم بمعاهد التعليم ، وانتهى إلى أن هذا الضغط هو سبب قصور النهضة الإسلامية في فروع السياسة ونكوص العلماء عن التعرض لها ، ثم وثب من الحديث على الضغط الملوكي إلى الطعن في الإجماع على نصب الإمام ، وكانت نتيجة البحث \_ فيما يتخيل \_ أن لا دليل على الخلافة من كتاب أو سنة أو إجماع . ثم عجم الدليل النظرى القائم على قاعدة رعاية المصالح فلم يهتد إلى شبهة لإنكاره ، فاعترف به ، ولكن ذهب إلى أنه يقتضي إقامة حكومة ، وبيق شكلها دائراً بن الدستورية والاستبدادية والجمهورية والبلشفية وغير ذلك ، وذهب إلى أنه لايوافق العلماء على الإمامة إلا أن يريدوا ً بها الحكومة في أي صورة كانت ، ثم انساب في ذيل البحث يقذف الخلافة بغير استثناء ، ويحمل عليها أوزار قوم أطفئوا نورها وأسقطوا من القلوب مهابتها ، وقفل الباب بزعم أن الإمامة العظمى لم تكن شيئاً قام على أساس من الدين القويم أو العقل السليم.

#### المناقشة:

قال صاحب الكتاب ص ٢٣ « نسلم أن الإجماع حجة شرعية ولا نثير خلافاً في ذلك مع المخالفين » .

من أول ماعنى به الإسلام فى تشريعه أن أطلق العقول من وثاق التقليد وفتح أمامها باب النظر حتى تعبر إلى قرارة اليقين على طريق الحجة والبرهان ، قال تعالى : " ولاتقف ماليس لك به علم "() وقال : " إن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغنى من الحق شيئاً "() وقد جرى علماء الإسلام ، ولاسيا السلف الصالح ، على هذا المنهج فكانوا لايتابعون ذا رأى على رأيه ولا يتقلدون حكما قبل أن يعلموا مستنده ، وإذا عرفوا المستند عرضوه على قانون الأدلة السمعية ووزنوه بميزان النظر ليعلموا مبلغه من الصحة ، فإذا ثبت على النقد وسلم من وجوه الطعن رفعوه على كاهل القبول وإلا نبذوه نبذ الحذاء المرقع ، غير مبالين بمقام مدعيه وإن حاكى القمر رفعة وسناء .

ومن درس مسائل الخلاف من عهد الصحابة رضي الله عنهم إلى العصر الذى ساد فيه القول بسد باب الاجتهاد رأى الصحابة كيف يخالف بعضهم بعضا ولاينقاد صغيرهم إلى كبيرهم إلا بزمام الحجة ، وسار على هذا الاستقلال وحرية الفكر التابعون فمن بعدهم ، ولا يكبر على أحد من المجتهدين أن يناظر أستاذه أو من كان أوفر منه علما وأوسع نظراً فيقارع حجته بالحجة ، حتى إذا لم تمتلئ نفسه بالثقة من أدلته اجتهد لنفسه وأقام بجانب مذهبه مذهبا . ولتجدن من هؤلاء من يبلغه مذهب الصحابي في قضية لم ينعقد عليها إجماع فيستأنف النظر في دلائلها ولايكون في صدره حرج أن يخالف الصحابي أو يرجح مذهب تابعي على مذهبه .

ومن عنايتهم بتحقيق الأحكام وإبايتهم تناولها إلا من يد الدليل القاطع أو الراجع أن دونوا الأحاديث ونصبوا لها ميزاناً يعرف به صحيحها من ضعيفها أو ضعيفها من موضوعها. ثم وضعوا لاستنباط الأحكام أصولا وقرروا لاستخراجها قواعد وشرطوا في هذه الأصول والقواعد أن تكون قائمة على بينة قاطعة.

فإذا كان الإسلام قد فتح للاجتهاد والنظر في الأدلة طريقا واسعا وكان من سيرة علمائه

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٢٨.

الراسخين نقد الأقوال وعدم السكوت عنها إلا أن تستند إلى حجة عاصمة فإن القضية التي تلقي على بساط البحث والاستفتاء وتتداولها أنظارهم حتى تستقر على حكم يقررونه بإجماع وينطقون فيه عن تصميم ، نعرف بحكم العادة معرفة لاتخالجها ريبة أن تلك القضية أخذت حظها من النظر وأنه لم يبق فيها لمخالف وجه يلتفت إليه ، وبالأحرى ماكان في عصر الصحابة الذين شهدوا الوحى ، ووقفوا على روح التشريع ، ولم يعرفوا في قول الحق هوادة ولا محاباة .

وقد تأيد هذا النظر بطول الاختبار والاستقراء، فلتجدن كل رأى يتهجم به مبتدعه على خرق إجاع أهل العلم متداعيا إلى السقوط بل قائما على رأسه ، بحيث لايكلفك هدمه إمعانا في نظر أو عناء في التماس حجة . قال أبو اسحاق الشاطبي في [موافقاته] (٣) «قلما تقع المخالفة لعمل المتقدمين إلا ممن أدخل نفسه في أهل الاجتهاد غلطاً أو مغالطة ».

ولم تؤخذ حجية الإجماع من الكتاب والسنة بنصوص معدودة بل حجيته منتزعة من آيات كثيرة وأحاديث شتى ، وإذا كان كل واحد منها يدل بانفراده على حجية الإجماع دلالة ظنية ، فإن الظنيات الكثيرة إذا تواردت على معنى أفادت علىا لاتخالجه ريبة ، قال أبو اسحاق الشاطبي في [الموافقات] (١) «الأدلة المعتبرة هنا المستقرأة من جملة أدلة ظنية تضافرت على معنى واحد حتى أفادت فيه القطع ، فإن للاجتماع من القوة ما ليس للافتراق ، ولأجله أفاد التواتر القطع ... وإذا تأملت كون أدلة الإجماع حجة أو خبر الواحد أو القياس حجة فهو راجع إلى هذا المساق لأن أدلتها مأخوذة من مواضع تكاد تفوق الحصم »

وهاهنا أدلة أخرى تدل بوجه خاص على حجية إجماع الصحابة رضى الله عنهم ، وقد وقف عند حد هذه الأدلة من قال لاحجة إلا في إجماع الصحابة .

ولنكتف بهذه الكلمة في التنبيه على وجه حجية الإجماع وعده في الأدلة القاطعة.

染 染 染

قال المؤلف في ص ٢٢ « ولا نقول مع القائل : من ادعى الإجماع فهو كاذب » وكتب

<sup>(</sup>٣) ج ٣ ص ٤ طبعة تونس.

<sup>(</sup>٤) ج ١ ص ١٢ طبعة تونس.

فى أسفل الصحيفة عازيا هذه المقالة إلى الإمام أحمد (٥) بما نص « روى ذلك عن الإمام أحمد بن حنبل. راجع تاريخ التشريع الإسلامي لمؤلفه محمد الخضري ».

انتزع المؤلف هذه الكلمة المروية عن الإمام أحمد من [تاريخ التشريع الإسلامي] للشيخ محمد الخضري (١) وأطلقها في طليعة الباب لتثير في نفوس القارئين شكا ، وتجعلهم على ريبة من حجية الإجاع . أطلق هذه الكلمة كأنه يجهل موردها ويجهل أن الإمام أحمد لايعني بها الإجاع المعروف في الأصول ، وإنما يعني بها الرد على بعض الفقهاء الذين ينظرون إلى الواقعة حتى إذا لم يطلعوا على خلاف في حكمها سموه إجاعاً قال ابن القيم (٧) في كتاب وأعلام الموقعين ] (٨) « ولا يقدّم - يعني الإمام أحمد - عدم علمه بالمخالف ، الذي يسميه كثير من الناس إجاعا ويقدمونه على الحديث الصحيح ، وقد كذّب أحمد من ادعى هذا الإجاع وكذلك الشافعي أيضا نص في رسالته الجديدة على أن مالا يعلم فيه بحلاف لايقال له إجاع ... وقال عبدالله بن أحمد بن حنبل سمعت أبي يقول : ما يدعى فيه الرجل الإجاع فهو كذب ، من ادعى الإجاع فهو كاذب ، لعل الناس اختلفوا ... ولكنه يقول : لا نعلم الناس اختلفوا أو لم يبلغني ذلك ، هذا لفظه ... فهذا هو الذي أنكره الإمام أحمد والشافعي من دعوى الإجاع لا مايظنه بعض الناس أنه استبعاد لوجوده » .

فالإمام أحمد بن حنبل إنما ينكر على الفقيه أن يسمى عدم علمه بالخلاف إجماعا. وعلى مثل هذا جرى ابن حزم فى كتاب [الأحكام] فقال «تحكم بعضهم فقال: إن قال عالم لا أعلم هنا خلافا فهو إجماع، وإن قال ذلك غير عالم فليس إجماعا. وهذا قول فى غاية الفساد ولايكون إجماعا ولو قال ذلك محمد بن نصر المروزى (٩) ».

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٢ ٪ من الملاحظ البين في تاريخ الحركة العلمية عند المسلمين أن

<sup>(</sup>٥) أحمد بن حنبل [١٦٤ ـ ٢٤٠ هـ ٧٨٠ ـ ٨٠٥م] إمام السلفية . [الناشر].

<sup>(</sup>٦) محمد بن عفیف الباجوری ، الخضری [ ۱۲۸۹ ـ ۱۳٤٥هـ ۱۸۷۲ ـ ۱۹۲۷م] فقیه وأصولی ومؤرخ وأدیب وخطیب . [الناشر] .

<sup>(</sup>٧) ابن قيم الجوزية [ ٦٩١ ـ ٧٥١هـ ١٣٩٢ ـ ١٣٥٠م ] تلميذ ابن تيمية . وأحد أعلام المدرسة السلفية . [الناشر] .

<sup>(</sup>۸) ج ۱ ص ۳۲.

 <sup>(</sup>٩) المولود سنة ٢٠٢ كان من أعلم الناس باختلاف الصحابة فمن بعدهم . انظر طبقات الشافعية الكبرى لابن السبكى
 ح٢ ص ٢١ .

حظ العلوم السياسية فيهم كان بالنسبة لغيرها من العلوم الأخرى أسوأ حظ ، وأن وجودها بينهم كان أضعف وجود فلسنا نعرف لهم مؤلفا فى السياسة ولا مترجها ، ولا نعرف لهم بحثاً فى شىء من أنظمة الحكم ولا أصول السياسة ، اللهم إلا قليلا لايقام له وزن إزاء حركتهم العلمية فى غير السياسة من الفنون » .

ظل المؤلف مستهتراً بشهوة فصل الإسلام عن وظيفة إصلاح السياسة فرأى أن من المقدمات المساعدة له على هذا الغرض مخاتلة نفس القارئ وأخذها إلى الاعتقاد بأن زعماء الإسلام أو علماءه أهملوا النظر في أنظمة الحكم وأصول السياسة.

لم يكن حظ المسلمين من علم السياسة سيئا ، ولا وجودها بينهم كان أضعف وجــود وعرفنا لهم في السياسة مؤلفات شتى :

اطلعوا على كتاب السياسة لأفلاطون (١٠٠) ، الذى عربه حنين بن إسحاق (١١٠) وترجم بعض فصوله أيضاً أحمد بن يوسف الكاتب المتوفى سنة ٣٤٠هـ (١٢٠) وكتاب السياسة تأليف قسطا بن لوقا البعلبكي (١٣٠) ، وكتاب المتوّج في العدل والسياسة للصابي (١٤٠) ، وأشار ابن خلدون في مقدمته (١٥٠) إلى أن كتاب أرسطو (١٦٠) في السياسة كان متداولا بين الناس ، وألف الكندى (١١٠) في السياسة اثنى عشر تأليفا منها رسالته الكبرى في السياسة ورسالة في سياسة العامة . وألف أحمد بن الطيب (١٨٠) أحد المنتمين إلى الكندى كتاب السياسة الكبير وكتاب السياسة الكبير وكتاب السياسة ، منها السياسة السياسة ، منها السياسة المدنية « وهو الاقتصاد السياسي الذي يدعى أهل التمدن الحديث أنه من مخترعاتهم (٢٠٠) »

<sup>(</sup>١٠)أفلاطون [٤٧٧] ـ ٣٤٧ق. م] من مشاهير فلاسفة اليونان [الناشر].

<sup>(</sup>١١) حنين بن إسحاق [١٩٤ ـ ٢٦٠ ـ ٨١٠ ـ ٨٧٣م] المترجم والطبيب. [الناشر].

<sup>(</sup>١٢) نشره بالطبع جميل بك العظم في السنة الماضية.

<sup>(</sup>١٣) قسطا بن لوقًا البعلبكي [كان حيا بعد ٢٦٠ هـ ٨٧٣ م] المترجم والمشارك في العلوم. [الناشر].

<sup>(</sup>١٤) الصبائي إبراهيم بن هلال [٣١٣\_ ٣٨٤ هـ ٩٢٥ \_ ٩٩٤ م] من نوابغ الكتاب. [الناشر].

<sup>(</sup>١٥) ص ٣٣ طبعةً بولاق سنة ١٢٨٤

<sup>(</sup>١٦) أرسطو [ ٣٨٤ ـ ٣٢٢ق .م] أشهر فلاسفة اليونان . [الناشر] .

<sup>(</sup>١٧) الكندى الفيلسوف [ ٢٦٠هـ ٨٧٣م] فيلسوف العرب الأول. [الناشر].

<sup>(</sup>١٨) أحمد بن الطيب ، السرخسي [٢٨٦ هـ ٨٩٩ م] عالم وحكيم وأديب. [الناشر].

<sup>(</sup>١٩) الفارابي [٢٦٠ ـ ٣٣٩هـ ٨٧٤ ـ ٥٩٠م] الملقب بالمعلم الثاني . [الناشر] .

<sup>(</sup>۲۰) تاریخ التمدن الاِسِلامی لجرجی زیدان جـ ۳ ص ۱۷۷ .

ومن مؤلفاتهم كتاب سياسة الملك للماوردى  $(^{71})$  ، وسياسة المالك فى تدبير المالك لابن أبى الربيع  $(^{77})$  «وهو جليل جدا ، لم يغادر بحثا من أبحاث العمران والسياسة والأخلاق الإطرقة  $(^{77})$  » وكتاب سراج الملوك لأبى بكر الطرطوشى  $(^{47})$  وكتاب نهج السلوك فى سياسة الملوك للشيخ عبد الرحمن بن عبد الله  $(^{67})$  ، وقوانين الدواوين فى نظام حكومة مصر وقوانينها لأبى المكارم أسعد بن الخطير  $(^{77})$  ، إلى غير ذلك من فصول ممتعة احتوى عليها كتاب المسالك لابن خرداذبه  $(^{77})$  ، ومقدمة ابن خلدون وعيون الأخبار لابن قتيبة  $(^{77})$  والعقد الفريد لابن عبد ربه  $(^{77})$ 

ويتصل بهذا كتب فى أخلاق الملوك ككتاب أخلاق الملوك للفتح (٢٠) بن خاقان (٢١) ، وكتاب التاج فى أخلاق الملوك للجاحظ (٢٢) ، وكتاب أخلاق الملوك لحمد بن حارث (٣٦) التغلبي (٢٦) ، والتاج فى سيرة كسرى أنوشروان لابن (٣٥) المقفع (٢٦) ، وكتاب السفارة والسفراء (٣٧) ، وكتاب جند الوزارة وحراسة حصن الصدارة لحسن بن عبد الكريم البرزيخي (٣٨) وكتاب لطائف الأفكار وكاشف الأسرار «فى علم السياسة ألفه القاضى حسين

<sup>(</sup>٢١) أبو الحسن الماوردى [ ٣٦٤ ـ ٠٥٠هـ ٤٧٤ ـ ١٠٥٨م] أقضى القضاة ، وأبرز المؤلفين في الأحكام السلطانية . [الناشر].

<sup>(</sup>۲۲) أحمد بن محمد بن أبي الربيع [ ۲۱۸ ـ ۲۷۲هـ ۵۳۳ ـ ۸۸۵م ] أديب ، من رجال المعتصم العباسي . [الناشر] . (۲۳) تاريخ آداب اللغة العربية لجرجي زيدان جـ ۲ ص ۲۳۳ .

<sup>(</sup>٢٤) محمد بن الوليد [٤٥١ \_ ٢٠٥هـ ١٠٥٩ \_ ١١٢٦م ] فقيه وأصولى ومحدث ومفسر. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٥) لم نعثر على ترجمته . [الناشر].

<sup>(</sup>٢٩) أسعد بن ممانى [ ٤٤٤ ــ ٦٠٦هـ ١١٤٩ ــ ١٢٠٩م ] وزير وأديب . تنظر على دواوين مصر. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٧) عبيد الله بن أحمد [ ٣٠٠هـ ٩١٣م ] مؤرخ وكاتب وراوية للأخبار والآداب. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٨) عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري [ ٢١٣ ـ ٧٦٦هـ ٨٢٨ ـ ٨٨٩م ] مؤرخ ومشارك في كثير من العلوم . [ الناشر ] .

<sup>(</sup>٢٩) أحمد بن محمد بن عبد ربه [٢٤٦\_ ٢٢٨هـ ٨٦٠\_ ٩٤٠م] عالم وأديب وشاعر. [الناشر].

<sup>(</sup>٣٠) الفتح بن محمد بن خاقان [ ٥٣٥هـ ١١٤١م ] أديب وشاعر. [الناشر].

<sup>(</sup>٣١) الفهرست لابن النديم (ترجمة الفتح بن خاقان).

<sup>(</sup>٣٢) عمرو بن بحر [ ١٥٠ ـ ٧٦٧هـ ٧٦٧ ـ ٨٦٩م ] مفكر موسوعي ، برع في معظم فنون عصره . [الناشر].

<sup>(</sup>٣٣) يذكر ابن النديم – في الفهرست ـ أنه كان في جملة الفتح بن خاقان ــ الفهرست ص ١٤٨. [الناشر].

<sup>(</sup>٣٤) الفهرست لابن النديم ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣٥) عبد الله بن المقفع [ ١٠٩ ـ ١٤٥هـ ٧٢٧ ـ ٧٦٢م ] كاتب وشاعر ومترجم [الناشر].

<sup>(</sup>٣٦)الفهرست لابن النديم ص ١١٨.

<sup>(</sup>٣٧) توجد نسخة منه في مكتبة سماحة السيد البكري وأخرى في الخزانة التيمورية .

<sup>(</sup>٣٨)كشف الظنون ١ : ٤٨٠ طبعة بولاق .

ابن حسن السمرقندى (٣٩) للوزير إبراهيم باشا سنة ٩٣٦ فى خمسة أبواب الأول فى السياسات فهو من قبيل الموسوعات لكنه يشتمل على ضروب من السياسة منه نسخة فى فينا (٠٠) ».

هذا ما اطلعنا عليه ، أو على التعريف به فى بعض كتب التاريخ . وقد منيت المكاتب الإسلامية من بلايا الإحراق والإغراق والإتلاف التى سامها بها أعداء العلم على ماهو معروف فى التاريخ من هجات التتار على بغداد ، ونائبة خروج المسلمين من الأندلسس ونكبات الحروب الصليبية فى الشام ومصر وغيرهما ، علاوة على ماغشى الأمة من ظلمات الحهل فى عصورها الأخيرة حتى ضاع من بين أيديها كثير مما أبقته تلك النكبات .

هذا وقد شهد أولو العلم أن الإسلام قد رسم للسياسة خطة واسعة وسن لها نظما عامة ، حسبا نوافيك ببيانه في الموضع اللائق به ، فصرفوا أنظارهم في دراسة تلك الخطة والتفقه في هاتيك النظم حيث كانت سياستهم العملية موصولة بها وقائمة على أسسها ، ومن المؤلفات على هذا النظم كتاب [غياث الأمم] لإمام الحرمين ، وكتاب [الطرق الحكمية في السياسة الشرعية] لابن القيم ، وكتاب [السياسة الشرعية لإصلاح الراعي والرعية] لابن تيمية وكتاب [الأحكام السلطانية] للماوردي ، وكتاب [الأحكام السلطانية] للقاضي أبي (٢٠) ، وكتاب [إكليل الكرامة] لصديق حسن خان (٢٠) ، ورسالة السياسة الشرعية لإبراهيم بخشي زاده (٤٠) ، توجد في برلين (٥٠) .

آثر المسلمون أن ينظروا إلى السياسة بمرآة الشريعة فترى كثيراً من رجال الدولة إذا حركوا أقلامهم فى تحرير سياسى نفخوا فيه روحا من حكمة الشريعة وكسوه حلة من حلل آدابها الوضاءة ، وانظر الكتاب (٤٦) الذى أرسله طاهر بن الحسين إلى ابنه عبد الله بن طاهر لل ولاه المأمون (٤٠) الرقة ومصر وما بينها \_ تجده يقول فيه : « واسلك بمن تسوسه وترعاه نهج

<sup>(</sup>٣٩) [كان حيا ٩٣٦هـ ١٥٣٠م]. انظر معجم المؤلفين لرضا كحالة. [الناشر].

<sup>(</sup>٤٠) تاريخ آداب اللغة العربية لزيدان جـ ٣ ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٤١) أبو يُعلَى الفراء [ ٤٩٤ \_ ٥٦٠هـ ١١٠١ \_ ١١٦٥م ] فقيه وأصولي ومحلث. [الناشر].

<sup>(</sup>٤٢) توجد نسخة منه في المكتبة الظاهرية بدمشق.

<sup>(</sup>٣٧) محمد صديق خان بن حسن بن على [١٣٤٨ ـ ١٣٠٧هـ ١٨٣٢ ـ ١٨٨٩م] من علماء الهند. [الناشر].

<sup>(</sup>٤٤) في معجم المؤلفين : إبراهيم البخشي [ ١١٣٦هـ ١٧٢٤ م] من علماء وفقهاء حلب . [الناشر] .

<sup>(</sup>٤٥) تاريخ آداب اللغة العربية جـ ٣ ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٤٦) مقدمة ابن خلدون ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤٧)[ ١٧٠ ـ ٢١٨هـ ٧٨٦ ـ ٨٣٣م ] من أعظم خلفاء بني العباس أثرا في النهضة العربية الإسلامية . [الناشر] .

الدين وطريقه الأهدى ، وأقم حدود الله فى أصحاب الجرائم على قدر منازلهم وما استحقوه ، ولا تعطل ذلك ولاتتهاون به ، ولا تؤخر عقوبة أهل العقوبة فإن فى تفريطك فى ذلك مايفسد عليك حسن ظنك واعتزم فى ذلك بالسنن المعروفة » .

ثم قال: « واقبل الحسنة وادفع بها ، واغمض عن عيب كل ذى عيب من رعيتك واشدد لسانك عن قول الزور والكذب ، وابغض أهل النميمة فإن أول فساد أمورك في عاجلها وآجلها تقريب الكذوب والجراءة على الكذب. وإن النميمة لايسلم صاحبها وقابلها لايسلم له صاحب ولا يستقيم له أمر ».

وكذلك يقول لسان الدين بن الخطيب (٤٨) في رسالة له في السياسة (٤٩) « رعيتك ودائع الله تعالى عندك ، ومرآة العدل الذي عليه جبلك ، ولاتصل إلى ضبطهم إلا بإعانة الله تعالى التي وهب لك ، وأفضل ما استدعيت به عونه منهم وكفايته التي تكفيهم تقويم نفسك عند قصد تقويمهم ، ورضاك بالسهر لتنويمهم ، وحراسة كهلهم ورضيعهم ، والترفع عن تضييعهم ، وأخذ كل طبقة بما لها وما عليها أخذا يحوط مالها ويحفظ عليها كالها الخ » .

ويجرى على هذا المثال رسالة الحسن بن أبى الحسن البصرى  $(^{\circ \circ})$  لعمر بن عبد العزيز  $(^{\circ \circ})$  في صفة الإمام العادل ، ومما يقول فيها  $(^{\circ \circ})$  واعلم يا أمير المؤمنين أن الله أنزل الحدود ليزجر بها عن الخبائث والفواحش ، فكيف إذا أتاها من يليها ، وأن الله أنزل القصاص حياة لعباده . فكيف إذا قتلهم من يقتص لهم  $(^{\circ \circ})$   $(^{\circ \circ})$ 

وكتب إليه فى رسالة أخرى (٥٣) «.. فكن للمثل من المسلمين أخاً ، وللكبير ابنا وللصغير أباً. وعاقب كل واحد منهم بذنبه على قدرٍ جسمه. ولا تضربن لغضبك سوطاً واحداً فتدخل النار »

فالحق أن حظ المسلمين في السياسة لم يكن منقوصا وأن منزلتهم فيها كانت فوق المنزلة

<sup>(</sup>٤٨) محمد بن عبد الله [٧١٣ ـ ٧٧٣هـ ١٣١٣ ـ ١٣٧٤م] أديب ومؤرخ ، وله مشاركة فى بعض العلوم . [الناشر] . (٤٩) نفح االطيب ج ٤ ص ١٤٨ الطبعة الأزهرية .

<sup>(</sup>٥٠)إمام أهل العدل والتوحيد [ ٢١ ــ ١١٠هـ ٦٤٢ ــ ٧٢٨م] ورأس مدرسة التاريخ الأولى فى الجضارة العربية الإسلامية . [الناشر] .

<sup>(</sup>٥١) خامس الخلفاء الراشدين [٦١ ـ ١٠١هـ ٦٨١ ـ ٧٢٠م]. [الناشر].

<sup>(</sup>٥٢) العقد الفريد ج ١ ص ٤ . .

<sup>(</sup>۵۳) سيرة عمر بن عبد العزيز ص ١٧٤.

التي قعد بهم المؤلف عندها وبالغ في استصغار شأنها .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٣ « ذلك وقد توفرت عندهم الدواعي التي تدفعهم إلى البحث الدقيق في علوم السياسة ، وتظاهرت لديهم الأسباب التي تعدهم للتعمق فيها . وأقل تلك الأسباب أنهم مع ذكائهم الفطرى ، ونشاطهم العلمي كانوا مولعين بما عند اليونان من فلسفة وعلم ، وقد كانت كتب اليونان التي انكبوا على ترجمتها ودرسها كافية في أن تغريهم بعلم السياسة وتحببه إليهم » .

قام المؤلف ليذكر لنا سبباً شأنه أن يغرى المسلمين بالسياسة ويجعلهم مولعين بالخوض فى غارها ، والتفت يميناً وشهالا فوقع اختياره على انكبابهم على ترجمة كتب الفلسفة والعلوم اليونانية ودراستها ، ولم يهتد إلى أن لدى المسلمين سببين عظيمين يحثانهم على النظر فى السياسة ويؤكدان حرصهم على البراعة فى صناعتها :

أحدهما: أنهم كانوا أمة فاتحة بلغت فى عزها وسطوتها أن قوضت عروش قوم جبارين ومدت سلطانها العادل على شعوب مختلفة فى طبائعها وعاداتها وطرق تفكيرها ، والفاتح الغيور على استقلال بلاده أشد حاجة وأسرع يدا إلى إتقان فن السياسة من مرتاح البال للبقاء تحت سلطة دولة أخرى .

ثانيهها: أن الإسلام شرع للسياسة أصولا فى أحسن مثال، وحارب الاستبداد باليمين والشهال ، فأذاق أمته طعم الحكومة اللينة الحازمة ، وشب فى أحضانه رجال شهد بدهائهم السياسي أعداؤهم المنصفون .

هذان السببان ندبا المسلمين إلى النظر فى مبادئ السياسة وأصول الحكم فانتدبوا إليها وكانوا أساتذة العالم فى السياسة كما كانوا أساتذته فى العلوم الفلسفية فها أحق بأن يخطرا على قلب المؤلف، ولكنه يكره أن يعترف بأن فى تعليم الإسلام مبادئ سياسية، أو أن حكومة من حكومات الإسلام أذاقت الناس طعم السياسة الرشيدة.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٣ « وهناك سبب آخر : ذلك أن مقام الحلافة الإسلامية كان منذ الحليفة الأول أبي بكر الصديق رضى الله تعالى عنه إلى يومنا هذا عرضة للخارجين عليه

المنكرين له ، ولا يكاد التاريخ الإسلامي يعرف خليفة إلا عليه خارج » ثم قال في ص ٢٤ « مثل هذه الحركة (حركة المعارضة ) كان من شأنها أن تدفع القائمين بها إلى البحث في الحكم ، وتحليل مصادره ومذاهبه ، ودرس الحكومات وكل مايتصل بها ، ونقد الخلافة وما تقوم عليه إلى آخر ماتتكون منه علوم سياسية ، لاجرم أن العرب قد كانوا أحق بهذا العلم وأولى من يواليه » .

لم يعارض طائفة من المسلمين الخلافة فى نفسها أو كونها ذات حكومة يرأسها فرد حتى تدعوهم المعارضة إلى درس الحكومات ليختاروا منها الشكل الذى يروقهم ، وإنما ينكر المعارضون شيئاً من تصرف الخليفة أو يدعون أن غيره أحق بالإمارة وأقوم عليها ، وهذا يقتضى البحث فى طرق العدل وشروط الخليفة ، وحكم الخروج عليه ، وقد بحث أهل العلم فى هذه المطالب بأوفى عبارة وأبسط بيان ، حرروا الكلام فى الأصول الفارقة بين عادل الأحكام وجائرها ، وأفاضوا القول فى شروط الأمراء وموجبات خلعهم ، ومتى بحثوا فى الحكم من حيث انطباقه على مبادئ العدالة أو انحرافه عنها فإنهم لايعرفون قانونا لعدالة الأحكام أو جورها غير موافقتها لأصول الشريعة أو نشوزها عنها ، فمن هذا الوجه كان المعارضون يبحثون فى الحكم وينقدون سيرة الخلفاء مقتدين بقوله تعالى « فإن تنازعتم فى المعارضون يبحثون فى الحكم وينقدون سيرة الخلفاء مقتدين بقوله تعالى « فإن تنازعتم فى المعارضون يبحثون فى الحكم وينقدون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا » .

ومتى صح أن يكون الخروج على الخليفة سبباً للبحث عن مبادئ السياسة فقد أريناك وسنريك آية نهوض المسلمين بعلم السياسة وتفوقهم فى إدارة شئونها .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٧٤ « فما لهم وقفوا حيارى أمام ذلك العلم وارتدوا دون مباحثه حسيرين ؟ مالهم أهملوا النظر في كتاب الجمهورية لأفلاطون وكتاب السياسة لأرسطو ، وهم الذين بلغ من إعجابهم بأرسطو أن لقبوه المعلم الأول ! ».

عنى المسلمون من علوم اليونان بالفنون التي كانت غير معروفة لهم ، أو كانت بضاعتهم فيها مزجاة ، وكانوا يصرفون عنايتهم إلى هذه العلوم على قدر مايرون لها من فائدة وعلى حسب ماتمس إليه الحاجة ، فأقبلوا على العلوم الرياضية والطبيعية والفلسفة والمنطق بمجامع قلوبهم ، وأعطوا جانباً من عنايتهم إلى مانقل لهم من سياسة أفلاطون وأرسطو مع علمهم بأن أيديهم مملوءة بمبادئ السياسة الكافية في تدبير مصالح الأمة وصيانة حقوقها على منهج الحرية السامة والعدالة الصادقة .

كانوا يرون أن فيما أضاء لهم من مشكاة الشريعة أو جرى على ألسنة حكمائهم ما إذا اتسق لذى فطرة سليمة وألمعية مهذبة أصبح سائساً خطيرا أو مصلحاً كبيراً.

ومن نظر فى تاريخ عظماء الإسلام ببصيرة لم تفتتن بزخرف المدنية الغربية رأى فى سيرتهم العملية ومايلفظون به من نوابغ الكلم مايشهد له بأنهم أدركوا فى فن السياسة شأوا بعيداً ولم يكن حظهم منها أقل من حظ دارسى كتابى الجمهورية والسياسة.

ولا أسرد فى هذا المقام شيئاً من الآيات والأحاديث التى تعد فى مبادئ السياسة المثلى ، فإنها مقروءة بكل لسان ومشهود لها بالحكمة من كل ذى عقل ، وإنما أسوق من أثر أولئك العظماء كلات أضربها كالمثل ليتبين القارئ ماذا نريد من تلك الكلم النوابغ وليعرف أن رجالا فى الإسلام أحرزوا فى السياسة القدح المعلى ورموا عن قوس لم تكن من صنع أفلاطون ولا أرسطو ، فأبعدوا المرمى وأصابوا الغاية .

أريد من تلك الكلم النوابغ أمثال قول عمر بن الخطاب \_ لما قيل له : إنك تستعين بالرجل الفاجر \_ « إنى لأستعين بالرجل لقوته ثم أكون على قفّانه » ( $^{(30)}$  وقول أبى سفيان لعثان رضى الله عنه \_ حين هم أن يرد إليه مالا صادره عمر بن الخطاب ووضعه فى بيت الملال \_ « لاترد على من قبلك فيرد عليك من بعدك » وقول عمر بن عبد العزيز حين قال له ابنه عبد الملك مالك لاتنفذ الأمور؟ « لاتعجل يابني إنى أخاف أن أحمل الحق على الناس جملة فيتركوه جملة وتكون فتنة » وقول معاوية بن أبى سفيان « لا أضع سيني حيث يكفيني سوطى ولا أضع سوطى حيث يكفيني لسانى ، ولو أن بيني وبين الناس شعرة ما انقطعت » قيل وكيف ذلك ؟ قال «كنت إذا مدوها خليتها ، وإذا خلوها مددتها » وقوله « إنى لا أحول بين الناس وبين ألسنتهم مالم يحولوا بيننا وبين سلطاننا » وقوله « والله لا أحمل السيف أحول بين الناس وبين ألسنتهم ما لم يكولوا بيننا وبين سلطاننا » وقوله « والله لا أحمل السيف على من لاسيف له ، وإن لم يكن منكم إلا مايشتني به القائل بلسانه فقد جعلت له ذلك دبر أذنى ونحت قدمى » وقول المهلب ( $^{(00)}$  للحجاج ( $^{(00)}$  \_ حين كتب إليه يستعجله فى حرب دبر أذنى ونحت قدمى » وقول المهلب ( $^{(00)}$  للحجاج ( $^{(00)}$  ) \_ حين كتب إليه يستعجله فى حرب الأزارقة ( $^{(00)}$  \_ « إن من البلاء أن يكون الرأى لمن يملكه دون من يبصره » .

<sup>(</sup>٤٥) القفان الأثر أى أكون على تتبع أمره فكفايته تنفعنى ومراقبتى له تمنعه من الحيانة (نهاية ابن الأثير فى مادة قفن). (٥٥) المهلب بن أبى صفرة [٧\_ ٨٣هـ ٢٦٨ ـ ٧٠٢م] من أبرز أمراء وقواد الدولة الأموية فى القتال ضد الحوارج. [الناشم].

<sup>(</sup>٥٦)الحجاج بن يوسف الثقني [٤٠]ـ٥٩ هـ ٦٦٠\_ ٧١٤م] من جبابرة أمراء الدولة الأموية. [الناشر]. (٥٧)إحدى فرق الحوارج، تنسب إلى قائدها نافع بن الأزرق [٥٦هـ ١٦٥٥]. [الناشر].

هذا نموذج من كلاتهم السياسية المقولة على البداهة ، ولو أخذنا نملي عليك من أنبائها لأخرجنا بها كتابا قيما ، ولو تناولها ذو فكر خصب وقلم مثمر لأنشأ من أصولها فروعاً وأجرى من منابعها أنهاراً . وقد كان القوم يقومون على هذه الأصول ويجمعون إليها علم التاريخ الذي هو الركن الأعظم لإجادة النظر في السياسة ، ولهذا المعنى كانوا يتحرون في تقليد المناصب من له خبرة واسعة بأنباء الأمم وأيامها الحالية . أرسل عمر بن هبيرة (٥٠) إلى إياس بن معاوية (٥٠) ، وسأله أسئلة أجابه عنها ثم قال له : تعرف من أيام العرب شيئاً ؟ قال : نعم . قال له : قم قد وليتك (٢٠) .

وصفوة القول إن المسلمين اطلعوا على سياسة أفلاطون وسياسة أرسطو وألفوا فى السياسة المدنية والسياسة الشرعية فملكوا من السياسة النظرية كنزاً قيما ، ولولا أنهم كانوا ينفقون من هذا الكنز القيم لما ارتفعت سياستهم العملية على سياسة تلاميذ أفلاطون وأرسطو درجات.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٤ " وهم الذين ارتضوا أن ينهجوا بالمسلمين مناهج السريان في علم النحو » .

هذا شيء ظنه جرجي زيدان فالتقطه المؤلف من ورائه وجاء به على أنه قضية مسلمة قال في [ تاريخ التمدن الإسلامي ] (١٦) وفي [ تاريخ آداب اللغة العربية ] (٦٢) « ويغلب على ظننا أنهم نسجوا في تبويبه ـ يعني النحو ـ على منوال السريان فإن السريان دونوا نحوهم وألفوا فيه الكتب في أواسط القرن الخامس للميلاد » ثم قال « فالظاهر أن العرب لما خالطوا السريان في العراق اطلعوا على آدابهم وفي جملتها النحو فأعجبهم ، فلما اضطروا إلى تدوين نحوهم نسجوا على مواله ، لأن اللغتين شقيقتان ، ويؤيد ذلك أن العرب بدءوا بوضع النحو وهم بالعراق وبين السريان والكلدان ، وأقسام الكلام في العربية هي نفس أقسامه في أ

<sup>(</sup>٥٨) عمر بن هبيرة الفزاري [ ١١٠هـ ٧٢٨م] من أمراء بني أمية المبرزين. [الناشر].

<sup>(</sup>٩٩) إياس بن معاوية المزنى [ ٤٦ ــ ١٣٢ هـ ٦٦٦ هـ ٧٤٠م ] قاضى البصرة ، وأحد المبرزين فى الفطنة والذكاء [ الناشر ] .

<sup>(</sup>٦٠) عيون الأخبار ج ١ ص ١٨ طبعة دار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>٦١) جـ ٣ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٦٢) جـ ١ ص ٢٢٥.

السريانية » ثم قال « وكأنه \_ يعنى أبا الأسود \_ تعلم لغة السريان أو اطلع على نحوها فرغب في النسج على منواله » .

فالمسألة لم تزل فى حدود الافتراض ، وليس لها من شبهة سوى أن واضعى علم النحو من العرب كانوا بالعراق بين السريان والكلدان وأن أقسام الكلام فى العربية هى أقسام الكلام فى السريانية . ولكن كتاب الإسلام وأصول الحكم لايبالى أن يسوق المشكوك فيه مساق المعلوم أو يورد المعلوم فى صورة المشكوك فيه .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٧٤ « بل رضوا بأن يمزجوا لهم علوم دينهم بما في فلسفة اليونان من خير وشر ، وإيمان وكفر » .

خفقت ريح الفلسفة فى بعض البلاد الشرقية كمصر والهند وجالت فى أندية اليونان أمدا بعيداً ، ومابرحت تتلقى من أفواه الأساتذة وتلتقط من صحائف المؤلفين إلى أن طلع كوكب الهدى الإسلامي وتدفقت أشعته على البصائر النقية ، فلم تلبث الفلسفة أن التقت فى أوائل عهد الدولة العباسية بذلك التعليم الساوى والتحقت بالعلوم الخادمة له فى تأييد قواعد السياسة ونظام الاجتماع.

لايذهب إلى أن الإسلام يتجافى عن الفلسفة سوى رجل التقم ثدى الفلسفة وشب فى أطواقها ولم ينظر فى حقائق هذا الدين ببصيرة وروية ، أو مسلم لم يخض غار المباحث الفلسفية وحسب أن جملتها قضايا باطلة ولاسيما حيث لايترامى إليه من أبوابها سوى نبذة من الآراء المنكرة على البداهة .

فى الفلسفة قضايا تثق بها العقول الراجحة ، وتبهض بجانبها الأدلة القاطعة ، وهذه لاتصادم شيئاً من نصوص الدين الواردة فى كتاب أو سنة ثابتة ، والذى لايلتقى مع هذه النصوص إنما هو بعض آراء لم تقم على مشاهدة أو نظر حكيم ، وقد ضاعت فى شعاب هذا النوع قلوب فئة استخفهم الغرور إلى أن يلقبوا بالفلاسفة وتخيلوا أن هذا اللقب لايحرزه إلا من آمن بكل مايلفظ به الغربيون فتطوح بهم التقليد الجامد إلى القدح فى نصوص الشريعة أو التعسف فى تأويلها .

خرجت الفلسفة على علماء الإسلام وقد اعتادت أنظارهم التقلب في مسالك الاجتهاد وتمحيص مايقع إليها من الآراء ، فبسطوا إليها أيديهم وفتحوا لها صدورهم ، ولكنهم لم

يرفعوها إلى المقام الذي يمنعهم من مناقشتها وتقويم المعوج من مقالاتها .

نفقت سوق الفلسفة ، فحد إليها بعض القاصرين أيديهم ، واتخذوا منها ظهيرا لآراء سخيفة يعتنقونها ، أو شبه على الدين يوردونها ، وما كان من أولى العلم إلا أن تصدوا لنقض تلك الآراء ومطاردة هاتيك الشبه ، واضطروا فى تقويمهم وكف بأسهم إلى استعال السلاح الفلسفى الذى هاجموهم به ، ولم يبالوا أن يمزجوا عقائدهم الصحيحة بالفلسفة اليونانية ماداموا يحملون فى أناملهم أقلاماً تفرق بين خيرها وشرها ، وإيمانها وكفرها .

## \* \* \*

حكى المؤلف قول ابن خلدون: إن الخلافة راجعة إلى اختيار أهل العقد والحل وقول السيد محمد رشيد رضا: إن الإمامة عقد تحصل بالمبايعة من أهل الحل والعقد ممن اختاروه إماما للأمة ، بعد التشاور بينهم . ثم قال في ص ٢٥: «قد يكون معنى ذلك أن الخلافة تقوم عند المسلمين على أساس البيعة الاختيارية ، وترتكز على رغبة أهل الحل والعقد من المسلمين ورضاهم ، وقد يكون من المعقول أن توجد في الدنيا خلافة على الحد الذي ذكروا ، غير أننا إذا رجعنا إلى الواقع ونفس الأمر وجدنا أن الخلافة في الإسلام لم ترتكز إلا على أساس القوة الرهيبة ، وأن تلك القوة كانت ، إلا في النادر ، قوة مسلحة فلم يكن للخليفة ما يحوط مقامه إلا الرماح والسيوف » ثم قال «قد يسهل التردد في أن الثلاثة الأول من الخلفاء الراشدين مثلا شادوا مقامهم على أساس القوة المادية وبنوه على قواعد الغلبة والقهر ، ولكن أيسهل الشك في أن عليا ومعاوية رضى الله تعالى عنها لم يتبوءا عرش الخلافة إلا تحت ظلال السيوف وعلى أسنة الرماح ».

يتكلم ابن خلدون والسيد محمد رشيد رضا عن الطريق الذى تنعقد به الخلافة شرعاً وهو اختيار أهل الحل والعقد ، ومن المعقول جدا أن توجد خلافة على هذا الحد ، وكذلك كانت إمارة الخلفاء الراشدين فإن مبايعتهم تقررت باختيار من أهل الحل والعقد ولا أثر للقهر والغلبة في انعقادها .

أما مبايعة أبى بكر الصديق فقد روى البخارى فى كتاب الحدود من صحيحه الخطبة التي ألقاها عمر بن الخطاب حاكياً واقعة مبايعة أبى بكر فى سقيفة بنى ساعدة وبعد أن أتى على المناقشة التي دارت بين أبى بكر وبعض الأنصار قال: « فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى فرقت من الاختلاف فقلت: ابسط يدك يا أبا بكر. فبسط يده ، فبايعته وبايعه المهاجرون ، ثم بايعته الأنصار » وفى باب مناقب أبى بكر من صحيح البخارى أيضاً

«أن أبا بكر الصديق قال للأنصار: بايعوا عمر بن الخطاب أو أبا عبيدة بن الجراح فقال عمر: بل نبايعك أنت ، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فأخذ عمر بيده فبايعه وبايعه الناس ».

فأنت ترى كيف بويع أبو بكر الصديق وليس حوله قوة مال ولاجند ولاسلاح ولم تصدر منه كلمة تؤذن بتهديد أو إكراه . وقصارى ماوقع في المحاورة أن بعض الأنصار قالوا للمهاجرين : منا أمير ومنكم أمير ورد عليهم أبو بكر بأن هذا الأمر لن يُعرف إلا لهذا الحي من قريش ، هم أوسط العرب نسباً ودارا . ثم أشار عليهم بمبايعة عمر بن الخطاب أو أبي عبيدة . ولما كثر اللغط وارتفعت الأصوات أوجس عمر خيفة من أن ينحدر بهم الاختلاف إلى عاقبة سيئة فلم يتمالك أن بسط يده إلى مبايعة أبى بكر وامتدت أيدى المهاجرين والأنصار على أثره فانعقدت البيعة من أهل الحل والعقد عن اختيار منهم ، ولوكفوا أيديهم ولم يتابعوه على المبايعة لم تنعقد كما نص عليه أبو المعالى في كتاب [ غياث الأمم ] ونحن نرى أن عمر بن الخطاب لم يبسط يده إلى المبايعة إلا بعد أن عرف أن معظم المهاجرين والأنصار يرون رأيه في أن أبا بكر الصديق أحق الناس بالخلافة . ومن شواهد هذا أن الحاضرين بسقيفة بني ساعدة لم يتباطئوا عن متابعة عمر في المبايعة . ثم إن أباً بكر الصديق جلس من الغد على المنبر وبايعه الناس البيعة العامة بعد بيعة السقيفة <sup>(٦٣)</sup> ، وهؤلاء المبايعون هم أصحاب رسول الله\_ صلى الله عليه وسلم\_ الذين جاهدوا في الله حق جهاده ، وتعلموا عن الرسول عليه السلام فضيلة الصراحة وعدم السكوت عن قول الحق ولو كانت الفاصلة بين الرءوس والأعناق ، وقد سمى عمر رضى الله عنه مبايعته فلتة ، لأنها لم تكن بعد إنهاء المشاورة .

قال ابن تيمية في [منهاج السنة] (١٤) شارحا هذا الأثر «ومعناه أن بيعة أبي بكر بودر إليها من غير تريث ولا انتظار لكونه كان معينا لهذا الأمركها قال عمر: ليس فيكم من تقطع إليه الأعناق مثل أبي بكر. وكان ظهور فضيلة أبي بكر على من سواه ، وتقديم رسول الله عليه وسلم له على سائر الصحابة أمراً ظاهرا معلوما ، فكانت دلالة النصوص على تعيينه تغنى عن مشاورة وانتظار وتريث ، بخلاف غيره فإنه لاتجوز مبايعته إلا بعد المشاورة والانتظار والتريث ».

<sup>(</sup>٦٣) ابن جرير الطبرى ج ٨ ص ١٨٢٨ طبعة أوربا .

<sup>(</sup>٦٤) ج ٣ ص ١١٨ .

ومع كونها فلتة لاتجعل مبايعة أبى بكر مأخوذة بالقهر والغلبة ، وتخلف بعض المهاجرين أو الأنصار عن البيعة حينا من الزمن لايحل بانعقادها ولايسلب عنها أن تكون مبايعة اختيارية ، إذ المدار على رأى الأغلبية ، وهي محل الاعتبار في سائر القوانين الدستورية ولاشك أن الأكثرية الساحقة يومئذ بايعت أبا بكر عن رضا واختيار ، ولو جرى الانتخاب بطريق الاقتراع السرى على العادة المألوفة اليوم لم يفز بالإمامة غير أبى بكر الصديق رضى الله عنه .

وأما عمر بن الخطاب رضى الله عنه « فقد عهد إليه أبو بكر الصديق بالخلافة وبايعه المسلمون بعد وفاة أبي بكر ، فصار إماماً لما حصلت له القدرة والسلطان بمبايعتهم (١٥٠) .

وأما عبّان رضى الله عنه فقصة مبايعته أن عمر بن الخطاب لما حضرته الوفاة ، وقيل له استخلف ، قال ما أجد أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر الذين توفى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وهو عنهم راض ، فسمى علياً وعبّان والزبير وطلحة وسعدا وعبد الرحمن وقال : يشهدكم عبدالله بن عمر وليس له من الأمر شيء ، ثم «إنه خرج طلحة والزبير وسعد باختيارهم وبتى على وعبدالرحمن بن عوف واتفتى الثلاثة على أن عبدالرحمن بن عوف لايتولى ، ويولى أحد الرجلين ، وأقام عبدالرحمن ثلاثا حلف أنه لم يغتمض فيها بكبير نوم ، يشاور السابقين الأولين والتابعين لهم بإحسان ويشاور أمراء الأنصار فأشار عليه المسلمون بولاية عبّان ، وذكر أنهم كلهم قدموا عبّان فبايعه لا عن رغبة أعطاهم إياها ولا عن رهبة أخافهم بها » (٢٦) وقال ابن تيمية « لم يصر عبّان باختيار بعضهم بل لمبايعة الناس له ، وجميع المسلمين بايعوا عبّان بن عفان لم يتخلف عن بيعته أحد » وقال الإمام أحمد « ما كان من القوم من بيعة عبّان كانت بإجاعهم » (٧٢).

وأما على بن أبى طالب رضى الله عنه . فبايعته لم تكن تحت رهبة قط ولا قامت تحت ظلال السيوف كما يزعم المؤلف بل «إن المهاجرين والأنصار اجتمعوا بعد مقتل عثان رضى الله عنه وأتوا علياً وقالوا : يا أبا حسن هلم نبايعك ، فقال : لاحاجة لى فى أمركم أنا معكم فن اخترتم فقد رضيت به ، فاختاروا والله فقالوا : مانحتار غيرك . ثم اختلفوا إليه مرارا ثم أتوه فى آخر ذلك فقالوا له : إنه لايصلح الناس إلا بإمرة وقد طال الأمر (٢٨) وفى دواية

<sup>(</sup>٦٥) منهاج السنة لابن تيمية ج ١ ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٦٦) منهاج السنة لابن تيمية ج ١ ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٦٧) منهاج السنة ج ١ ص ١٤٣ .

<sup>(</sup>٦٨) تاريخ بن جرير الطبرى ج ٥ ص ١٥٢.

أخرى «أنه قال لهم لاتفعلوا فإنى أكون وزيراً خير من أن أكون أميراً. فقالوا: لا والله مانحن بفاعلين حتى نبايعك ، قال: فنى المسجد فإن بيعتى لاتكون خفيا ، ولاتكون إلا عن رضى المسلمين . وقال عبدالله بن عباس: فلقد كرهت أن يأتى المسجد مخافة أن يشغب عليه ، وأبى هو إلا المسجد. فلما دخل دخل المهاجرون والأنصار فبايعوه ثم بايعه الناس (٢٩) ».

فقصد الشارع من إقامة الحلافة على رضا أهل الحل والعقد قد تحقق فى ولاية الحلفاء الراشدين رضى الله عنهم ، وسواء بعد ذلك أن تبايع الحليفة الحاصة ثم تبايعه العامة كما وقع فى ولايتى الصديق وعثمان بن عفان أو يعهد له الحليفة ويقع عهده موقع القبول ويعزز بمبايعة أهل الحل والعقد بعد كما وقع فى ولاية الفاروق ، أو يبايع مبايعة عامة فى آن واحد كما وقع فى ولاية على بن أبى طالب رضى الله عنه

ولماذا لايكون من المعقول أن توجد خلافة قائمة على اختيار أهل الحل والعقد ، وهو أمر يرجع إلى قوة إرادة الأمة ، ولقوة الإرادة في حياة الأمم وتمتعها بحقوقها تأثير بالغ وسلطان غالب .

مما يشهد به النظر وتؤيده التجربة أن الأمة متى كانت على بصيرة من حق ، وعرفت الطريق الهادى إليه لم تنشب أن ينقلب تفكيرها فيه عزماً صارماً ، وتقتحم كل عقبة تعترض في سبيلها، وإذا سمعت أمة تذكر غاية من العز وهي لاتتقدم إليها بخطوات سريعة، أو سمعتها تبدى الأسف لحق انفلت من يدها ، وهي لاتنشده بسعى متواصل ، فاعلم أنها لاتزال في طور الأماني والآمال ، ولم يبلغ إحساسها بتلك الغاية الشريفة أو ذلك الحق الضائع مبلغ الإرادة .

تعرف كلُّ قوة وإن كانت مسلحة أن إرادة الأمة قلاع لاتفتح ، وجيش لاينهزم ، فلا يكون منها إلا أن تخضع أمام سلطانها وتعصى داعى الأهواء فى مرضاتها ، رلايضطهد المستبد حقوق القوم إلا أن يفهم أن إحساسهم بها لايزال معدوما ، أو أن شمل إرادتهم مابرح فى تخاذل وشتات .

وما مثل الأمم فى أعمالها وقوة إرادتها إلا مثل السهم يخترق الهواء ويرسم خطا يمتد على قدر قوة الوتر الذي يدفعه ومتانة القوس التي ينفذ منها .

<sup>(</sup>٦٩) منه أيضاً في الصحيفة عينها .

فالأفراد الذين جلسوا على عرش الخلافة بقوة مسلحة وعاثوا فيه فسادا ، لم يلاقوا من الأمة قوة إرادة ، ولم تكن للأمة قوة إرادة لأن شعورها بحقوقها لم يكن عاما ، ولا يكون الشعور بالحق عاما لتقلص نور التربية والتعليم ، أو لاختلاف طرقها اختلافا يجعل الأذواق وطرق التفكير تتفاوت تفاوت بعيدا .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٥ « وما كان لأمير المؤمنين محمد الخامس سلطان تركيا أن يسكن اليوم يلدز لولا تلك الجيوش التي تحرس قصره ».

وكتب معلقا على هذا فى أسفل الصحيفة مانصه «كتبنا ذلك يوم كانت الحلافة فى تركيا وكان الحليفة محمد الحامس » .

لعل المؤلف كتب هذا الباب الثالث الذى هو فى الحلافة من الوجهة الاجتماعية قبل أن يؤلف الباب الأول الذى هو فى تعريف الحلافة والباب الثانى الذى هو فى حكم الحلافة فإنه ذكر فى ص ١١ من الباب الأول رسالة الحلافة التى نشرتها حكومة المجلس الكبير الوطنى بأنقرة ، وهى بالطبيعة متأخرة عن وفاة محمد الخامس ، ونقل فى ص ١٦ عن كتاب الحلافة أو الإمامة للأستاذ السيد محمد رشيد رضا ، وهذا الكتاب أيضاً لم يظهر بل لم يؤلف الحلافة أو الإمامة للأستاذ السيد محمد وفاة محمد الخامس . وأعجب من هذا أن المؤلف ذكر في أول سطر من هذه الصحيفة التي تحدث فيها عن محمد الخامس كتاب الحلافة أو الإمامة للسيد رشيد ، فلعله أيضا ألف شطر الصحيفة الأسفل قبل أن يؤلف شطرها الأعلى (٧٠٠).

أراد المؤلف أن يتحدث عن جهل المسلمين بمبادئ السياسة وأنواع الحكومات ويعلله بضغط الخلفاء والملوك ، فأملى على قلمه معنى هو أن الخلافة والملك لايرتكزان إلا على القوة القاهرة والسيوف المصلتة ، واستمر يلوكه فى جمل يَركب بعضها بعضا ، وعز عليه أن يفارقها حتى امتلأت بها خاصرتا كتابه ، وأوشك القارئ ألايفهم منها إلا أن المؤلف يبرق ويرعد على القوة الحاكمة من حيث أنها ذات شوكة وأعدت ما استطاعت من قوة الجند. والسلاح .

<sup>(</sup>٧٠) أتينا بهذه الكلمة وإن لم يكن لها مساس بالموضوع العلمى . خدمة للتاريخ حتى لا يتوهم القارئ أن محمدا الحامس توفى بعد انعقاد المجلس الكبير بأنقره .

قال ابن خلدون في مقدمته ((٧) «إن المغالبة والمانعة إنما تكون بالعصبية » وقال ((٢) «إن الملك إنما يحصل بالتغلب وإن التغلب إنما يكون بالعصبية » وقال «إن الدول العامة في أولها يصعب على النفوس الانقياد لها إلا بقوة قوية من الغلب ... فإذا استقرت الرياسة في أهل النصاب المخصوص بالملك في الدولة وتوارثوه واحدا بعد آخر في أعقاب كثيرين ودول متعاقبة نسبت النفوس شأن الأولية »

أخذ المؤلف ماقرره ابن خلدون فى سنة قيام الملك ، وأجراه على مشروع الخلافة فقال فى ص ٢٥ « لانشك مطلقا فى أن الغلبة كانت دائما عاد الخلافة ولايذكر لنا التاريخ خليفة إلا اقترن فى أذهاننا بتلك الرهبة المسلحة التى تحوطه والقوة القاهرة التي تظله والسيوف المصلتة التى تذود عنه ولولا أن نرتكب شططا فى القول لعرضنا على القارئ سلسلة الخلافة إلى وقتنا هذا ليرى على كل حلقة من حلقاتها طابع القهر والغلبة ».

تناول المؤلف ماقرره ابن خلدون وبسط القول فى تعليله من أن الملك لايحصل إلا بالتغلب ، وأخذ يضرب به قوله إن الخلافة راجعة إلى اختيار أهل الحل والعقد .

لاشك أن الفيلسوف ابن خلدون لايرى تعارضا بين مقالتيه لأنه يفرق بين الخلافة والملك ، وإن شئت تحقيق هذا البحث على وجه شرعى اجتماعي فإليك التحقيق :

عرف الإسلام أن في الناس طبيعة التعصب للقومية : وأن هذه الطبيعة كثيراً ماتطغى فتحمل صاحبها على التحيز لأخيه في القومية والوقوف في صف أنصاره وإن كان مبطلا.

عرف الإسلام ذلك فقرر مبادئ الأخوة والمساواة ، وأتى بما يهذب تلك الطبيعة ويقيم أودها حتى لاتحف بالقبيلة إلى معاضدة أخيها إذا نهض لإرغام حق أو إقامة منكر.

قد يأذن الإسلام للرجل أن يؤثر بمعروفه أو مساعدته ابن عشيرته ، أما عند تدبير مصلحة عامة أو تقرير حقوق مشتركة فيقطع النظر عن كل صلة ، ولايقيم لأى عاطفة وزناً ، إلا ماتقتضيه المصلحة وتشير به القوانين العادلة والآراء الراجحة ، ولمثل هذا وكل تعيين الخلافة إلى اختيار أهل الحل والعقد ، وجعل المسلمين في هذا الحق عصبة واحدة .

ليس من المتعذر على المسلمين أن يسيروا على هذه الخطة إذا لم يكن فى ذى العصبية القوية من الكفاية مايتحقق فى غيره من ذوى العصبيات الواهنة ، ومن المحتوم عليهم أن يختاروا

<sup>(</sup>۷۱) ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>۷۲)ص ۱۳۲.

من (٧٣) فيه المقدرة الكافية ويكونوا حوله قوة تنهزم أمامها كل عصبية قومية .

فإن كان ذو العصبية التي هي أشد وأقوى ، كافياً لهذا المنصب فللمسلمين أن يعدوا مايحوزه من هذه القوة الطبيعية ميزة يرجح بها على غيره الماثل له في سائر شروط الحلافة . وهذا مابني عليه ابن خلدون فهمه لحديث «الأئمة من قريش » ورأى أن نسب القرشية في الحديث إنما يرمى إلى مايحقق شرط الكفاية والقدرة على القيام بأعباء الحلافة وهو قوة الحامية ، وقد اختصت قريش لذلك العهد من بين سائر القبائل بقوة العصبية وشدة المراس ، وذكر أن من القائلين بنفي اشتراط القرشية في الحلافة القاضى أبا بكر الباقلاني (٢٤) حيث أدرك ماآلت إليه عصبية قريش من التلاشي والاضمحلال واستبداد ملوك العجم على الخلفاء (٥٠٠) .

فالحق أن ماقرره ابن خلدون من أن الملك لايحصل إلا بالقهر والغلبة لايجرى فى الخلافة فإنها قامت فى عهد الخلفاء الراشدين على البيعة الاختيارية ، والمؤلف نفسه تعاصت عليه الأدلة وخانته الشبه فلم يستطع أن يأتى بدليل أو شبهة على أن الخلافة فى سائر أطوارها لم تقم إلا على القهر والغلبة .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٧ « وطبيعي في الأمم المسلمة بنوع خاص ألا يقوم فيهم ملك إلا بحكم الغلب والقهر أيضًا » .

يذهب المؤلف إلى أن نظام الملكية لايقوم بين المسلمين عن اختيار منهم ، وزعم أن مبادئ الحرية والإخاء أو المساواة التي جاء بها الدين تقتضى ألا يقوم فيهم ملك إلا بالقهر والغلبة .

والحكومة \_ فى تقسيم أرسطو \_ إما ملكية أو ارستقراطية أو شعبية . وكل واحد من هذه النظم إما طبيعى وهو مايعمل لخير الأمة ، أو جائر وهو مايتصرف فى شئونها بغير حكمة .

فالملكية عند أرسطو قد تسير على منهج من العدل والنصح للرعية .

وقسم منتسكيو(٧٦) الحكومة إلى جمهورية وملكية واستبدادية ، والفرق بين الملكية

<sup>(</sup>٧٣) في الأصل: ما. [الناشر].

<sup>(</sup>٧٤) محمد بن الطيب [ ٣٣٨ ـ ٣٠٠هـ ٩٥٠ ـ ١٠١٣م] إمام الأشعرية فى عصره ، وأحد كبار المتكلمين فى مذهبها . [الناشر] .

<sup>(</sup>٧٥) مقدمة ص ١٦٢ طبعة بولاق.

<sup>(</sup>٧٦) [ ١٦٨٩ \_ ١٧٥٥م ] من مشاهيرمفكرى الاجتماع والسياسة الفرنسيين. [الناشر] ..

والاستبدادية أن الأولى تكون السلطة فيها بيد فرد يحكم بمقتضى قوانين مقررة ، والأخرى لا يرتبط الحاكم فيها بقانون ولاعرف بل يدير زمامها على مايشاء ويهوى . فالملكية عند منتسكيو تخالف الاستبدادية .

فالواجب إذا على المؤلف أن يبين ماذا يريد من الملك ، فإن الحكومة التي يرأسها فرد إذا كانت تعمل على طريق الحزم والشريعة العادلة لم نجد في مبادئ الإسلام ما يمنع من الإذعان لها والنصح في مؤازرتها.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٧ « من الطبيعي في أولئك المسلمين الذي يدينون بالحرية رأيا ويسلكون مذاهبها عملا ، ويأنفون الخضوع إلا لله رب العالمين ، ويناجون ربهم بذلك الاعتقاد في كل يوم سبع عشرة مرة على الأقل ، في خمسة أوقاتهم للصلاة ، من الطبيعي في أولئك الأباة الأحرار أن يأنفوا الخضوع لرجل منهم أو من غيرهم ، ذلك الخضوع الذي يطالب به الملوك رعيتهم ، إلا خضوعاً للقوة ونزولا على حكم السيف القاهر ».

يقول الكواكبي (٧٧) في [طبائع الاستبداد] (٨٧) « بني الإسلام بل كافة الأديان على لا الله ، ومعنى ذلك أنه لايعبد حقا سواه ، أى سوى الصانع الأعظم ، ومعنى العبادة التذلل والخضوع ، فيكون معنى لا إله إلا الله : لايستحق التذلل والخضوع شيء غير الله ، فهل والحالة هذه يناسب المستبدين أن يعلم عبيدهم ذلك ويعملوا بمقتضاه . كلا ثم كلا ... ولهذا ما انتشر نور التوحيد في أمة قط إلا وتكسرت بها قيود الأسر » .

حق مايقول الكواكبي ثم مايقول المؤلف من أن الإسلام يرفع همم أتباعه ويزكى نفوسهم من الخضوع إلى رجل منهم أو من غيرهم متى حاول اضطهادهم أو العبث بحقوقهم .

أما إذا عرفوا من الرئيس المسلم عدلا واستقامة فإنهم يبذلون له حسن الطاعة ويمحضون له النصيحة ، ويكون صعوده على عرش الحلافة برضا واختيار منهم ، وليس فى هذا غضاضة على ما أشربوه فى قلوبهم من مبادئ الحرية والمساواة وإخلاص العبودية لله ، فإن الذى لقنهم الحرية والمساواة وأمرهم بالإخلاص فى توحيده هو الذى قال لهم « يأيها الذين آمنوا أطيعوا

<sup>(</sup>۷۷) عبد الرحمن الكواكبي [ ۱۲۷۰ ـ ۱۳۲۰هـ ۱۸۵۶ ـ ۱۹۰۲م ] أحد المجددين للفكر الإسلامي الحديث. [الناشر].

<sup>(</sup>۷۸) ص ۳٤.

الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » (٧٩) ثم إن الرعية التي كان يسوسها عمر بن الخطاب أو عمر بن عبد العزيز كانت تمد رقابها إلى أميرها طائعة ولم تفقد شيئاً من حريتها ولا إخلاص العبادة لخالقها .

## \* \* \*

قال المؤلف فى ص ٢٨ « إنما الذى يعنينا فى هذا المقام هو أن نقرر لك أن ارتكاز الخلافة على القوة حقيقة واقعة ، لاريب فيها . وسيان بعد ذلك أن يكون هذا الواقع المحسوس جاريا على نواميس العقل أم لا ، وموافقا لأحكام الدين أم لا » .

ملأ المؤلف آذاننا بكلام يدور على أن الخلافة والملك لم يرتكزا إلا على القوة والرهبة ، ثم انقلب إلى حرفة التشكيك الذى آلى على نفسه ألا يخرج بنا من بحث حتى يحاول أن يفتننا به مرة أو مرتين.

ونحن نلفت النظر عن الرأى المطوى فى صدر المؤلف ، ونلق الكلمة الفاصلة فنقول : إن ارتكاز البيعة على القوة والسلطان دون أن يكون لأهل الحل والعقد فيها اختيار ، غير جار على نواميس العقل ولاموافق لما أرشد إليه الدين ، وكذلك الدين والعقل السليم لايختلفان فى حكم .

أما استناد الخلافة بقوة الجند والسلاح بعد قيامها على قاعدة اختيار الأمة فأمر ينطبق على قوانين العقل بغير تردد ، وحق تهدى إليه الشريعة بحث وتأكيد ، فإن القصد من إقامة السلطان كف الأيدى العادية على الحقوق ، فوجب إعداد القوة من جند وسلاح لمكافحة الأعداء والبغاة ، وحاية حرم الشريعة من أن تعبث ما يد آثمة أو نفس ماردة .

وعلى الأمة اليقظة أن تتخذ من التدابير ما يمكنها من مشاركة الخليفة في تصريف هذه القوة المسلحة حتى إذا خاب ظنها فيه وأخذه الاستبداد بالإثم وجدت الطريق إلى اتقاء بأسه وكف يده أمراً ميسوراً.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٨ « لامعنى لقيام الخلافة على القوة والقهر إلا إرصادهما لمن يخرج على مقام الخلافة أو يعتدى عليه ، وإعداد السيف لمن يمس بسوء ذلك العرش ، ويعمل على زلزلة قوائمه » .

<sup>(</sup>٧٩) النساء: ٥٩.

لابد للخلافة من أن تتقلد سيفا وترتدى بإرهاب لتتقى خطر عدو هاجم أو متحفز ، وتقمع شرمن يثير فتنة يضطرب لها نظام الأمن والسلام ، وقد أتى عليها حين من الدهر وهى لاتنتضى حسامها ولا تلمع بإنذارها ووعيدها إلا فى وجه عدو يتربص بالمؤمنين الدوائر ، أو ثائر عصفت به ريح الأهواء وما له فى أولى الألباب من ولى ولا عاذر . وأدركها زمن بعدت فيه عن حقيقتها فخلطت عملا صالحا وآخر سيئا ، وربماكان إثمها فى بعض الأحيان أكبر من نفعها وليس إصلاح شأنها وإعادتها إلى سيرتها المثلى ممن يغارون على مصلحة الشرق واتحاد شعوبه بعيد .

# \* \* \*

قال المؤلف في ص ٢٩ « وإذا كان في هذه الحياة الدنيا شيء يدفع المرء إلى الاستبداد والظلم ، ويسهل عليه العدوان والبغي ، فذلك هو مقام الخلافة ، وقد رأيت أنه أشهى ماتتعلق به النفوس ، وأهم ما تغار عليه . وإذا اجتمع الحب البالغ والغيرة الشديدة ، وأمدتهما القوة الغالبة فلاشيء إلا العسف ، ولاحكم إلا السيف » .

الظلم والاستبداد ينشآن عن علتين :

أولاهما: أن يحمل الحاكم بين جنبيه أهواء غالبة ونفساً غير زاكية، وثانيتهما: جهل الأمة وتخاذلها بحيث لايتحد زعاؤها على تقويمه بالتي هي أحكم وأقطع لدابر الاستبداد، وقد بنيت الحلافة بحق على مايتوقى به من هاتين العلتين الفاقرتين، فجاء في شروط الحليفة أن يكون عالما عادلا، وجاء في واجبات الأمة أن تشاركه في الرأى وتقوم على مراقبته وحمله على طريق العدل بالوسائل الكافية.

فإن وقع من الخليفة استبداد أو عدوان فالتبعة ملقاة على عنق الأمة لا على مشروع الحلافة . ولوكان مقام الحلافة يحمل بطبيعته على الاستبداد والبغى لم ترفع العدالة رأسها ، ولم تنشط الحرية من عقالها يوم جلس عليه الخلفاء الراشدون ومن حذا حذوهم كعمر بن عبد العزيز رضى الله عنه .

#### \* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٠ « من هنا نشأ الضغط الملوكي على حرية العلم واستبداد الملوك بمعاهد التعليم » .

نحس المؤلف حظ المسلمين في السياسة فكففنا شيئا من غلوائه ، وما راعنا منه الآن إلا أن

يلصق بملوك الإسلام وصمة الضغط على حرية العلم ويطلق العبارة بكل صراحة كأنه لايشعر بأن في الدنيا شيئاً يقال له التاريخ .

أيريد منا أن نطارحه الحديث فى النهضة العلمية الإسلامية فنقف به على مبدأ نشأتها ، أو نمر به على سائر أطوارها ، ونريه كيف كان الملوك والأمراء يسعدونها بالترجمة وإنشاء المدارس وتأسيس المكاتب وإجلال العلماء وإسباغ النعم على المؤلفين ؟ إنا عن تفصيل الحديث فى هذا السبيل لنى شغل ، ولا طاقة لنا إلا بأن نلق على الحكومات الإسلامية نظرة إجالية ، ونقول فيها كلمة يطل منها القارئ على الحقيقة ليشهد على بينة بأن المؤلف يباهت المسلمين وملوكهم على مسمع من التاريخ ومرأى من مآثرهم الباقية .

قامت دولة بنى أمية وكانت هممهم مصروفة إلى فتح البلاد وتوسيع نطاق الدولة الإسلامية ، فلم تتوجه عنايتهم إلى الزيادة على مابين أيديهم من علوم إسلامية أو عربية سوى ماجاء فى التاريخ من أن معاوية بن أبى سفيان رضى الله عنه كان «يستمر إلى ثلث الليل فى أخبار العرب وأيامها والعجم وملوكها وسياستها لرعيتها وسائر ملوك الأمم وحروبها ومكايدها وسياستها لرعيتها وغير ذلك من أخبار الأمم السالفة (٨٠٠) » أو ما قام به خالد بن يزيد بن معاوية (١٨٠) من نفسه فاستقدم راهبا روميا من اسكندرية وأخذ عنه صناعة الكيمياء ثم أمر بنقلها إلى العربية ، وكذلك عرّب ماسر جويه أحد الأطباء المعاصرين لعبد الملك بن مروان (٢٨٠) كتابا فى الطب وبتى فى خزائن الكتب بالشام ولما تولى عمر بن عبد العزيز أخرجه منها وأصبح متداولا فى أيدى الناس ، وجاء فى [الفهرست] (٢٨٠) لابن النديم (١٩٨) أن أبا العلاء سالما كاتب هشام بن عبد الملك نقل من رسائل أرسطو إلى الاسكندر ..

انقرضت دولة بنى أمية فى المشرق ولم ينهضوا بما عند الأمم الأخرى من علوم حكمية وفلسفية للعذر الذى أومأنا إليه ، ولكنهم لم يضطهدوا عالما لعلمه ولم يقطعوا سبيل علم دون مبتغية .

ثم خانمهم بنو العباس وقد اتسع نطاق المالك الإسلامية واستحكمت عرى الدولة ، فما

<sup>(</sup>۸۰) مروج الذهب للمسعودي ج ۲ ص ۵۷ طبعة بولاق.

<sup>(</sup>٨١) [ ٩٠هـ ٧٠٨م ] من حكماء بنى أمية وعلمائهم . وأول من سعى لترجمة علوم الصنعة إلى العربية . [الناشر] . (٨٢) [٢٦ – ٨٦هـ ٦٤٦ – ٢٠٠٥م ] أحد أبرز خلفاء بنى أمية . [الناشر] .

<sup>(</sup>۸۳) ص ۱۱۷ .

<sup>(</sup>٨٤) ابن النديم [ ٤٣٨هـ ١٠٤٧م ] أول من صنف في التآليف كتابه [ الفهرست ] . [الناشر] .

استقرت مقاليد الخلافة بأيديهم حتى نهضوا بالعلوم على اختلاف فنونها ، فعنى المنصور بنقل علوم الهندسة والطب والنجوم وتتابع الخلفاء على هذه الخطة المحمودة ، والنهضة العبقرية للخليفة المأمون أشهر من أن يشار إليها بالبنان ، وظلت هذه النهضة قائمة يشد أزرها الخليفة عقب الخليفة حتى أصبحت علوم اليونان والفرس وغيرهما تدرس بلسان عربى مبين.

وهن عظم الجلافة العباسية وهيض جناحها فظهر حولها دول فى الشام ومصر وفارس وخراسان وغيرها ، كدولة بنى بويه وبنى حمدان وبنى زياد وبنى سامان والدولة الغزنوية والسلجوقية ، وملوك هذه الدول القائمة على أطلال الجلافة العباسية «اقتدوا بخلفاء النهضة فى ترغيب أهل العلم واستقدامهم إلى عواصمهم فى القاهرة وغزنة ودمشق ونيسابور واصطخر وغيرها (٨٥) ».

ومن أشهر رجال هذه الدول وأعظمهم أثراً فى إحياء العلم ورفع لوائه منصور بن نوح السامانى (٢٨) ، ومحمود بن سُبكتكين الغزنوى ، وسيف الدولة بن حمدان ، وسابور بن أردشير (٢٨) وزير بهاء الدولة بن بويه ، ونظام الملك (٨٨) وزير السلطان السلجوقى ، وقابوس ابن وشمكير الزيرى ، ويعقوب بن كلس وزير العزيز بالله ثانى ملوك الدولة الفاطمية والصاحب بن عباد وزير مؤيد الدولة بن بويه إلى غير هؤلاء من ملوك ووزراء عرفوا قيمة العلم وخلوا سبيل الأفكار تتمتع علاذه وتنفق من طيباته كيف تشاء.

وإذا سرحنا الطرف في دول الأندلس والمغرب رأينا كثيراً من ملوكها شادوا صروح العلم وأوسعوا ميدان المناقشة في فنونه مثل الحكم المستنصر بالله الحليفة بقرطبة ، ويوسف بن عبد المؤمن سلطان مراكش ، وغيرهما من ملوك الطوائف ، وبعض ملوك الدولة الحفصية والدولة الحسينية في تونس .

ولعَل المؤلف قرأ فى بعض الكتب أن من طبائع الاستبداد الضغط على العلم ، فضم إلى هذه النظرية مايعتقده من أن خلفاء الإسلام وملوكه مستبدون ، فانتظم له قياس منطقى من

<sup>(</sup>۸۵) تاریخ التمدن الإسلامی ج ۳ ص ۱٦۹.

<sup>(</sup>٨٦) ملك بخارى وما وراء النهر وهو أول من أنشأ مكتبة عامة في الإسلام.

<sup>(</sup>٨٧) أنشأ مكتبة عامة ببغداد سنة ٣٨٣ وإليها أشار أبو العلاء المعرى بقوله :

وغنت لنا في دار سابور قينة من الورق مطراب الأصائل مهباب.

الشكل الأول ، وهو ملوك الإسلام مستبدون ، وكل مستبد يضغط على العلم ، فالنتيجة : ملوك الإسلام يضغطون على العلم .

ولكن ماذا ينفع هذا القياس ، والتاريخ الصحيح يشهد بأن خلفاء الإسلام وملوكه رفعوا لواء العلم ، ومنهم انبعث أشعته إلى الشرق والغرب ، قال روبودان الإنجليزى في كتاب تاريخ الموسيق (٨٩) « بعد فتح بلاد الفرس أصبحت ينابيع العرفان تنهمر إلى العرب على طريق دمشق وحلب واسكندرية وتجرى على سواحل إفريقية الشمالية إلى بلاد أسبانيا حتى انتهت إلى قرطبة التي أنشأها الأمويون فأصبحت مركز العلوم والمعارف إلى أنحاء أروبا » وقال « إن العرب في القرون الوسطى كانوا حملة العلم والعرفان إلى بقية أنحاء العالم ، وبينا كانت أوروبا غارقة في أشد دياجير الجهل ظلاماً كان الخلفاء في بغداد عاصمة ملكهم وقد بلغوا أعلى شأو في المدنية والعرفان لأنهم كانوا ملوكا لمالك عظيمة تمتد من نهر الغنج شرقا إلى المحيط الأطلنتيكي غربا حيث توجد طنجة (٩٠) »

وقال « وبفضل سهرهم ( يعني خلفاء قرطبة ) على العلوم أصبح أطباء العرب وفلاسفة قرطبة حملة راية العلم في العالم » (٩١) .

وإذا حكى التاريخ أن المتوكل العباسي (٩٢) في الشرق والمنصور بن أبي عامر (٩٣) في الغرب اضطهدا الفلسفة فذلك شيء لأيُذكر إزاء النهضة التي قام بها غيرهما من ملوك وأمراء يخرجنا عدهم وعد مآثرهم العلمية إلى إسهاب لايسعه المقام

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٠ « ذلك تأويل مايلاحظ من قصور النهضة الإسلامية في فروع السياسة ، وخلو حركة المسلمين العلمية من مباحثها » .

قد أريناك أن ملوك الإسلام كانوا يساعدون على توسيع دائرة المعارف ويقبلون ماتنتجه

<sup>(</sup>۸۹) ص ۳۸۲ طبع لندن سنة ۱۸۹۳.

<sup>(</sup>۹۰) ض ۹۸۶.

<sup>(</sup>۹۱) منه ص ۳۸۹

<sup>(</sup>٩٢) المتوكل العباسي [ ٢٠٦ – ٢٤٧هـ ٨٦١ – ٨٦١م ] به يبدأ العصر العباسي الثانى ، وفيه سيطر العسكر الماليك على الحلافة . [الناشر] .

<sup>(</sup>٩٣) محمد بن عبد الله [٣٦٦ ـ ٣٩٦هـ ٩٣٨ ـ ٢٠٠٢م] أمير الأندلس في دولة المؤيد الأموي. [الناشر].

العقول السليمة باحتفاء وترحاب ، وقد كانت الكتب السياسية تؤلف بمرأى منهم ومسمع ، وكثير منها يؤلف من أجل صاحب الدولة أو وزيره ، مثل كتاب سياسة المالك فى تدبير المالك ألفه ابن أبى الربيع للمعتصم العباسى ، وكتاب نهج السلوك فى سياسة الملوك ألفه الشيخ عبد الرحمن بن عبد الله لصلاح الدين الأيوبى ، وكتاب لطائف الأفكار وكاشف الأسرار فى علم السياسة ألفه القاضى حسين السمرقندى للوزير إبراهيم باشا ، وبعض هذه الكتب يقدمه مؤلفه بنفسه إلى الملك كما قدم ابن خلدون نسخة من مقدمة تاريخه إلى صاحب تونس أبى العباس الحفصى ، ثم إلى السلطان برقوق صاحب مصر.

بل كان من رجال الدولة من يؤلف فى السياسة ، كها ألف القاسم أبو دلف أحد قواد المأمون ثم المعتصم كتاب سياسة الملوك<sup>(١٤)</sup> وألف عبيد الله بن عبدالله بن طاهر ولى الشرطة ببغداد رسالة فى السياسة الملوكية (٩٥).

قال المؤلف في ص ٣١ « لو وضعنا هذا الكتاب كله في بيان الضغط الملوكي الإسلامي على كل علم سياسي ، وكل حركة سياسية أو نزعة سياسية لضاق هذا الكتاب وأضعافه عن استيعاب القول في ذلك ، ثم لعجزنا عن بيانه على وجه كامل » .

اقتحم المؤلف فى هذه العبارة شططا لايقع فيه خبير بالتاريخ عارف بقيمة الأمانة فى العلم . طالع أيها القارئ كتب التاريخ كتاباً كتاباً ، وقلبها إن شئت صحيفة صحيفة ، فلا أحسبك تعثر على مثال يشهد بأن ملكاً من ملوك الإسلام غضب لكتاب ألف فى السياسة أو كره للناس أن يترجموا كتابا فى السياسة أو عنف شخصا ألف فى السياسة أو أصدر إنذارا على التأليف فى السياسة .

ضغط بعض ملوك الإسلام على الفلسفة كما قصصناه عن المتوكل العباسي والمنصور بن أبي عامر لاعتقاد ضررها أو تقربا من قلوب العامة ، ولاتكاد تعلم أن أحدا منهم اضطهد علم السياسة إلا ماكان من السلطان عبد الحميد (٩٦) الذي انتهى به الاستبداد والضغط على حرية الفكر إلى غاية لم يسبق لها نظير ، ومن ذلك الاستبداد المتناهى تعلم عبد الرحمن الكواكبي كيف يؤلف كتابي [طبائع الاستبداد] و [جمعية أم القرى].

<sup>(</sup>٩٤) ترجمته في ابن خلكان.

<sup>(</sup>٩٥) فهرست ابن النديم ص ١١٧.

<sup>(</sup>٩٦) السلطان عبد الحميد [ ١٢٥٨ ــ ١٣٣٦هـ ١٨٤٢ ــ ١٩١٨م ] من أشهر سلاطين الدولة العثمانية في العصر الحديث . وفي ظل سلطنته تحولت الامهراطورية إلى دولة الرجل المريض!. [الناشر].

قال المؤلف في ص ٣٦ « لوثبت عندنا أن الأمة في كل عصر سكت على بيعة الإمامة فكان ذلك إجهاعا سكوتيا ، بل لو ثبت أن الأمة بجملتها وتفصيلها قد اشتركت بالفعل في كل عصر في بيعة الإمامة واعترفت بها ، فكان ذلك إجهاعا صريحا ، لو نُقل إلينا ذلك لأنكرنا أن يكون إجهاعا حقيقيا ، ولرفضنا أن نستخلص منه حكما شرعيا وأن نتخذه حجة في الدين . وقد عرفت من قصة يزيد كيف كانت تؤخذ البيعة ويغتصب الإقرار » .

اندفع المؤلف يخوض فى الإجماع على غير بينة منه ويورد على الطعن فى انعقاده فى مسألة الإمامة قصة يزيد بن معاوية . علماء الإسلام فى ناحية ، وصاحب كتاب الإسلام وأصول الحكم فى ناحية أخرى .

يظهر جلياً أن المؤلف اشتبه عليه الإجاع على وجوب نصب إمام بالإجاع على مبايعة إمام بعينه ، والذى يتحدث عنه أهل العلم إنما هو وجوب نصب الإمام ، وهذا الوجوب لم يحدث فيه خلاف بين أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ والتابعين لهم بإحسان ، وأما مبايعة إمام خاص فيكفى فى انعقادها اتفاق جاعة من أهل الحل والعقد بحيث تكون كلمتهم العليا على من خالفهم . قال إمام الحرمين فى كتاب [ غياث الأمم ] (٧٠) « اتفق المنتمون إلى الإسلام على تفرق المذاهب وتباين المطالب على ثبوت الإمامة » ثم قال « الإجاع ليس شرطا فى عقد الإمامة بإجاع » .

فاستدلال المؤلف على إبطال الإجماع فى حكم الخلافة بعدم الإجماع على ولاية يزيد ، منطق يترفع عنه أصحاب الأقيسة الشعرية (٩٨) ولا يأتيه المولعون بالمغالطات إلا أن يصوغوه فى أسلوب أبرع من أسلوب المؤلف وأخفى .

※ ※ ※

قال المؤلف في ص ٣٧ « وقد زعم الإنكليز أن أهل الحل والعقد من أمة العراق انتخبوا في ص ٣٧ » وقد زعم الإنكليز أن يكون قد خالف في ذلك نفر قليل لا يعتد بهم ، كأولئك الذين دعاهم ابن خلدون من قبل شواذ »

<sup>(</sup>٩٧) توجد نسخة منه في الخزانة التيمورية.

<sup>(</sup>٩٨) القياس: قول مؤلف من أقوال إذا وضعت لزم عنها ، بذاتها ، لا بالعرض قول آخر غيرها اضطرارا. والقياس الشعرى هو: قياس لايوقع تصديقا البتة ، ولكن تخييلا يرغب النفس فى شىء أو ينفرها ويقززها أو يبسطها أو يقبضها . [الناشر].

ماكان للمؤلف أن يتهجم على علم راسخ القواعد محكم المبانى فيخلطه بالمجون ويضرب له أمثالاً لا تلتقي معه في نسق وإن كان الحديث ذا شجون .

الإجماع الذى يستند إليه فى تقرير الأحكام هو اتفاق مجتهدى الأمة على حكم شرعى ، وهو فى قضية الخلافة وجوب نصب الإمام . أما مبايعة الشخص المعين فإنه لايشترط فيها اتفاق مجتهدى الأمة بل المدار فى انعقادها على جماعة من أهل الحل والعقد وإن لم يكن من بينهم مجتهد أصلا .

فإيراد المؤلف قصة يزيد (٩٩) طعنا في الإجماع المستدل به على حكم الخلافة تحبط في ليل دامس ، والانتقال منها إلى قصة فيصل وتمثيل من خالفوا في انتخابه بمن دعاهم ابن خلدون شواذ خيال لاتقبله أذواق أهل العلم ، وشاهد يوضح أن المؤلف لايفرق بين الإجماع على وجوب الخلافة والاتفاق على مبايعة شخص بعينه .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٧ « لو ثبت الإجاع الذي زعموا لماكان إجماعا يعتد به ، فكيف وقد قالت الحوارج لايجب نصب الإمام أصلا ، وكذلك قال الأصم من المعتزلة ، وقاله غيرهم أيضا ، كما سبقت الإشارة إليه . وحسبنا في هذا المقام نقضا لدعوى الإجماع أن يثبت عندنا خلاف الأصم والحوارج وغيرهم ، وإن قال ابن خلدون إنهم شواذ » .

لم يخالف فى وجوب الإمامة جميع الخوارج ، وإنما المخالفون طائفة منهم وهم النجدات ، وقد نقلنا لكم آنفا قول ابن حزم فى كتاب [الفصل]: اتفق جميع أهل السنة وجميع المرجئة وجميع الشيعة وجميع الحوارج على وجوب الإمامة ، وأن الأمة يجب عليها الانقياد لإمام عادل .... حاشا النجدات من الخوارج أما الأصم فقد قال إمام الحرمين فى تفنيد رأيه «نصب الإمام عند الإمكان واجب ، وذهب عبد الرحمن بن كيسان (هوالأصم) إلى أنه لا يجب ويجوز ترك الناس أخيافا (١٠٠٠) يلتطمون ائتلافا واختلافا . لا يجمعهم ضابط ، ولا يربط شتات رأيهم رابط . وهذا الرجل هجوم على شق العصا ، ومقابلة الحقوق بالعقوق . لا يهاب حجاب رابط ولا يسمى إلا عند الإنسلال عن ربقة الإجاع ، والحيد عن سنن الاتباع . وهو مسبوق بإجاع من أشرفت عليه الشمس شارقة وغاربة ، واتفاق والحيد عن سنن الاتباع . وهو مسبوق بإجاع من أشرفت عليه الشمس شارقة وغاربة ، واتفاق

<sup>(</sup>٩٩) يزيد بن معاوية ، ثانى خلفاء بنى أمية . [الناشر].

<sup>(</sup>١٠٠) الأخياف\_ بسكون الحاء\_ المحتلفون. [الناشر].

مذاهب العلماء قاطبة » فالتحقيق أن مخالفة هذه الطائفة فى قضية الخلافة لا يعتد بها وليس لها فى الطعن على الإجماع من أثر ، ولانجعل أقوالهم لاغية لكونهم من الطوائف التى يراها أهل السنة على غير حق فإن خلاف أمثالهم فى الأحكام الشرعية يمنع من انعقاد الإجماع كما هو المختار عند الغزالى (١٠١) والآمدى (١٠٠) وغيرهما ، وإنما نصرف النظر عن مخالفتهم هذه لوجهين :

أحدهما: أن خلافهم طرأ بعد انعقاد الإجماع ممن تقدمهم على وجوب نصب الإمام ، وحدوثُ قول بعد انقراض العصر الذي انعقد فيه الإجماع على حكم شرعى مردودٌ على وجه صاحبه .

ثانيها: أنهم قيدوا مخالفتهم بحال وعلقوها على أمر لم تجربه السنن الكونية فى هذه الحياة، وهو تواطؤ الأمة على العدل وتنفيذ أحكام الله فيما بينهم، وهذا التواطؤ مما دلت التجارب والمشاهدات الطويلة على أنه خارج عن طبيعة البشر إلا أن ينقلب الناس ملائكة لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون والأشبه أن يكون خارق الإجماع فى مثل هذا الحكم الواضح مدفوعا بهوى يعمى عليه الدليل الساطع، وكذلك نقل أبو منصور البغدادى (١٠٣) ما يؤيد أن الأصم كان يخرق الإجماع استسلاما لأهوائه فقال فى كتاب [الفرق بين الفرق] «قال (يعنى الأصم): لا تنعقد (أى الإمامة) بإجماع عليها وإنما قصد بذلك الطعن فى إمامة على رضى الله عنه لأن الأمة لم تجتمع عليه لثبوت أهل الشام على خلافه إلى أن مات ، فأنكر إمامة على ، مع قوله بإمامة معاوية لاجتماع الناس عليه بعد قتل على رضى الله عنه » .

\* \* 3

قال المؤلف في ص ٣٣ « عرفت أن الكتاب الكريم قد تنزه عن ذكر الخلافة والإشارة إليها ، وكذلك السنة النبوية قد أهملتها ، وأن الإجماع لم ينعقد عليها ، أفهل بقي لهم من دليل في الدين غير الكتاب أو السنة أو الإجماع ؟» .

قبل أن نأخذ في مناقشة هذه المزاعم نذكر القارئ بأمر تناولنا البحث فيه آنفا وهو أن بحث

<sup>(</sup>١٠١) أبو حامد الغزالى [٤٥٠\_ ٥٠٠ هـ ١١٥٨ \_ ١١١١١ م] حجة الإسلام . وأبرز مفكرى عصره . وأحد الأثمة الذين طوروا المذهب الأشعرى . [الناشر] .

<sup>(</sup>١٠٢) سيف الدين على بن محمد الآمدى [ ٥٥١ \_ ١٣٥هـ ١١٥٦ \_ ١٢٣٣م ] من علماء الأصول المبدعين في الكلام والأصول . [الناشر] .

<sup>(</sup>١٠٣) عبد القاهر بن طاهر البغدادي [ ٤٢٩هـ ١٠٣٧م ] من علماء الأصول ، وكتاب الفرق والملل والنحل . [ الناشر ] .

الحلافة يرجع إلى النظر في حكم عملي لا في عقيدة من عقائد الدين ، ومما يترتب على الفرق بين الأحكام العملية والعقائد أن الأحكام العملية يكتني فيها بالأدلة المفيدة ظنا راجحا ، وأما العقائد فإنها لاتقوم إلا على براهين قاطعة .

ونضع بين يدى القارئ أيضا أن العدول عن ظواهر الألفاظ وتأويلها إلى غير مايفهمه أسلوبها العربي من المعانى الجليلة غير مسموع في مقام المناظرة ، فإن الألفاظ في سائر اللغات تحتمل الصرف إلى معان غير مقصودة ، وذلك بما يدعى فيها من نحو الحذف والمجاز من غير دليل ثابت أو قرينة قائمة .

ونتخلص من هذا إلى أن سن الشريعة في إرشادها أن تعنى بالأحكام أو الحقائق التي شأنها الغموض فتدل عليها بتصريح وتأكيد حسب أهمية الحكم وبعده من متناول العقول ، ولهذا لم ترد فيها أوامر بما تدعو إليه الطبائع وإن كانت مفروضة لحفظ النفس أو النسل مثل الأكل والشرب والنكاح ، إلا في سياق الإرشاد إلى معنى زائد على أصل الفعل ، كقوله تعالى : «كلوا واشربوا ولاتسرفوا » (١٠٠) وقوله تعالى : « فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع » (١٠٠) فلا غضاضة على حكم الخلافة إذا لم يرد به القرآن يتلى ، إذ ليست الخلافة شيئاً زائداً على إمارة عامة تحرس شعائر الدين وتسوس الناس على طريق العدل ، ولم يكن وجه المصلحة من إقامة هذه الإمارة بالخنى الذي يحتاج إلى أن يأتى به قرآن صريح . ولكن وراء ذلك أشياء أخرى قد تنازع فيها الأهواء أو تختلف فيها الآراء كإطاعة السلطان العادل أو اشتراط أن يكون زمام الحكم في يد مسلم فأرشد القرآن إلى الأولى منطوقا وإلى الثانى مفهوما بقوله : « يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » (١٠٠١) وقد نبهنا فيما سلف على أن النظر في وجه الأمر بإطاعة أولى الأمر يقتضى وجوب إقامتهم فالقرآن لم يصرح بحكم الإمارة العامة اكتفاء بما بثه في تعاليمه من الأصول التي تبينها السنة ويرجع إليها الراسخون في العلم عند الحاجة إلى الاستنباط ، ولأن في الأمر بإطاعة أولى الأمر عبرة لأولى الألباب .

فقول المؤلف : إن القرآن قد تنزه عن ذكر الخلافة والإشارة إليها ، كلمة لاتليق بأدب عالم شرعى ، ولكن الهوى كالزجاجة الملونة بسواد ، تضعها على بصرك فتريك الأشياء بعد أن تجرى

<sup>(</sup>١٠٤) الأعراف: ٣١.

<sup>(</sup>١٠٥) النساء: ٣.

<sup>(</sup>١٠٦) النساء: ٥٥.

عليها صبغة من لونها البهيم « وإذا صار الهوى بعض مقدمات الدليل لم ينتج إلا مافيه اتباع الهوى (١٠٧) »

وأما السنة فقد وردت أحاديث صحيحة ذكر فيها الحليفة والإمام والبيعة والأمير، وقد جاءت هذه الأحاديث في أغراض متعددة ومعان مختلفة . فمنها ماجاء في بيان أن الإمام مسئول عما يفرط في حق الرعية كقوله عليه الصلاة والسلام ـ فيما رواه البخاري ــ «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته فالإمام الذي على الناس راع وهو مسئول عن رعيته والرجل راع على أهل بيته وهو مسئول عن رعيته (١٠٨) » ومنها ماجاء في الأمر بملازمة الإمام وعدم الخروج عنه كحديث « تلزم جماعة المسلمين وإمامهم (١٠٩) » ومنها ماورد في بيان حكم من حاول الخروج عليه كحديث « من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد يريد أن يشق عصاكم أو يفرق جماعتكم فاقتلوه (١١٠) » وحديث « إذا بويع لحليفتين فاقتلوا الآخر مهما (١١١) » وحديث « من بايع إماما فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه فليطعه إن استطاع فإن جاء آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر (١١٢٠) » ومنها ماجاء في مساق الإخبار عن وجود الخلفاء وقرن بذلك الإخبار الأمر بالوفاء ببيعة الأول كحديث «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي خلفه نبي وإنه لانبي بعدي وستكون خلفاء فتكثر » قالوا فما تأمرنا ؟ قال « فواببيعة الأول فالأول (١١٣) » ومنها ماورد مورد الإنكار والوعيد عن نكث اليد من طاعة الإمام وأن يموت المسلم وليس في عنقه بيعة كحديث « من خلع يداً من طاعة لتى الله يوم القيامة لاحجة له ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية (١١٤) » وَهَذَا الحَديثُ وإن لم يرد فيه ذكر الإمام ولا الخليفة فإن الأحاديث السابقة تفسره . ومنها ماورد في وصف خيار الأئمة وشرارهم كحديث « خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ويصلون عليكم وتصلون عليهم ، وشرار أئمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم

<sup>(</sup>۱۰۷) موافقات الشاطبي ج ٤ ص ١١١ طبع تونس.

<sup>(</sup>۱۰۸) بخاری ج ۹ ص ۲۲ طبع بولاق.

<sup>(</sup>١٠٩) بخاری ج ۹ ص ٥٢ ومسلم ج ٦ ص ٢٠ طبع القسطنطينية .

<sup>(</sup>۱۱۰) مسلم ج ٦ ص ٢٣.

<sup>(</sup>۱۱۱) مسلم ج 7 ص ۲۳.

<sup>(</sup>۱۱۲) مسلم ج ۲ ص ۱۸.

<sup>(</sup>۱۱۳) مسلم ج ٦ ص ١٧.

<sup>(</sup>۱۱٤) مسلم ج ٦ ص ٢٢.

وتلعنونهم ويلعنونكم (۱۱۰) ش ومنها ماذكر فيه الحليفة بجانب النبى وأخبر فيه بما يكون له من بطانتى الخير والشركحديث % مابعث الله من نبى ولا استخلف من خليفة إلاكانت له بطانتان بطانة تأمره بالمعروف وتحضه عليه وبطانة تأمره بالشر وتحضه عليه فالمعصوم من عصم الله (۱۱۱) % ومنها ماجاء لبيان منزلة الإمام العادل وفضله كحديث % سبعة يظلهم الله في ظله يوم لاظل إلا ظله % وصدرها بالإمام العادل فقال % إمام عادل % وحديث % إنما الإمام جنة يقاتل من ورائه ويتقى به فإن أمر بتقوى الله عز وجل وعدل كان له بذلك أجر وإن يأمر بغيره كان عليه منه %

فهذه الأحاديث الواردة فى أغراض شتى وأسانيد مختلفة ، وكلها تدور حول الإمام ، فتبين مسئوليته وتأمر بالوفاء ببيعته وإطاعته وملازمته وقتل من يحاول الخروج عليه وتصف الأئمة وتفرق بين خيارهم وشرارهم ، هذه الأحاديث إذا وقعت فى يد مجتهد يتبصر فى حكمة أمرها ونهيها ووصفها لايتردد فى أن نصب الإمام أمر حتم وشرع قائم ولا يصح أن يكون هذا الحق إلا من قبيل الواجب .

فقول المؤلف : إن السنة النبوية أهملت الحلافة ، جراءةٌ يلبسها من خرج ليقطع الطريق فى وجه الحقائق حتى تدرج عليه الآراء الفجة وأوضاع التى لم تزل فى طور التجربة والاختبار .

وأما الإجماع فقد أريناك وجه حجيته فيما سبق وبينا لك أنه دليل قاطع لأن شواهد عدة فى دلائل الشريعة جاءت فى موارد شتى من الكتاب والسنة وهذه الشواهد إن كان كل واحد منها يفيد ظناً راجحاً فإن مجموعها يفيد علماً راسخا ، ونظيره التواتر فى إفادة القطع وهو مؤلف من أخبار آحاد لايفيد كل واحد منها بانفراده شيئاً يتعدى مراتب الظنون .

وتقرير الإجاع فى قضية الحلافة الذى لايزال علماء الإسلام يلهجون به جيلا بعد جيل ، أن الصحابة رضى الله عنهم عقب انتقال صاحب الرسالة ـصلوات الله عليه ـ إلى الرفيق الأعلى وقبل مواراة جثته الشريفة فى قبره الكريم بادروا إلى الاثنار بتعيين إمام ، ولم يجربينهم خلاف فى حكم إقامته ، وإنما تنازعوا فى مبدأ المفاوضة شيئاً قليلا فى اختيار الشخص الكافى لهذا المنصب ، ثم تضافروا على مبايعة أبى بكر الصديق رضى الله عنه ، ومن تخلف عن المبايعة لم يذهب إلى الخلاف

<sup>(</sup>١١٥) مسلم ج ٦ ص ٧٤.

<sup>(</sup>۱۱٦) بخاری ج ۹ ص طبع بولاق

<sup>(</sup>١١٧) الموطأ بشرح الزرقاني ج ٤ ص ١٦٩ طبع بولاق.

<sup>(</sup>۱۱۸) مسلم ج ٦ ص ١٧.

فى وجوب نصب الإمام وإنما هى الموجدة لعدم إيثاره بالإمارة أو لإنجاز المبايعة دون حضوره وقبل أخذ رأيه فى جملة المؤتمرين ، وكذلك كان شأنهم فى الاهتمام بأمر الخلافة لعهد سائر الخلفاء الراشدين فمن بعدهم ، ومن يتخلف عن بيعة خليفة فلعذر يرجع إلى عدم وفاقه على بيعة المسخص المعين ، ولم ينقل عن أحد أنه توقف فى وجوب نصب الأمير العام أو قال « ليس بنا من حاجة إلى تلك الخلافة لأمور ديننا ولا لأمور دنيانا » مع أن المحدثين والمؤرخين ينقلون مايدور فى المحاورة بين أهل الحل والعقد وما يقع من وفاق وما يصدر عنهم من أقوال وآراء ليس لها أهمية إزاء القول بعدم وجوب نصب الإمام لو خطر على قلب رجل منهم .

ومن الباطل أن يقال: إنما سكتوا عن إبداء رأيهم فى وجوب الخلافة رهبة من القوة المسلحة ، فإن العصر الذى صدع فيه عبد الرحمن الأصم ونجدة بن عامر بعدم وجوب نصب الإمام لم تكن حرية الرأى ولاسعة صدر السياسة فيه بأحسن حال من العهد الذى يقوم فيه الرجل ويجابه الخليفة بقوله: لو رأينا فيك اعوجاجا لقومناه بسيوفنا.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٣ « نعم بقي لهم دليل آخر لانعرف غيره هو آخر ما يلجئون إليه ، وهو أهون أداتهم وأضعفها . قالوا : إن الخلافة تتوقف عليها إقامة الشعائر الدينية وصلاح الرعية الغ . المعروف الذي ارتضاه علماء السياسة أنه لابد لاستقامة الأمر في أمة متمدينة سواء كانت ذات دين أم لا دين لها ، وسواء كانت مسلمة أم مسيحية أم يهودية أم مختلطة الأديان \_ لابد لأمة منظمة مهاكان معتقدها ، ومهاكان جنسها ولونها ولسانها ، من حكومة تباشر شئونها ، وتقوم بضبط الأمر فيها . وقد تختلف أشكال الحكومة وأوصافها بين دستورية واستبدادية وبين جمهورية وبلشفية وغير ذلك » .

الدليل المشار إليه يرجع إلى قاعدة قائمة على رعاية المصالح ، وهي قاعدة قطعية لأنها منتزعة من أصول وأحكام مبثوثة في الكتاب والسنة ، وقد أقامه العلماء في مناظرة النفر الذي خالفوا في نصب الإمام ذا هبين إلى أنه لا تجب إقامة حكومة . ولاشك أن هذا الدليل ينسف مذهبهم نسفا ، ولو خالف في شكل الحكومة مخالف لأفصح عن رأيه ولكان لأهل العلم معه موقف غير الموقف الذي نراه في علم الكلام .

فالدليل بالنظر إلى مذهب الخصم الذي كانوا يجادلونه به ، حجة ساطعة وليس بالدليل الهين

ولا الضعيف ، ولكن المؤلف لا يضبط وجه البحث ولا يحد موضوعه حداً بيناً فيقع فيها لا يقع فيه الكرام الكاتبون .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٤ « ولعل أبا بكر رضى الله تعالى عنه إنماكان يشير إلى ذلك الرأى حينًا قال في خطبته التي سبقت الإشارة إليها : لابد لهذا الدين ممن يقوم به » .

صدرت هذه المقالة من أبى بكر الصديق رضى الله عنه فى خطبته بعد وفاة النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ وبويع عقبها بالإمارة العامة وتسمى خليفة وسار فى حكومته على منهج مطابق لمقاصد الشريعة ، فالظاهر الجلى أن مقالته إنما تفسر بمن يبايع على أن يحرس الدين ويقيم مصالح الدنيا ويراعى فى أحكامه نصوص الشريعة وقواعدها العامة . أما الحكومة الاستبدادية أو البلشفية وماشا كلها فما كان لأبى بكر الصديق أن يعدها فيا يقوم بدين الله ، وسنبحث بعد هذا فى شكل الحكومة الذى لايخالف مقصد الشريعة من إقامة الخلافة .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٤ « ولعل الكتاب الكريم ينحو ذلك المذهب أحيانا » يريد المؤلف أن القرآن ينحو نحو ذلك الرأى ، وهو أنه لابد لكل أمة من نوع ما من أنواع الحكم ، قال هذا بعد أن فصل أشكال الحكومة إلى دستورية واستبدادية وجمهورية وبلشفية وغير ذلك. وليس بالعجيب من المؤلف أن يزعم أن القرآن يذهب إلى إقامة حكومة ما ، وسواء بعد ذلك أن تكون دستورية أو استبدادية جمهورية أو بلشفية وغيرها ، فإنه سيجابهك في غير خجل بأن الخطط السياسية من خلافة وقضاء وغيرهما لاشأن للدين بها ، وإنما تركها لنا لنرجع فيها إلى أحكام العقل وتجارب الأمم .

فعلى فرض أن يكون زمام أمرنا فى يد المؤلف ومن يشاكله فى التفكير ويقع اختيارهم على شكل الحكومة البلشفية ، فإن القرآن ــ بمقتضى زعم المؤلف ــ يأذن لنا بأن نمد لهم رقابنا خاضعين ونكون لحكومتهم البلشفية أو اللادينية من الخادمين!!

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٥ «إن يكن الفقهاء أرادوا بالإمامة والحلافة ذلك الذي يريده علماء السياسة بالحكومة كان صحيحا ما يقولون من أن إقامة الشعائر الدينية وصلاح الرعية ، يتوقفان على الحلافة ، بمعنى الحكومة ، في أي صورة كانت الحكومة ، ومن أي نوع : مطلقة أو مقيدة ، فردية أو جمهورية ، استبدادية أو دستورية ، ديمقراطية أو اشتراكية أو بلشفية » .

لا يحق لعالم شرعى أن يقسم الحكومات إلى أقسام يذكر فيها المطلقة والمستبدة والبلشفية ويجعلها من الأشكال التي يصبح حمل كلام الفقهاء فى الإمامة والحلافة عليها ، أما المطلقة فكل من ينتمى للإسلام يعلم أن الحكومة الإسلامية مقيدة بقانون كتاب الله ، قال الله تعالى : «ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون (١١٩) » وقال \_ صلى الله عليه وسلم \_ «ولو استعمل عليكم عبد يقودكم بكتاب الله فاسمعوا له وأطبعوا » (١٢٠)

وأما المستبدة فينبذها وراء ظهورنا قوله تعالى : «وأمرهم شورى بيهم » (١٢١) والفقهاء يتلون هذه الآية ويقررون قاعدة الشورى ويبحثون عن أسرارها بما فيه كفاية .

وأما البلشفية فإنها مذهب قائم على إبطال الملكية الفردية ، وجعل الزراعة والصناعة والتجارة مشاعة بين الناس ، وأن يجرى هذا التقسيم بمقتضى قانون عام ، ثم هى ترمى إلى قلب نظم سائر الحكومات أنَّى كانت . وهذا المبدأ الذى يناقض مبادئ الإسلام يبرأ الفقهاء إلى الله من أن يكون شكلا للحكومة الإسلامية ويعدون تأويل كلامهم فى الإمامة والخلافة على صحة إرادة هذا الشكل ونحوه رمياً للكلام على غير روية ، وطعناً فى صحة مداركهم وأمانتهم العلمية .

<sup>(</sup>١١٩) المائدة: ٥٤.

<sup>(</sup>۱۲۰) مسلم ج ٦ ص ١٥.

<sup>(</sup>۱۲۱) الشورى : ۳۸.

# شكل حكومة الخلافة

أرأيت المؤلف كيف أخرج الخلافة فى تلك الصورة المنكرة وأخذ يزدرى بها ويتمضمض بسبابها ، ثانياً عِطْفه عن النظر إلى حقيقتها التى رسمتها الشريعة وضرب لها الخلفاء الراشدون بسيرتهم القيمة أحسن مثال .

وإليك هذه الحقيقة خالصة مطمئنة لتعلم أنها قائمة على حكمة عالية وسياسة عادلة .

يقرر جمهور أهل العلم فى شروط الخليفة أن يكون بالغاً فى العلم رتبة الاجتهاد ، وأن يكون ذا رأى وخبرة بتدبير الحرب والسلم ، وأن يكون شجاعاً لايرهب الموت الزؤام فما دونه ، وأن يكون عادلا لاتأخذه فى الحق لومة لائم . وتعرف مزية العدل باختبار سيرته فيماكان يتولاه من أعال قبل منصب الحلافة أو بما تدل عليه التجارب والمشاهدة الطويلة من استقامته وشرف همته وإنكاره ما يفعل الظالمون بغيرة وحاسة .

ومن الأسس التى تقوم عليها الخلافة الشرعية فريضة الشورى ، بحيث لايقدم الخليفة على أمرحتى يلقيه بين يدى أهل الحل والعقد وتتناوله الآراء من كل جانب ، ليتبين الرأى الراجح ويذهب فى سياسته على بيئة وروية .

ولم يقف الإسلام عند تكليف الخليفة بإقامة فريضة الشورى فأقبل على الأمة ووضع فى عنقها واجب مراقبة الخليفة ورجال دولته لتقويمهم إذا انحرفوا وإيقاظ عزمهم إذا أهملوا .

تحققت تلك الشروط من علم وعدالة وشجاعة وحكمة رأى فى بعض الخلفاء ، وأخذوا أنفسهم بشريعة الشورى وفتحوا بأب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فى وجه الأمة بصدق وإخلاص ، وكان بين يدى الأمة أعدل قانون أساسى وهو كتاب الله وأصدق بيان يفصل مجمله وهو سنة رسول الله ، فلا الخليفة يستبد فتأخذه العزة بالإثم ولا الأمة ترهب سطوته فتحجم عن أمره ونهيه . قال الإمام الغزالى : الخلفاء رضى الله عنهم يحبون الرد عليهم ولو كانوا على المنابر فقد قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه وهو يخطب : أيها الناس من رأى

منكم في أعوجاجاً فليقومه . فقام له رجل وقال : والله لو رأينا فيك اعوجاجاً لقومناه بسيوفنا . فقال : الحمد لله الذي جعل في هذه الأمة من يقوم اعوجاج عمر بسيفه .

وليس في الشريعة ما يمنع الخليفة أن يفوض جانباً من شئون الأمة إلى وزير ذي علم ورأى وشجاعة وعدل فيمنحه ما كان له من تدبير وتنفيذ. قال الماوردي في الأحكام (١) السلطانية عند البحث عن وزارة التفويض « هي أن يستوزر الإمام من يفوض إليه تدبير الأمور برأيه وإمضائها على اجتهاده ، وليس يمتنع جواز هذه الوزارة ، قال الله تعالى حكاية عن نبيه موسى حليه السلام واجعل لى وزيراً من أهلى هرون أخى أشدد به أزرى وأشركه في أمرى » فإذا جاز ذلك في النبوة كان في الإمامة أجوز ، ولأن ماوكل إلى الإمام من تدبير الأمة لايقدر على مباشرة جميعه إلا باستنابة ، ونيابة الوزير المشارك له في التدبير أصح في تنفيذ الأمور من تفرده بها . ثم ذكر لهذه الوزارة شرطين : أحدهما يختص بالوزير وهو مطالعة الإمام بما أمضاه من تدبير وأنفذه من ولاية وتقليد ، والثاني يختص بالإمام وهو أن يتصفح أفعال الوزير وتدبيره الأمور ليقر منها ما وافق الصواب ويستدرك ماخالفه (٢) » .

ولأهل الحل والعقد أن يطالبوا الخليفة بهذه الاستنابة متى رأوا المصلحة قاضية بها . ولا فرق بين أن يكون المستناب واحداً أو متعدداً .

فشكل بعض الحكومات القائمة على خليفة ووزراء ومجلس نيابي يجرى انتخابه تحت ظلال الحرية التامة لايخالف الشكل الملائم للخلافة الحقيقية بحال ، وقد كان السلطان سليان ابن السلطان سليم فى أوائل المائة العاشرة رتب قانونا «استعان فيه بالعلماء العاملين وعقلاء رجال دولته ، وجعل مداره على إناطة تدبير الملك بعهدة العلماء والوزراء وتمكينهم من تعقب الأمراء والسلاطين إن حادوا ، وذلك أن ملك الإسلام مؤسس على الشرع الذي من أصوله وجوب المشورة وتغيير المنكر ، والعلماء أعرف بالنيابة ومقتضيات الأحوال ، فإذا اطلع العلماء والوزراء على شيء يخالف الشريعة والقانون الخادم لها فعلوا ماتقتضيه الديانة من تغيير المنكر بالقول أولا فإن أفاد حصل المقصود وإلا أخبروا أعيان الجند بأن وعظهم لم ينفع . وبين فى القانون المذكور مايئول إليه الأمر إذا صمم السلطان على أن ينفذ مراده وإن خالف المصلحة وهو أن يخلع ويولى غيره من البيت الملكي وأخذ على ذلك العهود والمواثيق من العلماء ووزراء

<sup>(</sup>١) ص ١٨ مطبعة السعادة سنة١٣٢٧

<sup>(</sup>۲) انظر صحيفة ۲۰ منه.

الدولة بمقتضى هذا القانون في الاحتساب على سيرة السلاطين كمنزلة وكلاء العامة في أوروبا » (٣) .

ولا يصح أن تكون الخلافة في هيئة تؤلف لأجل مسمى ثم تنفرط فإن نصوص العلماء متضافرة على أن يكون الخليفة فرداً يستمر في رياسته مادام حائزاً على رضا الأمة بعيداً عن الاستبداد في الحكم ، قال الأستاذ الشيخ محمد عبده في كتاب الإسلام والنصرانية (٤) « فلا تكل الحكمة من تشريع الأحكام إلا إذا وجدت قوة لإقامة الحدود ، وتنفيذ حكم القاضى بالحق ، وصون نظام الجاعة . وتلك القوة لا يجوز أن تكون فوضى في عدد كثير ، فلابد أن تكون في واحد هو السلطان أو الخليفة » .

ومن أدلة وضع الخلافة فى فرد أن الأحاديث الصحيحة تسمى صاحب هذه الرياسة إماماً وخليفة وأميراً ، وهذه الألفاظ لايستقيم حملها على جماعة إلا أن تذهب فى فهمها على غير الطريق المعروف من لسان العرب ، وأوضح من هذا دلالة حديث (٥) « من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد يريد أن يشق عصاكم أو يفرق جماعتكم فاقتلوه ».

وقد يبلغ العدل والحرية أشدهما لعهد الحكومة التي يرأسها فرد ثابت إذا لم تكن بيدها السلطة التشريعية ، وتكون مقيدة في تنفيذها بنظام الشورى ولاتتصرف إلا تحت مراقبة الأمة.

فالحليفة كملكِ دستورى ولكنه يعين باختيار أهل الحل والعقد ويحمل على عاتقه تبعة ماتزل به السياسة من اهتضام حق أو إضاعة مصلحة .

وسنزيد البحث في شكل الخلافة بسطة حتى يعرف القارئ أن المؤلف لم يتفقه في كتب العلماء الذين ينظرون في الشريعة من وجهتها الاجتماعية والسياسة.

※ ※ ※

قال المؤلف في ص ٣٥ « الواقع المحسوس الذي يؤيده العقل ، ويشهد به التاريخ قديماً وحديثاً أن شعائر الله تعالى ومظاهر دينه الكريم لاتتوقف على ذلك النوع من الحكومة الذي يسميه الفقهاء خلافة ، ولا على أولئك الذين يلقبهم الناس خلفاء. والواقع أيضا أن صلاح

<sup>(</sup>٣) مقدمة أقوم المسالك للوزير خير الدين ص ٣٤ طبع الاسكندرية ١٢٩٩.

<sup>(</sup>٤) ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ج ٦ ص ٢٣.

المسلمين فى دنياهم لايتوقف على شىء من ذلك . فليس بنا من حاجة إلى تلك الخلافة لأمور دينا ولا لأمور دنيانا ، ولو شئنا لقلنا أكثر من ذلك ، فإنما كانت الخلافة ولم تزل نكبة على الإسلام وعلى المسلمين وينبوع شر وفساد » .

لايرقب المؤلف في الحقائق الشرعية إلاّ ولا ذمة ، يصورها بقلمه كيف يشاء ، ثم يقع في عرضها بأشد من هجاء الحطيئة (٦) .

يصور الخلافة بعرش يجلس عليه مستبد غشوم ، حواليه وحوش ضارية ورماح مسنونة وسيوف مصلتة ، وهو إنما أعد هذه القوة المسلحة لسفك الدماء الطاهرة والفتك بالنفوس البريئة ، وليست الرعية تحت سلطته القاهرة إلا عبيداً يعتقدون أن يستمد سلطانه من سلطان الله ، ويسخرهم فى شهواته كها تسخر الأنعام .

يحترع المؤلف هذه الصورة المكروهة ويجعلها النوع من الحكومة الذى يسميه الفقهاء خلافة . ثم يقول متبرئا منها : فليس بنا من حاجة إلى تلك الخلافة لأمور ديننا ولا لأمور دنيانا ، وإنما كانت الحلافة ولم تزل نكبة وينبوع شر وفساد .

الخلافة حقيقة شرعية وأمر لاغنى للمسلمين عنه ماداموا يطمحون إلى عز مكين وحياة مستقلة ، وقد تسنى فيها سلف أن تكون الشعوب الإسلامية كلها تحت راية واحدة كحالها لعهد الدولة الأموية ثم انقسمت إلى دولتين مستقلتين أيام ذهب عبد الرحمن الداخل إلى الأندلس وأقام دولة أموية أخذت لقب الخلافة إزاء الخلافة العباسية بالمشرق ، فكان لدولة الإسلام فى العهد الأول ولدولتيه في العهد الثانى من القوة والسطوة ماقطع مطامع الدول القوية أن تبسط يدها على قيد شبر من بلاد الشرق ، ولما تقطعت أوصال الخلافة بالأندلس كها قال شاعرهم :

# «قام بكل بقعة مليك وصاح فوق كل غصن ديك»

اغتنم العدو ذلك التقاطع فرصة وأخذ ينقص البلاد من أطرافها حتى استنجد ملوك الطوائف بسلطان مراكش يوسف بن تاشفين (٧) ، وباتفاقهم معه تحقق شيء من المعنى الذي يراد من الحلافة ، فهاجم العدو ورده على عقبه خاسراً .

 <sup>(</sup>٦) جرول بن أوس بن مالك العبسى [ ١٥هـ ١٦٦٥ ] شاعر مخضرم ، اشتهر بعنف الهجاء ، وشمول هجائه لكل من عرف ، حتى لقد هجا أباه وأمه ونفسه . [الناشر] .

<sup>(</sup>٧) يوسف بن تاشفين بن إبراهيم [٤١٠] ٥٠٠هـ ١٠١٩ ـ ١١٠٦م] من أعظم أمراء دولة المرابطين بالمغرب والأندلس. [الناشر].

ولما تضعضعت دولة المرابطين بمراكش وشغلوا بجروبهم مع الموحدين اضطربت عليهم الأندلس ورجعت دولتها إلى افتراق فبسط العدو إليها يده انتهازاً لفرصة التفرق حتى أصبح صاحب دولة مراكش عبد المؤمن بن على (^) الذي يقول فيه الشاعر:

ماهز عطفيه بين البيض والاسل مثل الخليفة عبد المؤمن بن على

فأجاز إلى الأندلس وأخذ يحارب العدو وجرى على أثره ابنه يوسف<sup>(٩)</sup> ثم ابنه يعقوب <sup>(١٠)</sup> حتى حفظوا من عز الإسلام ما أضاعه تفرق البلاد تحت رايات شتى ، ولم تسقط الأندلس إلا حين فقدت الوحدة السياسية ولم يكن بالقرب منها دولة ذات قوة وعزم تنقذها من ذلك الخطر المحيط

ولو أن المتأخرين من سلاطين آل عثمان أعطوا للخلافة شيئاً من حقوقها وراعوا ما أمر الله به من وسائل استقامتها لما انفرط عقد هذه المالك الإسلامية وأصبح كل قطعة منها تحت سلطة أجنبية تستبد عليها في حكمها وتتصرف في رقاب شعوبها وأموالهم كيف تشاء. فالحلافة لاتزيد على مايسمي دولة إلا أنها رابطة سياسية تجعل شعوبا مختلني العناصر والقومية يولون وجوههم شطر رايتها بعاطفة من أنفسهم واختيار . ومن هذه الجهة ينظر إليها بغاة الاستعار بعين عابسة ويحاول الغرّ الذي ينخدع بهرج آرائهم أن يطوى رايتها ويمحو أثرها .

وأما قوله « وإنما كانت الحلافة ولم تزل نكبة على الإسلام والمسلمين وينبوع شر وفساد » فكلمة هو قائلها والتاريخ من ورائه محيط .

الحلافة قامت بالدعوة إلى دين القيمة ، ومدت ظل الإسلام فى أقاليم بعيدة مابين المناكب ، فأصبحت كلمته العليا وأصبح المسلمون فى عز شامخ وحياة راضية .

فتحت الخلافة أوطانا كثيرة فأذاقتها حلاوة العدل بعد أن كانت تتجرع غصص الجور والاستعباد ، وضربت فيها بأشعة التوحيد الخالص بعد أن كانت تتخبط فى ظلمات الحيرة والضلال ، وألبستها حلل الآداب الراقية بعد أن كانت منغمسة فى عادات وتقاليد تشمئز منها النفوس المطمئنة وتمجها الأذواق السليمة ، نسقتها بفضل الإسلام فى تآلف واتحاد بعد أن كانت فى تخاذل وشقاق .

<sup>(</sup>٨) عبد المؤمن بن على [٤٨٧ ـ ٥٥٨هـ ١٠٩٤ ـ ٢١١٦٣م] مؤسس دولة الموحدين بالمغرب. [الناشر].

<sup>(</sup>٩) يوسف بن عبد المؤمن [٥٣٣ ـ ٥٨٠هـ ١١٣٩ ـ ١١٨٨م] ثالث أمراء دولة الموحدين في المغرب. [الناشر].

ر (۱۰) هو المنصور المؤمني ، يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن [ ٥٥٥ ـ ٥٩٥هـ ١١٦٠ ـ ١١٩٩م ] من أعظم أمراء دولة الموحدين بالمغرب الأقصى . [الناشر] .

أفلم يكن قسم عظيم من آسيا وإفريقية يصلى نار الوثنية بكرة وعشيا يتبرج فى مظاهر الهمجية تبرج الجاهليةالأولى فكان من أثر الخلافة وماقامت به من الدعوة أن قلبت تلك النار إلى إيمان صادق ووضعت مكان الخلاعة والهمجية حياة ونظاما .

أينكر المؤلف أن استقامة رجال الخلافة وسمعة سيرتهم العادلة كانت كالدعاية تتقدمهم إلى تلك المالك فلم يجدوا فى فتحها ماتجده الفئة القليلة عند لقاء الفئة الكثيرة من طول المصابرة والثبات.

ولا أحسبه يعد ثوب الإسلام الذى لبسته تلك الأمم من يد الخلافة نكبة ولادخولها تحت راية التوحيد شراً وفساداً. وليعمد إن شاء إلى حكومة عمر بن الخطاب أو عمر بن عبد العزيز إلى أحدث الحكومات نظاماً وأخفها على قلبه راية ويعقد بينها موازنة فى الوجوه التى تتفاضل بها الدول من عدل وحرية ومساواة ، ثم ليتحدث معنا بضمير لايحابى الشهوات وكلمة لاتبخس رجال الإسلام حقهم ، فلا جرم أن يعود وقتئذ إلى حكمه القاسى على الخلافة ويمحوه بالماء الذى يتقطر من جبينه خجلا.

يقول المؤلف: كانت الخلافة ولم تزل نكبة وينبوع شر وفساد، وجعل يلتقط من أيام خمول بعض الخلفاء أو سوء سيرتهم مايضعه سنداً لهذه المقالة المطلقة، اختار أن يكون كاتب سيئات الخلافة ليقضى حاجة فى نفسه، ولكن بعض من لاينتمى إلى الإسلام من علماء الغرب كانوا يكتبون حسناتها بقلم منصف خبير. ومن كلماتهم الحافظة لشيء من محاسن الخلافة قول أدُلف فريدريك فون شاك فى كتاب «الشعر والفنون الجميلة عند العرب فى أسبانيا وصقلية » (١١).

بينما أوربا كادت تكون خالية من المدارس ، إذ لم يكن يعرف القراءة والكتابة فيها إلا الكهنة ، كان العلم منتشرا في الأندلس انتشارا عاماً غيرأن الحكم (الحليفة الأموى) رأى أن الحاجة داعية إلى نشر العلم بطريق أوسع ، فأنشأ في عاصمة ملكه سبعا وعشرين مدرسة لتعليم أبناء الفقراء مجاناً ، ولقد كانت سيول الشبان تنهمر على مجامع العلوم : قرطبة واشبيلية وطليطلة وبلنسية والمرية ومالقة ، حيث يتلقون العلوم ويتسابقون في مضارها ، وكان العلماء والمتعلمون من جميع أنحاء العالم الإسلامي يتقاطرون على هذه المدارس التي ذاعت شهرتها حتى في بلاد آسية ».

<sup>(</sup>۱۱) ص ۵۳.

لماذا خلع المؤلف من قلمه لجام الإنصاف وجحد ماللخلافة من مآثر حميدة وحاول أن يحثو عليها من كلمات هجائه مايخفيها على أعين أبنائنا النجباء؟

ذلك ماندع جوابه لقارئ كتاب الإسلام وأصول الحكم بعد أن يسبر غوره ويشهد الروح الذي يموج في جسم ذلك الكتاب من رأسه إلى عقبه .

※ ※ ※

قال المؤلف فى ص ٣٦ « منذ منتصف القرن الثالث الهجرى أخذت الحلافة الإسلامية تنقص من أطرافها حتى لم تعد تتجاوز مابين لابتى دائرة ضيقة حول بغداد » ومن بعد أن حكى كيف صار أكثر ممالكها إلى ملوك الطوائف قال : « حصل ذلك فما كان الدين أيامئذ فى بغداد مقر الحلافة خيراً منه فى غيرها من البلاد التى انسلخت عن الحلافة ، ولاكانت شعائره أظهر ، ولا كان شأنه أكبر ، ولا كانت الدنيا فى بغداد أحسن ولا شأن الرعية أصلح » .

ماكان للمؤلف أن يتنازل إلى هذا الدرك الأسفل من المغالطة ، إذ لم يدَّع أحد قط أن صلاح شأن الرعية وصيانة شعائر الدين مربوطان باسم الخلافة وأن لقب الخليفة كالرقية النافعة يذهب به كل بأس أو الدعوة المستجابة ينزل عندها كل خير ، والذي نعلمه ويعلمه أشباه العامة من المسلمين أن الخلافة لا تريك آثارها وتمنحك ثمارها من منعة وعزة وعدالة إلا إذا سارت على سنة العزم في الأمور والحكمة في السياسة .

الكتاب الثاني الحكومة والإسلام الحكومة والإسلام الباب الأولس نظام الحكم في عَصِر السّبُوّة

#### ملخصه :

زعم المؤلف أنه بحث عن تاريخ القضاء زمن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ فلاحظ أن حاله لايخلو من غموض وإبهام، واعترف بأن في التاريخ الصحيح شيئاً من قضائه \_عليه السلام ـ ولكن يقول: إن ذلك المقدار لايبلغ أن يعطى صورة بينة لذلك القضاء ولالماكان له من نظام إن كان له نظام ، ونقل ماروى في ولاية عمر وعلى ومعاذ القضاء زمن الرسالة فذهب إلى أن ماروى فى ولاية عمر إنما هو استنتاج وأن فى روايات ولاية على ومعاذ اختلافا يسوّغ له أن يستنتج ماقاله من أنه لاتتيسر الإحاطة بشيء كثير من أحوال القضاء في زمن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ ثم انفلت وكاء (١) عقيدته وصرح بأنه وجد عند البحث في نظام القضاء في عصر النبوة أن غير القضاء أيضا من أعمال الحكومات ووظائفها الأساسية لم يكن في أيام الرسالة موجودا على وجه واضح لا لبس فيه ، وتصامم عن صوت التاريخ الصحيح وهو يزجره أن يقول على رسول الله زوراً فقال : إن الباحث المنصف يستطيع أن يذهب إلى أن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم يعين في البلاد التي فتحها الله له ولاة لإدارة شئونها وتدبير أحوالها. وتعدى إلى مابعد القضاء والولاية من العالات التي تتصل بالأموال ومصارفها وحراسة الأنفس والأموال وغير ذلك مما لايكمل معنى الدولة إلا به ، ومسح عليه من صبغة اللبس والإبهام ما اتخذه ذريعة إلى مخادعة السذج من قراء كتابه ، وجرَّهم إلى الاعتقاد بأن الحكم في زمن النبوة كان جارياً على غير نظام ، وختم الباب بدعوى أن تفكيره في حال القضاء وغيره من أعمال الحكم والولايات قد انتهى به إلى مجال مشتبه حائر ، فإذا هو إزاء عويصة أخرى ومعضلة كبرى ، وهي أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان صاحب دولة سياسية ورئيس حكومة كهاكان رسول دعوة دينية وزعيم وحدة دينية أم لا؟ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي مستند عقيدته الحافظ لها والضابط لحركتها !. [الناشر].

## النقض:

قال المؤلف في ص ٣٩ «لاحظنا إذكنا نبحث عن تاريخ القضاء زمن النبي ـصلى الله عليه وسلم ـ أن حال القضاء في ذلك الوقت لايخلو من غموض وإبهام يصعب معها البحث ، ولا يكاد يتيسر معها الوصول إلى رأى ناضج ، يقره العلم ، وتطيب به نفس الباحث » .

عرف الذين أوتوا العلم أن القضاء حقيقة شرعية فرجعوا فى تقرير أحكامه ورسم خطته إلى أصول الشريعة بأجمعها فأحكموا صنعه وأقروا عين العدالة بما فصلوه من أحكام وآداب ونظام ، ولكن المؤلف يريد اصطياد السذج من قراء كتابه واستهواءهم « إلى غاية ذلك المجال المشتبه الحائر » فلفت قلوبهم عن تلك الأصول القائمة وأخذهم إلى تعرف حال القضاء مما بحث عنه فى هذا الباب وجنح إلى إنكاره وهو توليته \_ عليه الصلاة والسلام \_ لأشخاص يفصلون بين الناس فيما شجر بينهم ، ولهذا فاتحهم بقوله : لاحظنا إذكنا نبحث عن تاريخ القضاء زمن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ . . . الخ

وإذا شئت كلمة حق تنفض من حولك غبار هذا التشكيك الحاسر فاربأ بنفسك عن الإذعان لغير الحجة وألق سمعك وأنت شهيد.

من ذهب فى التاريخ إلى الوقوف على حالة العرب النفسية قبل أن تطلع عليهم شمس الإسلام أو حين ابتدأت ترمى بأشعتها فى قلوبهم ، وجد طباعهم كانت تأبى لهم أن يخضعوا لسلطان أو يدخلوا تحت نظام ، كما قال النعان (٢) يصفهم لكسرى « وإنه إنما يكون فى المملكة العظيمة أهل بيت واحد يعرف فضلهم على سائر غيرهم فيلقون إليهم أمورهم وينقادون إليهم بأزمتهم ، وأما العرب فإن ذلك كثير فيهم حتى لقد حاولوا أن يكونوا ملوكاً أجمعين » .

ومما ينبهك على ماملاً نفوسهم من الغلو فى العظمة والتنافس فى السيادة كثرة ماكان ينعقد بينهم من المفاخرات والمنافرات ثم ماتراه فى أشعارهم من الفخر والحاسة ، ولشدة مايصف به الرجل نفسه من الحول والقوة وعزة القبيلة يخيل إليك أنه ملك يجر وراءه جيشا عرمرما .

تجد هذه الروح سارية في نفس كل من له مكانة في قومه حتى إن الرجل لاينال شيئا من الرياسة في قومه إلا بالإحسان والكرم ولين الجانب ومناصرتهم ولو في الباطل ، ولايكاد يبسط

 <sup>(</sup>۲) هو النعان (الثالث) بن المنذر (الرابع) [ ١٥ق.هـ ٢٠٨م] من أشهر ملوك العرب على الحيرة فى الجاهلية .
 [ الناشر] .

يده لكفهم عن الظلم وعقابهم على عمل منكر ، مخافة أن ينفضوا من حوله ويضربوا برياسته في وجهه .

قضت حكمة مبدع الكون أن يطلع هلال الإسلام بين هؤلاء الأقوام الذين حاولوا أن يكونوا ملوكا أجمعين، وقضت سنته ألا تنسلخ الأمم من طبائعها دفعة، فكان من مقتضى حكمته أن يأخذهم الدين الحق إلى هدايته ويبين لهم قوانينه على طريق المطاولة والتدريج: فاتحهم بالدعوة إلى التوحيد ومكارم الأخلاق وبعض العبادات، ولما أنسوا بشيء من الأوامر والنظم الدينية طفق ينتقل بهم في أحكام المعاملات والحنايات والسياسات، ويشرع لهم في خلال ذلك أصولا تضم بين جوانحها أحكام جزئيات لايحيط بها حساب، حتى نزل قوله تعالى : «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا » (") ومن الحقائق التي كمل بها الدين وتمت بها النعمة رسم خطة القضاء والإرشاد إلى مبادئه السامية.

القضاء تطبيق الأحكام على الوقائع الجزئية ، وأحكام الوقائع قد قررتها الشريعة إما بتفصيل كحدى السرقة والزنا وإما بعرضها فى ضمن أصول كلية ككثير من الأحكام القائمة على رعاية العرف أو المصالح المرسلة ، على ماسنلتى عليكم بيانه فى أمد قريب.

وأما تطبيق الأحكام فيرجع النظر فيه إلى مبادئ يتوقف عليها حفظ الحقوق ولا يخرج الحكم في قالب العدل إلا برعايتها كالاستناد إلى البينات وضرب الآجال لإقامتها ووراء هذه المبادئ نظم ترجع إلى تسهيل وسائل النظر والاحتياط في ضبطها أو إصدار الحكم على وجه أدل على إنصاف القاضى وأدعى لرضى المحكوم عليه كتسجيل أقوال المتداعيين أو الشهود في محاضر وتقرير الحكم ببيان مستنداته الشرعية وإخراج نسخة منه لمن يستحقها .

أما المبادئ التي هي كالأركان للعدل في القضية فلتجدنها قائمة في دلائل الشريعة دون أن تشذ منها كبيرة أو صغيرة فتفقهوا فيها لعلكم تعقلون أو اسألوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون .

وأما النظم الزائدة على مأيعد ركنا للعدالة فذلك يجىء على حسب ماتقتضيه حال الزمان والمكان ، ولهذا وكله الشارع الحكيم إلى اجتهاد القائم على منصب القضاء فيتصرف فيه على مايوافق المصلحة وعلى هذا المنهج سار العلماء الذين أسلموا قلوبهم للحق فاستنبطوا للقضاء معض

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٣.

نظم اقتضاها عصرهم كضم بعض أهل العلم إلى مجلس القضاء بحيث لا ينفرد القاضى بحكم دونهم كم فعل أمير المسلمين على بن يوسف بن تاشفين (٤) فإنه «كان إذا ولى أحد قضاته كان فيما يعهد إليه ألا يقطع أمراً ولا يبت حكما في صغير من الأمور ولا كبير إلا بمحضر أربعة من الفقهاء (٥) ».

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٣٩ « لاشك أن القضاء بمعنى الحكم في المنازعات وفضها كان موجوداً في زمن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كما كان موجوداً عند العرب وغيرهم قبل أن يجيء الإسلام » .

V لا يرتاب مسلم فى أن الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ لم يتول فصل القضايا بين الناس من تلقاء نفسه ، وإنما هو منصب استمده بوحى سماوى ، قال تعالى : « وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ماأنزل الله إليك » (١) فناط بعهدته فصل القضايا ، ثم وضع فى أعناق الأمة فريضة التسليم لقضائه فقال تعالى : « فلا وربك V يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم V يجدوا فى أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليم V

فيمتاز قضاء رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ عن القضاء الذى وجد عند العرب قبل الإسلام بأن ولايته قامت على وحى يوحى ، وأن التسليم له والاعتقاد بحكمته من شرائط الإيمان بالله .

فما ينبغى للمؤلف أن يقيس محكمة إلهية بمحكمة جاهلية، ويوحى إلى من يشاكله فى ذوقه أن كليها جار على غير نظام، فإن وصفه لحال القضاء النبوى بالغموض والإبهام ثم قوله: «إن كان له نظام» لامعنى له سوى إنكار أن يكون لتلك المحكمة العادلة نظام، ولقد كان هذا الإنكار أقرب إلى الصراحة من معان أخرى لاتكشف قناعها إلا حين تلتقى بمن مارس لغة المرتابين وتفقه فى لحن خطابها.

قال المؤلف في ص ٤٠ « وفي التاريخ الصحيح شيء من قضائه عليه السلام فيماكان يرفع اليه، ولكننا إذا أردنا أن نستنبط شيئا من نظامه ـصلى الله عليه وسلمـ في القضاء نجد أن

<sup>(</sup>٤) [ ٤٧٧ \_ ٥٣٧هـ ١٠٨٤ \_ ١١٤٣م] ثاني ملوك دولة المرابطين المغربية. [الناشر].

<sup>(</sup>٥) الاستقصى .

<sup>(</sup>٦) المائدة : ٩٩.

استنباط شيء من ذلك غير يسير بل غير ممكن ، لأن الذى نقل إلينا من أحاديث القضاء النبوى لايبلغ أن يعطيك صورة بينة لذلك القضاء ، ولا لما كان له من نظام ، إن كان له نظام » .

الأدلة السمعية وما يتفرع عنها من نحو القياس والقواعد . بالغة حد الكفاية في إقامة محاكم تسير على قانون العدل وتزن الحقوق بالقسطاس المستقيم . فإن تراءى لأحد أن الأخبار التي تقص شيئاً من القضايا التي رفعت إلى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ هي من القلة بحيث لا تعطى صورة بينة للقضاء في عهده ، قلنا : التشريع كامل ، وسيان بعد هذا أن تكثر الخصومات لعهد الرسالة أو تقل ، تنقل إلينا وقائعها أو لا تنقل ، على أن طبيعة ذلك العصر وروحه الاجتماعي يقتضيان أن تكون الخصومات بين القوم ذات عدد يسير ، وإليك كلمة تنبئك بسبب قلة مايرفع إلى مقام الرسالة من قضايا المتخاصمين وتؤكد لك صحة مانهنا عليه من أن القضاء العملي ليس وحده المرجع لتعرف حال القضاء النبوى ومعرفة ما «له من نظام إن كان له نظام » .

القضايا التي ترفع إلى الحكام على نوعين :

أحدهما: قضايا تنشأ عن تجاحد الخصمين فيدعى أحدهما ماينكره الآخر ، وهذه هي التي يحتاج فيها إلى إقامة البينات ويمتاز فيها منصب القضاء عن منصب الفتوى .

ثانيهما: قضايا يقرر فيها الخصان الواقع ولكنهما يجهلان وجه الحق ولايعلمان المحق من المبطل في نظر الشارع ، والقاضي في هذا النوع بمنزلة المفتى لأن الخصمين يكتفيان ببيان وجه الحق وينصرفان عن تراض ، والخصومات التي تنشب بين الجاعات المطبوعة على فضيلة الإنجاء والتقوى إنما تكون من هذا النوع القائم على عدم معرفة الحق ، وكذلك قضايا المسلمين لعهد النبوة فإن أغلبها من قبيل الاستفتاء ، أما المشاجرات الناشئة عن التجاحد فنادرة جدا ، قال الحافظ ابن تيمية « ولو عد مجموع ماقضي به النبي حملي الله عليه وسلم - من هذا النوع \_ يعنى ماقام عن تجاحد \_ لم يبلغ عشر حكومات » .

هذا سبب قلة ماتحمله الرواية من القضايا التي رفعت إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وتجاوزت حد الاستفتاء . ويضاف إلى هذا أن أحكام الشريعة كانت تطبق بعزم وإخلاص وهذا يقتضى بوجه خاص أن تقل القضايا المتعلقة بالجنايات ، وقلة القضايا لعهد النبوة لاتجعل حال القضاء مبهمة فإن الأدلة بجملتها تعطينا صورة بينة لسنة القضاء الكافلة بإقامة العدل وصيانة الحقوق .

قال المؤلف فى ص ٠٠ «لاحظنا أن حال القضاء زمن النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ غامضة ومبهمة من كل جانب حتى لم يكن من السهل على الباحث أن يعرف هل ولى ــ صلى الله عليه وسلم ــ أحداً غيره القضاء أم لا » .

لم تكن حال القضاء في عهد النبوة غامضة ولامبهمة ، فقد أريناك أن مابين أيدينا من الكتاب والسنة الصحيحة يجعلنا على بصيرة من سنته المتبعة لذلك العهد ، وليست الشواهد على هذه السنن بالشيء القليل حتى تسعه هذه الورقات المقصود منها تنبيه سليم الفطرة كي لا يفتتن ببهرج ذلك الكتاب وزخرف قوله غروراً. وسيمر نظرك على أمثلة من سنن القضاء الإسلامي في غير هذا المقام.

ومن السهل على الباحث الذى يذهب إلى الحقائق من طرقها المعقولة أن يعلم أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يولى على كل قوم مسلمين من يدبر أمرهم ويقضى فيما شجر بينهم ، ولو لم يرد في التاريخ إلا أسماء الأشخاص الذين قلدهم الإمارة على البلاد المفتوحة لكان في نبئه عبرة لأولى الأبصار وبينة قائمة على أنه لايترك القوم في جاهلية عمياء دون أن يأخذهم كما يأخذ أهل المدينة بأحكام شريعته السمحة ونظمها القيمة . قال الحافظ ابن حجر في [ فتح البارى ] (١٠) (الأخبار طافحة بأن أهل كل بلدكانوا يتحاكمون إلى الذي أمرّ عليهم ويقبلون خبره ويعتملون عليه » .

尔 米 戈

قال المؤلف فى ص ٤٠ ( هنالك ثلاثة من الصحابة يعدهم جمهور العلماء ممن ولى القضاء فى زمن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ » ونقل بعد هذا ماحكاه رفاعة بك فى (٩) . [ نهاية الإيجاز ] من أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ قلد القضاء لعمر بن الخطاب وعلى بن أبى طالب ومعاذ بن جبل ، ثم قال المؤلف « وينبغى أن يضاف إليهم أبو موسى الأشعرى رضى الله عنه فقد كان فى عمله على مايظهر نظيراً لمعاذ بن جبل سواء بسواء » وقال المؤلف بعد هذا : « أما أن عمر رضى الله عنه تقلد القضاء فى زمن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ فرواية غريبة من الوجهة التاريخية ، ويظهر أنها إنما أخذت بطريق الاستنتاج » ثم أورد الأثر الذى استند إليه صاحب

<sup>(</sup>۸) ج ۱۳ ص ۱۸۳

<sup>(</sup>٩) رفاعة رافع الطهطاوي [١٢١٦ ــ ١٢٩٠هـ ١٨٠١ ــ ١٨٧٣م] رائد التنوير في العصر الحديث. [الناشر].

[ تخريج الدلالات ] (۱۰) ونقله عنه صاحب [ نهاية الإيجاز ] ، وهو مارواه الترمذى من أن عثمان « قال لعبد الله بن عمر : اذهب فاقض بين الناس . قال : أو تعفيني ياأمير المؤمنين ، قال : وتكره من ذلك وقد كان أبوك يقضي ؟ قال : إن أبي كان يقضي فإن أشكل عليه شيء سأل رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فإن أشكل على رسول الله سأل جبريل ، وإنى لا أجد من أسأله » .

فالخبر صريح فى أن عمر بن الخطاب كان يتصدى للقضاء فى زمن النبوة ولا يحق لأحد بعد قوله : « فإن أشكل عليه شيء سأل رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ » أن يذهب إلى أن تولى عمر للقضاء كان مفهوما بطريق الاستنتاج . ثم لاندرى ماوجه الغرابة فى تولى عمر بن الخطاب القضاء لعهد رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ إذ ليس فى يد المؤلف دليل تاريخى أو نظرى يمنع من قبول مارواه الترمذى فى سننه ، وقد تلقى أهل العلم هذا الخبر بالقبول ، قال القاضى أبو بكر ابن العربي فى عارضة (١١) ألا حوذى « قول عثان لعبد الله بن عمر : إن أباككان قاضياً ، يعنى لرسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وكذلك روى عنه ، ولم يرد به عثان قضاءه فى خلافته ولا فهم عنه ذلك عبد الله بن عمر ، ولذلك قال له : كان إذا أشكل عليه أمر يسأل رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وهذا يدل على أن ذلك كان فى حياته ، ولو أراد بذلك الخلافة لقال له : إن أبى عليه وسلم \_ وهذا يدل على أن ذلك كان فى حياته ، ولو أراد بذلك الخلافة لقال له : إن أبى كان خليفة ليس فوقه متعقب عليه فكيف يحتج به فى قضاء متعقب مترقب »

وليس فى التاريخ مايقف فى سبيل هذه الرواية بل رأينا فيه ما يشد عضدها وهو أن عمر بن الخطاب كان يفتى فى عهد رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ روى ابن سعد فى طبقاته (1) عن ابن عمر « أنه سئل من كان يفتى الناس فى زمن رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم - فقال : أبو بكر وعمر وما أعلم غيرهما » وروى عن القاسم بن محمد أنه قال : «كان أبو بكر وعمر وعمّان وعلى يفتون على عهد رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم - »(1) وقال : «كان الذين يفتون على عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ثلاثة نفر من المهاجرين وثلاثة من الأنصار : عمر وعمّان وعلى وأبى بن كعب ومعاذ بن جبل وزيد بن ثابت (1) » وقال : كان

 <sup>(</sup>۱۰) مؤلف هذا الكتاب هو الحزاعى ، أبو الحسن على بن محمد بن أحمد بن موسى بن مسعود بن موسى بن أبى غفرة
 الحزاعى [۷۱۰ ـ ۷۸۹هـ ۱۰۲٦ ـ ۱۱۰۳م]. من علماء المغرب. [الناشر].

<sup>(</sup>١١) فى خزانتنا نسخة مخطوطة منها .

<sup>(</sup>۱۲) ج ۲ ص ۹۹.

<sup>(</sup>۱۳) ج ۲ ص ۹۹ .

أصحاب الفتوى من أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ عمر وعليا وابن مسعود وزيدِ وأبي بن كعب وأبا موسى الأشعرى (١٥٠) » .

فقول التاريخ: إن عمر بن الخطاب كان مفتيا يؤيد مارواه الترمذي من أنه كان قاضيا فإن القضايا التي يقصد برفعها معرفة المحق من غيره يسمى فصلها قضاء كما يصح أن يسمى فتوى ، ولم يبق سوى القضايا الناشئة عن التجاحد وقد عرفت أنها نادرة الوقوع فالذي يدل على أن لعمر بن الخطاب فصل ماكان من هذا النوع في غير حضرة الرسول عليه السلام حديث الترمذي ، فيتوافق التاريخ والرواية في تسميته قاضيا ومفتيا . ومما يستأنس به في هذا المقام أنهم كانوا يعدون عمر من ذوى المكانة في القضاء ، وقالوا : «قضاة هذه الأمة عمر وعلى وزيد وأبو موسى » (١٦) وأن أبا بكر الصديق قلده القضاء ، ومكث سنة لم يتحاكم إليه اثنان (١٧) .

\* \* \*

ثم حكى المؤلف ما نقله صاحب [نهاية الإيجاز] عن [تخريج الدلالات السمعية (١٨)] من أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بعث على بن أبى طالب إلى اليمن وهو شاب ليقضى بينهم ، مستدلا على ذلك برواية أبى داود ، ونقل المؤلف بعد هذا ما جاء فى صحيح البخارى من أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بعث علياً مكان خالد إلى اليمن ليقبض الخمس وقدم بسعايته إلى مكة والنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ بها . ثم نقل عن برهان الدين الحلبي أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بها . ثم نقل عن برهان الدين الحلبي أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بعث علياً كرم الله وجهه فى سرية إلى اليمن فأسلمت همدان كلها فى يوم واحد ، وهى السرية الأولى . والسرية الثانية بعث فيها رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ علياً كرم الله وجهه إلى بلاد مذحج من أرض اليمن فغزاهم وجمع الغنائم ثم رجع فوافى النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ بمكة قدمها لحجة الوداع .

ثم انتقل إلى الحديث عن معاذ بن جبل فحكى مانقله صاحب [ نهاية الإيجاز ] أيضا عن

<sup>(</sup>۱٤) ج ۲ ص ۱۰۹.

<sup>(</sup>۱۵) ج ۲ ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>١٦) اعلام الموقعين ج ١ ص ١٨.

<sup>(</sup>١٧) منهاج السنة لابن تيمية ج ٤ ص ١٣٨.

<sup>(</sup>١٨) في الأصل: الأدلة. [الناشر].

كتاب [ تخريج الدلالات السمعية (١٩) ] من أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ أرسله قاضيا إلى الجند من اليمن ، يعلم الناس القرآن وشرائع الإسلام ويقضى بينهم ، وجعل له قبض الصدقات من العال الذين باليمن . ثم نقل مارواه البخارى من أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بعث أبا موسى ومعاذ بن جبل إلى اليمن وقال لها « يسرا ولا تعسرا وبشرا ولا تنفرا » ونقل بعد هذا حديث البخارى الذى يتضمن أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ قال لمعاذ إنك ستأتى قوما من أهل الكتاب فإذا جئت فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله الخ » . ثم نقل ما أورده زينى دحلان (٢٠) فى السيرة النبوية من أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ بعث أبا موسى الأشعرى ومعاذ بن جبل إلى اليمن ، وروى ما أخرجه أحمد وأبو داود والترمذى وغيرهم من حديث معاذ الذى يتضمن أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ لما بعثه إلى اليمن قال له : «كيف تقضى إذا عرض عليك قضاء » قال أقضى بكتاب الله قال : « فإن لم تجد فى هنة رسول الله ولا فى كتاب الله » قال فبسنة رسول الله ولا فى كتاب الله » قال أجته رأيي ولا آلو .

بعد أن حكى المؤلف هذه الأخبار والأحاديث قال فى ص 25 « تلك الروايات المحتلفة التى قصصنا عليك مموذجا منها ، تريك كيف يسوغ لنا أن نستنتج ماقلناه لك قبل من أنه لاتتيسر الإحاطة بشىء كثير من أحوال القضاء فى زمن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ وهأنت ذا قد رأيت كيف اختلفت الرواية عن حادثة واحدة بعينها ، فبعث عليا إلى اليمن يرويه أحدهم أنه تولية للقضاء ، ويرويه الآخر أنه كان لقبض الخمس من الزكاة ».

خبر بعث على بن أبى طالب رضى الله عنه إلى اليمن وتعليم النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ له أن لايقضى لخصم حتى يسمع من الآخر، أخرجه الإمام أحمد بن حنبل وأبو داود والترمذى، ورواه ابن سعد فى طبقاته (٢١) بثلاثة أسانيد مختلفة، وحكاه ابن عبد البر فى كتاب [الاستيعاب] (٢٢) وأبو بكر بن العربي فى كتاب الأحكام (٣٣) والحافظ المزى فى كتاب

<sup>(</sup>١٩) في الأصل: الأدلة. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٠)أحمد زيني دحلان [ ١٣٠١ ـ ١٣٠٤هـ ١٨١٦ ـ ١٨٨٦م ] فقيه ومؤرخ . [الناشر] .

<sup>(</sup>۲۱) ج ۲ ص ۱۰۰.

<sup>(</sup>۲۲) ج ۲ ص ٤٩٩.

<sup>(</sup>۲۳) ج ۲ ص ۲۰۶.

التهذيب (٢٤) والحافظ بن حجر في فتح البارى (٢٥) وكذلك يقول المحقق الشوكاني (٢٦) في حديث «يا على إذا جلس إليك الخصان الخ»: أخرجه ابن حبان وصححه، وحسنه الترمذي.

روى أولئك الأعلام هذا الخبر ولم يروا به وجها للريبة مع أنهم أسبق الناس إلى نقد الأخبار ولاسما مايمس بأمر ديني أو يحتوى على حديث نبوى وإذا رمت تحرير الغاية التي بعث لها على بن أبى طالب رضى الله عنه فإليك التحرير:

اتفق المحدثون والمؤرخون على أن النبي \_صلى الله عليه وسلم\_ بعث على بن أبى طالب إلى اليمن مكان خالد بن الوليد . فنى صحيح الإمام البخارى عن البراء بن عازب « بعثنا رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ مع خالد بن الوليد إلى اليمن قال ثم بعث عليها بعد ذلك مكانه فقال : مر أصحاب خالد من شاء منهم أن يعقب معك فليعقب ومن شاء فليقبل . فكنت فيمن عقب معه » وفى تاريخ ابن جرير الطبرى (٢٧) عن البراء بن عازب «فبعث النبي \_صلى فيمن عقب معه » وأن تاريخ ابن وأمره أن يقفل خالد ومن معه فإن أراد أحد ممن كان مع خالد بن الوليد أن يعقب معه تركه » .

وإذا كان على بن أبى طالب بعث ليقوم مقام خالد بن الوليد فقد بعث أميراً ، والإمارة لعهد رسول الله ـ تتناول القضاء ونحوه ، ولكن بعض الرواة يقول : إنه أرسل مكان خالد ، وبعضهم يقتصر فى الرواية على الأمر الذى يناسب غرض الحديث ، فهذا يقول : بعث قاضياً ، ليناسب خبر « وأنا حديث السن ولا علم لى بالقضاء الخ » .

والآخر يقول بعث ليقبض الخمس ليناسب مايذكره بعد ذلك من إنكاره عليه بعض تصرفاته فى الخمس وقول النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ للمنكر « لاتبغضه فإن له فى الخمس أكثر من ذلك » .

فقول بعض الرواة بعث قاضيا ، أو قول الإمام : بعثت قاضيا . لايعارض قول بعضهم بعض ليقبض الخمس ، متى كان النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ صرح له بالقضاء وقبض الخمس

<sup>(</sup>٢٤) في ترجمة على بن أبي طالب

<sup>(</sup>۲۵)ج ۸ ص ۶۸.

<sup>(</sup>٢٦) انظر نيل الأوطار ٨ ص ٥٢ .

<sup>(</sup>۲۷) ص ۱۷۳۱ قسم ۱ ج ۲.

بوجه خاص ، زيادة على أن بعثه مكان حالد يقتضي النظر في القضايا وفصل الخصومات .

ترك المؤلف مارواه البخارى أولا من أن على بن أبى طالب بعث مكان خالد بن الوليد ، ونقل الحديث الثانى الذى يقول فيه الراوى : بعثه إلى خالد ليقبض الخمس ، وحاول أن يضرب بهذه الرواية رواية ولايته القضاء ليخلص من أثر يشهد بأن للقضاء فى عهد الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ حديثا ينقل أو اسما يدور على الألسنة ، والعلماء الذين درسوا باب التناقض من علم المنطق وباب التعارض والترجيح من علم الأصول فهموا هذه الروايات على وجه جامع ولم يروا بينها اختلافا يدعو إلى حيرة أو إلغاء الروايتين أو ترجيح إحداهما على الأخرى .

يقول الإمام البخارى: بعث عليا بعد ذلك ليقبض الخمس. ومن الجلي لدى المبتدئين من طلاب العلم أن المراد خمس العنيمة ، ولكن المؤلف الذى لم يقنع برتبة مجتهد وحاول أن يكون مشرّعا ، يقول: « ويروى الآخر أنه كان لقبض الخمس من الزكاة » وليس فى الزكاة شىء يقال له خمس ولكن الله ضرب هذا المثل لنشهد به حظ المؤلف من فهم كتب الشريعة ، وليعلم الذين يريدون أن يتبعوا خطواته أنهم ركبوا غارب عشواء وفتحوا أعينهم فى ليلة ظلماء.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٤٤ « ومعاذ بن جبل كذلك ، ذهب إلى اليمن قاضيا في رأى وغازيا في رأى وغازيا في رأى ومعلما في رأى ، ونقل صاحب السيرة خلافا في أن معاذا كان واليا أو قاضيا « فقال ابن عبد البر : إنه كان أميرا على المال . وحديث ابن ميمون فيه التصريح بأنه كان أميراً على المصلاة ، وهذا يرجح أنه كان واليا » .

الرواية قائمة على أن معاذ بن جبل رضى الله عنه بعثه النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ إلى اليمن واليا وقاضيا ومعلما للقرآن وشرائع الإسلام وقابضا للصدقات من العمال ، قال ابن عبد البرفى كتاب [ الاستيعاب ] (٢٨) « بعثه ـ يعنى معاذا ـ رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ قاضيا إلى الجند من اليمن ، يعلم الناس القرآن وشعائر الإسلام ويقضى بينهم ، وجعل إليه قبض الصدقات من العمال الذين باليمن ، وكان رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ قد قسم اليمن على خمسة رجال : خالد بن سعيد على صنعاء ، ومعاذ بن جبل على الجند ، وقال رسول الله ـ صلى الله

<sup>(</sup>۲۸) انظر ترجمة معاذ منه ج ۲ طبع حيدر آباد.

عليه وسلم ــ لمعاذ بن جبل حين وجهه إلى اليمن « بم تقضى الخ » .

فعاذ كان والياً وقاضياً ومعلماً وقابضاً للصدقات ، ومن المحدثين من ذكر له أعالا متعددة كالحافظ ابن عبد البر ، ومنهم من يتعرض لوظيفة القضاء كالإمام أحمد بن حنبل وأبى داود والترمذي وغيرهم ، ومنهم من يذكر وظيفة الإمارة كالإمام البخاري ، ومنهم من يعرف له وظيفة التعليم ويصرح بأنه كان يقوم بهذه الوظيفة في أعال كثيرة كقول ابن خلدون في تاريخه (٢٩) « وكان معاذ بن جبل يعلم القرآن باليمن ينتقل على هؤلاء وهؤلاء في أعالهم » .

فرواية أن معاذا كان قاضيا باليمن من الروايات التي محصت ووضعها المحدثون موضع القبول ، وليس فى الروايات الأخرى ماينافيها حتى نحتاج إلى عرضها على ميزان الترجيح ، فضلا عن أن نعاملها معاملة الأحاديث الموضوعة ونضرب عنها جملة ، كما فعل المؤلف حرصاً على أن ينتهى به النظر «إلى غاية ذلك المجال المشتبه الحائر».

وما نقله عن صاحب السيرة النبوية من الخلاف بين ابن عبد البر والغساني من أن معاذا كان والياً أو قاضياً ، لايمس الرواية بوهن ، ولنا عليه ملاحظة من وجوه :

(أولا) يظهر أن صاحب السيرة نقل هذا الخلاف من [ فتح البارى ] (٣٠) لابن حجر العسقلاني ونص عبارة الفتح « واختلف هل كان معاذ واليا أو قاضيا فجزم ابن عبد البر بالثاني والغساني بالأول » والدليل على أن صاحب السيرة استمد الخلاف من كلام ابن حجر أن لفظ «الغساني » إنما جاء في نسخ [ فتح الباري ] . ونقل القسطلاني في شرحه (٣١) لصحيح البخاري هذا الخلاف عن ابن حجر وذكر المقابل لابن عبد البر باسم « العسكري » وكذلك ذكر الخلاف الإمام العيني في شرحه للبخاري (٢٦) وذكر المخالف لابن عبد البر باسم « العسكري » .

والمعروف بالتأليف في تراجم الصحابة هو العسكري وهو «أبو محمد عبد الله بن أحمد

<sup>(</sup>٢٩) بقية ج ٢ ص ٦٦.

<sup>(</sup>۳۰) ج ۳ ص ۲۳۰ طبع الخشاب.

<sup>(</sup>۳۱) ج ٤ ص ٥٩.

<sup>(</sup>۳۲) ج ٤ ص ۲٦٠.

ابن موسى العسكرى المعروف بعبدان (٣٣) » وقد ذكره ابن حجر فى مقدمة الإصابة باسمه «عبدان » حين أخذ يسرد أسماء من ألفوا فى الصحابة رضى الله عنهم.

(ثانيا) قول صاحب السيرة ، وحديث ابن ميمون يرجح أنه كان واليا ، إنما هو استنتاج منه ، ولا يصح إلا إذا أريد بالوالى من له سلطة أعم مما يفهم المؤلف ، وهو العامل على المال الناظر في شئون البلاد .

(ثالثا) إن ابن عبد البرصرح في [الاستيعاب] بأن معاذاً كان قاضيا وواليا على المال حسبها نقلناه آنفا، فلا يصح أن يفهم من هذا الحلاف أن ابن عبد البريقول: أرسل قاضيا فقط، فهو لو قال «بعث معاذ قاضيا» وسكت، لم نفهم منه مخالفة لمن يقول «بعث واليا» فما باله إذا صرح بالولاية علاوة على القضاء.

(رابعا) إذا كان العسكرى قال: إن معاذا أرسل واليا ولم يتعرض لنفي القضاء لم يعد هذا مخالفة لابن عبد البر، وكذلك رأينا الشيخ العيني لم يزد على أن قال: « وفي كتاب الصحابة للعسكرى: بعثه النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ واليا على اليمن، وفي الاستيعاب بعثه قاضيا وجعل إليه قبض الصدقات من العمال الذين باليمن (٢٤) فإذا كان الحلاف إنما أخذ من اقتصار العسكرى على ذكر الولاية من غير تعرض للقضاء كان الحلاف بين العسكرى وابن عبد البر لايزيد على أن يكون اختلافا في العبارة.

(خامسا) يترجح أن يكون العسكرى عند ماتحدث عن معاذ اقتصر على ذكر الولاية ولم يتعرض لنفى القضاء ، فإن ابن حجر ومن نقل كلامه كالقسطلانى ثم من نقل عن كتاب العسكرى مباشرة كالعينى لم يذكروا أن العسكرى ننى القضاء صراحة ، ولو نفاه لذكر الوجه فى نفيه وعدم قبول روايته ، ولو ذكر هذا الوجه لنقلوه وتلقوه إما بمناقشة وإما بتسليم.

(سادسا) على فرض أن يكون العسكرى أو الغسانى نفى ولاية معاد القصاء بصراحة فإن الرواية التى تشهد بهذه الولاية حجة على المنكر إلا أن يأتى بدليل مسموع أو معقول يطعن فى شهادتها .

<sup>(</sup>٣٣) كتاب الأنساب للسمعاني في النسبة إلى عسكر.

<sup>(</sup>٣٤) ج ٤ ص ٢٦٠.

ومما لانزاع فيه بيننا وبين المؤلف أن ولاية معاذكانت مساوية لولاية أبى موسى الأشعرى فيصح لنا الاستشهاد بأن ولايتها كانت تتناول الحكم بحديث البخارى (٣٥) المتضمن أن معاذاً زار أبا موسى الأشعرى ووجد عنده رجلا موثقاً فسأله عنه فقال له: إنه كان مسلما ثم ارتد، فقال معاذ: لأضربن عنقه. وقال الحافظ ابن حجر فى فتح البارى (٣٦) «إن أبا موسى الأشعرى مفوض إليه الحكم، ولوكان فوض الحكم لغيره لم يحتج – يعنى النبى – صلى الله عليه وسلم – إلى توصيته بما وصاه به».

\* \* \*

قال المصنف فى ص 20 « ذلك بأننا وجدنا عند البحث فى نظام القضاء فى عصر النبوة أن غير القضاء أيضا من أعال الحكومات ووظائفها الأساسية لم يكن فى أيام الرسالة موجودا على وجه واضح لالبس فيه، حتى يستطيع باحث منصف أن يذهب إلى أن النبى \_صلى الله عليه وسلم \_ لم يعين فى البلاد التى فتحها الله له ولاة مثلا لإدارة شئونها ، وتدبير أحوالها وضبط الأمر فيها . وما يروى من ذلك فكله عبارة عن توليته أميرا على الجيش أو عاملا على المال أو إمامة للصلاة ، أو معلما للقرآن أو داعياً إلى كلمة الإسلام . ولم يكن شىء من ذلك مطردا ، وإنما كان يحصل لوقت محدود ، كما ترى فيمن كان يستعملهم \_ صلى الله عليه وسلم \_ على البعوث والسرايا أو يستخلفهم على المدينة إذا خرج للغزو » .

دعوى أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يول قضاة يفصلون الخصومات ولم ينصب ولاة لتدبير أحوال البلاد ، من بنات فكر المؤلف وحده ، فهو الذى اخترعها دون أن يسبقه اليها ألمعى خبير أو بحاثة بصير ، وإذا كان كل رأى جديد \_ حقا كان أو باطلا \_ يحف بصاحبه إلى منزلة يشار إليها بالبنان ، ويطير صيته في الآفاق إلى أمد بعيد ، فليتبوأ المؤلف مقعده بمكان تومئ إليه الأصابع من كل ناحية ، وليهنأ بسمعة تطير مع الشمس كل مطار ، ولكن مادام القرآن يتلي وكتب السنة تدرس وفي القلوب إيمان وفي الأدمغة عقول فإن هذا الرأى الجديد لايبتي على وجه الأرض إلا أن يحتمل ماتخلعه عليه النفوس الفاضلة من برود التهكم والتفنيد ، ويرضى بما تناديه به ألسنة الصادقين من ألقاب الباطل والبهتان .

ولايلاقي هذا الرأى تفنيدا من إخوان الإسلام فقط بل يرمى في وجهه بالتزييف كل

<sup>(</sup>٣٥) ج ٩ ص ١٥ طبع بولاق.

<sup>(</sup>٣٦) ج ٨ ص ٤٦ طبع الحشاب .

من درس تاريخ عهد النبوة ووقف ساعة من نهار على روح التشريع وإن كان من المخالفين الذين لاينتمون للإسلام .

يزعم المؤلف أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يرسل أميراً للحكم وضبط الأمر فى البلاد ، وإنماكان يرسل غزاة أو عالا أو أئمة ودعاة للإسلام ، ولاندرى ماذا دفعه إلى انكار حقيقة تضافر عليها المحدثون والمؤرخون ، وإذا كان المدار فى تحقيق المسألة على الرواية فلا سبيل للمنكر عليها إلا أن يردها بطعن فى سندها أو يبين أن العقل السليم لايقبلها ، وهل مشى المؤلف فى هذا السبيل المعقول فتعرض لسند الروايات التى تثبت أن للنبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ أمراء ينظرون فى شئون البلاد ويحكمون فما شجر بين الناس ، ونقدها ببينة وعقل ، أو أقام برهاناً على أن وجود ولاة يفصلون القضايا ويدبرون أحوال البلاد فى عهد الرسالة مما يأبى العقل سماعه ؟

كل ذلك لم يكن ، ولكنه يبتغى مرضاة قوم لايؤمنون ، وتخيل أنه بلغ في البيان أن ينكر الحق فيذهب هباء أو يشير إلى باطل فيستقبله الناس باحتفال وتكريم .

قد أريناك أن انتصاب معاذ بن جبل وعلى بن أبى طالب وعمر بن الخطاب للقضاء ثابت بأدلة ناطحها قلم المؤلف فأوهى قرنه قبل أن يوهنها ، وإن شئت زيادة تحقيق فى الموضوع فلدينا مزيد.

عنى الإسلام بوسائل العمران وأركان الدولة وبالأحرى مقام الفصل فيما شجر بين الناس ، ولهذا كان ــ صلى الله عليه وسلم ــ لايترك قوماً دخلوا فى الإسلام إلا أمر عليهم من يسوسهم بأحكام شريعته .

وقد عرفنا فى تاريح عهد النبوة أن النبى - صلى الله عليه وسلم - قد يقلد شخصا الإمارة ويكون له النظر فى الحكم بين الناس وتعليمهم شرائع الإسلام وقبض صدقاتهم وغير دلك مما يتولاه رسول الله -صلى الله عليه وسلم - لو كان حاضراً. قال الحافظ ابن تيمية فى [منهاج السنة] (۱۲۷) «كان النبى -صلى الله عليه وسلم - يستخلف فى حياته على كل ماغاب عنه فيولى الأمراء على السرايا يصلون بهم ويجاهدون بهم ويسوسونهم ويؤمر أمراء على الأمصار كما أمر عتاب بن أسيد على مكة ... وكما كان يستعمل عالا على الصدقة فيقبضونها ممن تجب عليه ويعطونها لمن تحل له » فانظر فى قوله «الأمراء على الصدقة فيقبضونها ممن تجب عليه ويعطونها لمن تحل له » فانظر فى قوله «الأمراء على

<sup>(</sup>٣٧) ج ٤ ص ٩٣.

السرايا » وقوله «أمراء على الأمصار » وقوله «عمالا على الصدقة » فإنه يطعن فى قول المؤلف : إن الأمراء إنما كانوا غزاة أو عمالا على المال .

وقال ابن حزم فى كتاب [الفصل فى الملل والنحل] (٣٨) « وقد وجدنا رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ قد قلد النواحى وصرف تنفيذ جميع الأحكام التى تنفذها الأئمة إلى قوم كان غيرهم أفضل منهم (٣٩) ، فاستعمل على أعال اليمن معاذ بن جبل وأبا موسى وخالد بن الوليد .....» .

وقد نقلنا لكم آنفا قول الحافظ ابن حجر « والأخبار طافحة بأن أهل كل بلد كانوا يتحاكمون إلى الذي أمر عليهم » .

وإذا كان المؤلف لايلقى قلبه إلا بين يدى «أرنولد» فإن أرنولد ومن معه يقولون فى دائرة المعارف الإسلامية (٤٠) « يجب أن يكون القاضى مسلما عادلا عالماً بجميع أحكام الشرع » ثم قالوا « فالنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ والراشدون كثيراً ما فصلوا فى خصومات بصفتهم قضاة كما جرى على ذلك الأمراء والحكام الموفدون من قبلهم إلى المقاطعات الإسلامية » .

ولا يعد قيام الأمير بفصل القضاء وتنفيذ الأحكام وغير ذلك من شئون الولاية أمراً شاقاً ، فإن وسائل العمران من مثل الفلاحة والصناعة والتجارة لم تكن ظاهرة في البلاد التي فتحت زمن النبوة بهذا المظهر الواسع حتى تكثر الخصومات والمنازعات لحد أن يعين لها قضاة شرعيون زيادة على الأمراء السياسيين .

يقول المؤلف « ولم يكن شيء من ذلك مفرداً وإنما كان يحصل لوقت محدود » وهذا . مسلّم فى أمراء السرايا وأما أمراء البلاد فإن ولايتهم كانت دائمة قال الحافظ ابن حجر فى [ فتح البارى ] (٢١) « فأما أمراء السرايا والبعوث فكانت إمرتهم تنتهى بانتهاء تلك الغزوة ، وأما أمراء القرى فإنهم استمروا فيها » .

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٨) ج ٤ ص ١٣٦.

ر ٣٩٠) يربد أن الأفضلية لاتقتضى الإيثار بالولاية بل يقدم لكل عمل من فيه كفاية للقيام به.

<sup>(</sup>٤٠) في الكلام على القاضي ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤١) ج ١٣ من ١٨٩.

قال المؤلف في ص 50 « إذا نحن تجاوزنا عمل القضاء والولاية إلى غيرهما من الأعمال التي لايكمل معنى الدولة إلا بها كالعالات التي تتصل بالأموال ومصارفها (المالية) وحراسة الأنفس والأموال (البوليس) وغير ذلك مما لايقوم بدونه أقل الحكومات وأعرقها في البساطة ، فمن المؤكد أننا لانجد فيما وصل إلينا من ذلك عن زمن الرسالة شيئاً واضحاً يمكننا ونحن مقتنعون ومطمئنون أن نقول: إنه كان نظام الحكومة النبوية »

بعث النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ بمكة فأقام بها عشر سنين أو ثلاث عشرة سنة وهو يدعو إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة ، ولما أذن الله بأن يقيم لهذا الدين دولة تحمى دعوته وتحرس شعائره وتدبر سياستها على محور تعاليمه ، كان أول لبنة وضعها \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى أساس هذا الغرض الأسمى ما أخذه على الأوس والخزرج من عهد البيعة على أن يكونوا أنصاره إلى الله ، ثم هاجر إلى المدينة وواصل العمل بما أوحى الله إليه حتى اتسقت للإسلام شريعة ذات مبادئ عالية ونظم حكيمة .

كانت المدة منذ شرع الإسلام فى بناء دولة تحرس دعوته وشعائره وتعمل لإسعاد أهله إلى أن انتهى عهد الرسالة ، نحو عشر سنين .

ماذا فعل محمد بن عبد الله \_صلوات الله عليه\_ فى عشر سنين، تلك المدة التى قضى المؤلف مثلها بالتفكير فى منطق يميت شريعة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها فى السماء؟

رأينا وسمعنا أن الحكومات إذا دخلت في عهد حرب أفرغت مهجتها في تدبير وسائل الدفاع من جند وسلاح ونصب مكايد، وتذهل عن الشئون المدنية والعلمية فلا تكاد ترى لها أثرا من نظم العلم والسياسة إلا ماكان قائما قبل دخولها في مواقع الحروب، ولا سيا حيث يكون عدوها أوسع بلادا وأكثر قبيلا. هذا شأن الدول العريقة في الحكم والقوة التي تكون سلطتها وسياستها موزعة على نفوس كثيرة من قائمين بالسلطة التشريعية إلى قائمين بالسلطة التنفيذية، ومن وزارة داخلية إلى خارجية إلى حربية إلى مالية، فكيف يكون حال جاعة قليلة ظهروا بعقيدة وشريعة خالفوا بهما القبائل والأمم التي تكنفهم من كل جهة ؟

كان ذلك الرسول الأعظم مظهر السلطة التشريعية ، ومصدر السلطة التنفيذية . فالحكمة تجرى على لسانه ، ودم النفوس الخبيثة يجرى على سنانه . يرسل الموعظة الحسنة تحت مثار النقع ، ويسن القانون العادل وهو يقاتل وحوشاً غابها الرماح ، ولقد كان فى تشريعه الحكيم أو عزمه النافذ عبرة لأولى الألباب

دولة بنتُ عشر سنين فتحت بلادا واسعة ونشرت تعاليم نافعة وشرعت قوانين جامعة ، إن فى قصر المدة التى استحكم فيها أمر هذه الدولة لآية كبرى ، ولكن المواربين بآيات الله يجحدون .

أنكر المؤلف أن يكون في عهد الرسالة ولاة يحكمون بين الناس بقانون الشريعة فأقمنا له من الرواية بينات تشهد بأن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يبعث إلى البلاد المفتوحة أمراء يدخل في إمرتهم فصل الخصومات بين الناس ، ومنهم من يصرح له بالسلطة القضائية كما جاء في حديث معاذ بن جبل وعلى بن أبي طالب ، وتوسع في الإنكار حتى زعم أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يرسل واليا لتدبير أحوال البلاد وإنما كان يرسل غازيا أو عاملا على المال فكافحناه بشهادة التاريخ على أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يبعث أمراء من غير أمراء السرايا والعال على المال ، ولاشأن لأولئك الأمراء إلا تدبير أحوال البلاد والحكم بينهم على سنة القضاء في الإسلام ، وتصلق وتطوّح به نزق التمرد إلى أن يقوّض سائر أركان الدولة الإسلامية فلوح بإنكار ماوراء القضاء والولاية السياسية من أعال « لايكمل معنى الدولة إلا بها كالعالات التي تتصل بالأموال ومصارفها (المالية) وحراسة الأنفس والأموال (البوليس) وغير ذلك مما لايقوم بدونه أقل الحكومات وأعرقها في البساطة » .

لنبحث مع المؤلف في القضاء والمالية والبوليس مع رعاية مايقتضيه المقام من إيجاز، ونرجئ البحث فيما عدا هذه الأصول الثلاثة إلى مقام أليق بها من هذا المقام.

### القضاء:

ذكرنا فيها سلف أن للقضاء مبادئ لا يستوفى الحكم نصيبه من العدل إلا برعايتها ولا يمترى ذو أثارة من علم أن الإسلام قد أدار سياسته على محورها. وهناك نظم مطوية في أصول عامة هي موكولة إلى اجتهاد الحاكم ومقتضى حال البيئة ، ومن هذه النظم ما نعلم حق اليقين أن حال الأمة في عصر النبوة لايزال في غنى عنها.

نحدثك فى هذا المقال عن بعض مبادئ القضاء ونظمه المنبه عليها فى الكتاب والسنة لتعلم أن القضاء فى عهد النبوة لم يكن فى نظر علماء الإسلام غامضا.

ملاك القضاء العادل علم القاضى ، واستقامته ، واستيفاؤه النظر فى وسائل الحكم واستناده إلى البينة وقوة العزم فى الفصل وبسط مجال الحرية للخصوم حتى يدافعوا عن حقوقهم باطمئنان جأش وطلاقة لسان .

أما العلم فقد كان الحكام في عهد النبوة على علم بما يلتى على عاتقهم من أعال القضاء وغيره، ودليل هذا من جهة النظر أن النبي عليه السلام- يقول «لاحسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالا فسلطه على هلكته ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها (۲۰) » وقال «إن القضاة ثلاثة واحد في الجنة واثنان في النار فأما الذي في الجنة فرجل عرف الحق فقضى به واللذان في النار رجل عرف الحق فجار في الحكم ورجل قضى في الناس على جهل »(۳۰) فالذي يجعل القضاء قائما على الحكمة ويقول: إن القضاء بجهل يلتى صاحبه في حفرة من النار ، لايضع السلطة القضائية إلا في يد عالم بالأحكام بصير بمذاهب الحقوق ، ويضاف إلى هذا أن الذين «حفظت عنهم الفتوى من وامرأة (٤٠٠) » ومما لايحتمله العقل أن يصرف الرسول – عليه السلام – نظره عن هؤلاء الذين بلغوا رتبة الفتوى ويضع الحكم في أيدى قوم لايعلمون .

وقال شيخ الإسلام في [ منهاج السنة ] (٥٠) « وكان الواحد من خلفائه إذا أشكل عليه الشيء أرسل إليه سأله عنه فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم – في حياته يعلم خلفاءه إذا جهلوا ويقومهم إذا زاغوا ويعزلهم إذا لم يستقيموا ».

وعلى هذه السيرة اقتدى علماء الإسلام فاشترطوا فى القاضى أن يكون بالغا فى العلم مبلغ الاجتهاد حتى يتناول الأحكام من أصولها مباشرة وكذلك كانوا يفعلون.

ويترتب على هذا الشرط ألا يقلد أحد القضاء إلا بعد معرفة مكانته فى العلم. وقد اختبر ـ صلى الله عليه وسلم ـ معاذ بن جبل حين توليته القضاء ليزداد خبرة بمبلغ علمه بالقضاء فقال له «كيف تقضى إذا عرض لك قضاء الخ».

<sup>(</sup>٤٢) صحيح البخاري ج ١ ص ٢١.

<sup>(</sup>٤٣) أصحاب السنن والحاكم والبيهتي. انظر تلخيص الخبير ج ٢ ص ٤٠٢ طبع دهلي.

<sup>(</sup>٤٤) أعلام الموقعين ج ١ ص ١٤.

<sup>(</sup>٤٥) ج ٤ ص ٩٣.

وأما الاستقامة فالكتاب والسنة طافحان بالأمر بالعدل وتشديد الوعيد على التهاون بواجبه ، فلابد أن يكون قضاة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ أتتى الناس قلوبا وأعدلهم في الحكومة ميزاناً ، وهذا أحدهم وهو عمر بن الخطاب يقول في رسالته إلى أبي موسى الأشعرى « وآس بين الناس في مجلسك وفي وجهك وقضائك ، حتى لايطمع شريف في حيفك ولا ييأس ضعيف من عدلك »

وأما استيفاء البحث في وسائل الحكم فترشد إليه آية «يأيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا على مافعلتم نادمين» وكان النبي حصلى الله عليه وسلم يستفصل في النوازل التي ترفع إليه كما استفصل المقر بالزنا هل وجد منه مقدماته أو حقيقته ، فلما أجابه عن الحقيقة استفصله لعل به جنونا فيكون إقراره غير معتبر ، أم هو عاقل ، فلما وثق من عقله استفصله بأن أمر باستنكاهه ليعلم هل هو سكران أم صاح فلما علم أنه صاح استفصله هل أحصن أم لا فلما علم أنه قد أحصن أقام عليه الحد (٤٦) .

والاستفصال موكول إلى اجتهاد الحاكم وذكائه «فإذا ارتاب بالشهود فرقهم وسألهم كيف تحملوا الشهادة ؟ وأين تحملوها ؟ وذلك واجب عليه متى عدل عنه أثم أو جار فى الحكم . وكذلك إذا ارتاب بالدعوى سأل المدعى عن سبب الحق ، وأين كان ، ونظر في الحال هل تقتضى صحة ذلك ، وكذلك إذا ارتاب بمن القول قوله والمدعى عليه ، وجب عليه أن يستكشف الحال ويسأل عن القرائن التي تدل على صورة الحال (٧٤) »

وحيث كان قلق الفكر مما يعوق عن استيفاء النظر في وسائل الحكم نهى النبي ـ عليه الصلاة والسلام ـ عن القضاء في حال يضطرب معه الفكر وألمَّ بهذا في حديث « لايقضى حكم بين اثنين وهو غضبان (٢٨) ».

وأما البينة فقد وفاها الكتاب والسنة حقها ولم يبخسا منه شيئا ، تجدها فى آية  $% \left( \frac{1}{2} \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) = \frac{1}{2$ 

<sup>(</sup>٤٦) أعلام الموقعين ج ٣ ص ٤٧٦.

<sup>(</sup>٤٧) الطرق الحكمية لابن قيم الجوزية ص ٧٤.

<sup>(</sup>٤٨) البخاري ج ٩ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤٩) الطلاق: ٢.

الأخرى  $(^{\circ})$  » وهذا إرشاد إلى الاحتياط في حفظ الحق لتكون الشهادة سنداً عند التناكر في مجلس القضاء. وتجدها في حديث «ألك بينة  $(^{\circ})$  » وحديث «شاهداك أو يحمينه  $(^{\circ})$  » وحديث «البينة على المدعى واليمين على من أنكر  $(^{\circ})$  » وقد تفقه أهل العلم في معنى البينة كل على حسب اجتهاده ، وفسرها ابن قيم الجوزية في [أعلام الموقعين]  $(^{\circ})$  بأنها اسم لكل مايبين الحق من شهود أو دلالة وقال «إن الشارع في جميع المواضع يقصد ظهور الحق بما يمكن ظهوره به من البينات التي هي أدلة عليه وشواهد به » ثم قال : «إن الطرق التي يحكم بها الحاكم أوسع من الطرق التي أرشد الله صاحب الحق إلى أن يحفظ حقه بها  $(^{\circ})$  ».

وللحاكم النظر فى قبول الشاهد ورده ، ومنحه هذا الحق قوله تعالى : « ممن ترضون من الشهداء » . شهد عند إياس بن معاوية رجل من أصحاب الحسن فرد شهادته فبلغ الحسن وقال : قوموا بنا إليه ، فجاء إلى إياس وقال : يالكع ترد شهادة رجل مسلم ! فقال نعم : قال الله تعالى : « ممن ترضون من الشهداء وليس هو ممن أرضى ، فسكت الحسن وقال : خصم الشيخ (٢٥) » .

ومما يتصل ببحث الاعتاد على البينة أن القاضى لايستند إلى مايعلم فى القضية ، ومن شواهده حديث « فأقضى له على نحو ما أسمع (٥٠) » ولهذه الحكمة نص الفقهاء على أن القاضى الذى تقدم إليه بينة بخلاف مايعلم من حال القضية ولم يجد طريقا واضحا للقدح فى شهادتها ، تخلى عن الحكم فيها كما يتخلى عن الحكم فى قضية يكون هو نفسه أحد الخصمين مدعياً أو مُدَّعى عليه ، ويصبح بين يدى من يكلف للقضاء فيها كشاهد بها يعلم دون أن يكون لمنصبه القضائى فى النازلة أثر كثير أو قليل .

وأما قوة العزم في الفصل والتنفيذ فمن شواهدها حديث « لو أن فاطمة بنت محمد

<sup>(</sup>٥٠) البقرة : ٢٨٢.

<sup>(</sup>٥١) رواه البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى وابن ماجة وابن حنبل. [الناشر].

<sup>(</sup>۵۲) رواه البخاری ومسلم وابن حنبل [الناشر].

<sup>(</sup>۵۳) رواه البخارى والترمذٰى وابن ماجة [الناشر].

<sup>(</sup>٤٥) ج ١ ص ١٠٥ .

<sup>(</sup>٥٥) ج ١ ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥٦) أحكام القرآن للجصاص ج ١ ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٥٧) رواه مسلم وأبو داود وابن ماجة ومالك فى الموطأ [الناشر].

سرقت لقطع محمد يدها (٥٨) » وحديث «كان ليهودى على ابن أبى الحدرد أربعة دراهم فاستعدى عليه رسول الله على الله عليه وسلم - فقال : يامحمد إن لى على هذا أربعة دراهم وقد غلبنى عليها . فقال اعطه حقه . فقال : والذى بعثك بالحق ما أقدر عليها قال أعطه حقه قال والذى بعثك بالحق ما أقدر عليها قال اعطه حقه . وكان النبى - صلى الله عليه وسلم - إذا قال ثلاثا لم يراجع ، فخرج ابن أبى الحدرد فباع بردة له وقضاه حقه (٥٩) » .

وأما إطلاق الحرية للخصوم فشاهده حديث البخارى: أن رجلا أتى النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ يتقاضاه فأغلظ له فهم به أصحابه ، فقال « دعوه فإن لصاحب الحق مقالا » .

ولتجدن فى الكتاب والسنة بعد هذا إرشادا إلى سنن أخرى لايستقيم حال القضاء إلا بها ، فتجد التنبيه على أن القاضى لايفصل فى القضية حتى يسمع من الخصمين ، فى حديث « لاتقض بين الخصمين حتى تسمع من الآخر (77)». ومن الفقهاء من حمل الحديث على إطلاقه ومنهم من حمله على حالة إمكان حضور الخصمين وأجاز الحكم على من كان فى غيبة بعيدة .

وتجد الدليل على اكتفاء الحاكم بترجمة واحد أمين ، فى حديث زيد بن ثابت إذ أمره النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ أن يتعلم كتاب اليهود قال : « حتى كتبت للنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كتبه وأقرأته كتبهم إذا كتبوا إليه (٢١) » .

وتجد الحبس للتهمة وارداً فيما رواه أبو داود وأحمد وغيرهما «أن النبي \_صلى الله عليه وسلم \_ حبس فى تهمة » فمن «أطلق كل متهم ... وقال : لا آخذه إلا بشاهدى عدل فقوله : مخالف للسياسة الشرعية (٢٦) » .

وتجد الإرشاد إلى ماينبغي للحاكم من بيان موجبات الحكم (حيثياته) ليطمئن نفس المحكوم عليه ويسلم تسليما ، تجده في سيرة النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ فإن قضاءه في

<sup>(</sup>٥٥) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة واللارمي وابن حنبل. [الناشر].

<sup>(</sup>٥٩) رواه أحمد والطبرابي في الصغير والأوسط. انظر نيل الأوطار جـ ٨ ص ٥٣٠.

<sup>(</sup>٦٠) رواه أحمد وأبو داود والترمذي (فتح الباري جـ ٨ ص ٤٨).

<sup>(</sup>٦١) صحيح البخاري جـ ٩ ص ٧٦.

<sup>(</sup>٦٢) الطرق الحكمية ص ١٤.

نفسه حجة ، ومع هذا كان يذكر علل بعض الأحكام القضائية لطرد الشبهة وإزاحة الحرج من قلب المقضى عليه ، كحكمه على من عض يد آخر بإهدار ثنيته لما سقطت بانتزاع المعضوض يده من فيه ، وقال للمحكوم عليه «أيدع يده فى فيك تقضمها كما يقضم الفحل » (٦٣) .

وتجد فى حديث « من أحدث فى أمرنا هذا ماليس منه فهو رد (٢٤) » مايرشد إلى أن الحكم الذى يظهر على خلاف الأصول القاطعة يتحتم نقضه ثم يُستأنف النظر فى القضية على طريق الاجتهاد الصحيح .

وتجد الإرشاد إلى أن الحاكم لا يقبل الشفاعة فى إسقاط الحدود بعد أن ترفع إليه لأن قبول الشفاعة فيها يخفف الرهبة من سطوتها ويفتح طريقا لسهولة ارتكاب الفواحش والموبقات حيث يعتمد المجرمون على شفاعة تنقذهم من عقوبتها ، تجد هذا فى قصة أسامة بن زيد حين تقدم إلى رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ شافعاً فى امرأة مخزومية وقعت فى سرقة ، فقال له «أتشفع فى حد من حدود الله (٥٠٠) » وخطب خطبته التى قال فيها «لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها».

يقصد الشارع إلى تنقية القلوب من دنس التقاطع والبغضاء ، وفصل الخصومات فريضة محكمة وصولة يخر لها الباطل صعقا ، ولكنه لا ينزع الأضغان الواغرة فى الصدور فدخل فى سنة القضاء دعوة الخصوم إلى الصلح حتى إذا طابت نفوسهم لذلك تبلج وجه الحق وانقلبت العداوة إلى تآلف وصفاء ، ومن الدليل على أن الإصلاح بين الخصوم من أدب القضاء حديث كعب بن مالك وهو «أنه تقاضى ابن حدرد دينا كان له عليه فى المسجد فارتفعت أصواتها حتى سمعها رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وهو فى بيته فخرج إليها حتى كشف سجف حجرته فنادى : ياكعب ، قال لبيك يا رسول الله فأوماً إليه أى الشطر قال لقد فعلت يارسول الله قم فاقضه (٢٦) » .

ولذلك يقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه « رددوا الخصوم حتى يصطلحوا فإن

<sup>(</sup>۹۳) صحیح البخاری جه ۹ ص ۸.

<sup>(</sup>٦٤) رواه البخاري ومسلم وأبو داود وابن ماجة وابن حنبل. [الناشر].

<sup>(</sup>٦٥) صحيح البخارى جد ٨ ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٦٦) صحيح البخاري جـ ٣ ص ١٨٧.

فصل القضاء يحدث بين القوم الضغائن (٢٠) » والمراد من ترديد الخصوم التمهل قليلا حيث يرجى فصل الواقعة وطي بساطها على يد صلح وسلام.

وتجد الإرشاد إلى أن المرأة لايليق بها أن تنتصب للقضاء بين الخصوم لأن القضاء يستدعى فى أغلب أوقاته عزما وإقداما وجلادة ، وللمرأة لين فى القلب ورقة فى المزاج وإحجام عن المواقف الخطرة ، تجد ذلك فى حديث «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة » (١٨) ونقل عن محمد بن جرير الطبرى «أنه يجيز أن تكون المرأة قاضية ولم يصح ذلك عنه ، ولعله كما نقل عن أبى حنيفة أنها تقضى فيا تشهد فيه ، وليس بأن تكون قاضية على الإطلاق ولا بأن يكتب لها منشور بأن فلانة مقدمة على الحكم إلا فى الدماء والنكاح ، وإنما ذلك كسبيل التحكيم أو الاستنابة فى القضية الواحدة (١٩٥) ».

وكان فى حديث معاذ وأبى موسى الأشعرى مستند لأهل العلم فى وضع السلطة القضائية فى يد شخصين أو أشخاص ، قال القاضى أبو بكر بن العربى فى كتاب العارضة «إرسال معاذ إلى اليمن مع أبى موسى الأشعرى ، واليمن قريتان أشركها النبى فيهما وأمرهما بأن ييسرا ولايعسرا ويبشرا ولاينفرا ويتطاوعا ولايختلفا ، فكان ذلك أصلا فى تولية أميرين وقاضيين مشتركين فى الإمارة والأقضية ، فإذا وقعت النازلة نظرا فيها ، فإن اتفقا على الحكم وإلا تراجعا لقول حتى يتفقا على الصواب ، فإن اختلفا رجع الأمر إلى من فوقها ، فينظر فيه ، وينفذان ما اتفقا عليه ، ولولا اشتراكها لما قال : «تطاوعا ولاتختلفا ».

واقتنى أثر هذا المنهج أمير تونس زيادة الله بن الأغلب فقلد أسد بن الفرات وأبا محرز محمد بن عبد الله الكنانى القضاء على أن يكونا شريكين فى فصل النوازل ، ولم يعلم قبلها بالبلاد التونسية قاضيان فى مصر (٠٠).

هذه أمثلة اقتبسناها من تعاليم الإسلام ، ليطلع القارئ الكريم على أن مبادئه القضائية واقعة من العدل موقع الروح من الجسد ، وأن القضاء في عهد رسول الله ــ

<sup>(</sup>٦٧) أعلام الموقعين جـ ١ ص ١٢٨ .

<sup>(</sup>٦٨) رواه البخاري والترمذي والنسائي وابن حنبل [الناشر].

<sup>(</sup>٦٩) أحكام القرآن للقاضي أبي بكر بن العربي .

<sup>(</sup>٧٠)طبقات علماء إفريقية لأبي العرب محمد بن أحمد بن تميم ص ٨٤ طبع الجزائر سنة ١٣٣٢

صلى الله عليه وسلم ــ كان على سنة مُحْكَمة، وإذا زعم منتم للإسلام أن نظا يتطلبها العدل أو يتوقف عليها حفظ الحق كانت مهملة فى عهد النبوة ، فإنه يقف له من التاريخ ثم من مقام الرسالة مِدْره (٧١) يطعن فى زعمه ويقيم الحجة على ريائه .

#### المالية:

أموال الدولة بحكم الكتاب والسنة: الصدقات والجزية والفيء وخمس الغنيمة وهي موارد بيت المال لعهد النبوة. أما الصدقات فقد كان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ يستعمل عليها عالا عارفين بأحكامها «إذ لا يستعمل رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ إلا عالما بما يستعمله  $(^{(VY)})$  » ومن «المحال الباطل أن يستعمل النبي \_ صلى الله عليه وسلم من لا علم له  $(^{(VY)})$  » ولعلك تفقه بهذا أن أخذها كان جارياً على حساب ونظام ، ومما يعد في نظمها ما فصلت الأحاديث من أحكامها كبيان مقادير ما يؤخذ من كل صنف وأن يؤخذ من وسط المال لاخياره ولا رديه .

أما مصرفها فالأصناف النمانية المنصوص عليها في آية «إنما الصدقات للفقراء بالساكين والعاملين عليها والمزلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم » (٤٠) وإنما اختلف الفقهاء في وجه صرفها فقال الإمام الشافعي لابد من قسمها على الأصناف النمانية ، وقال الإمامان مالك وأبو حنيفة يجوز للإمام أن يصرفها في صنف واحد أو أكثر من صنف إذا رأى المصلحة قاضية بذلك ، وعلى كل حال فإن مصرفها لايخرج عن الأصناف النمانية ، وهو مضبوط إما بتلك الأصناف المعدودة أو عاتقتضيه المصلحة منها .

وأما الجزية وهي مايؤخذ من المخالفين المقيمين. تحت راية الإسلام ، فالقرآن ذكرها بلفظ مجمل فقال تعالى : «حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (٥٠) » أى يأتون بها طائعين لحكم الإسلام ، وقد اختلف الفقهاء في تقديرها ، وكثير منهم يذهب إلى أن

<sup>(</sup>٧١) مدره ـ بكسر الميم وسكون الدال وفتح الراء ـ متحدث ، والزعم ينطق بلسان قومه . [الناشر].

<sup>(</sup>٧٢) كتاب الفصل لابن حزم جـ ٤ ص ١٣٩.

<sup>(</sup>۷۳) منه ج ٤ ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>٧٤) التوبة : ٦٠ .

<sup>(</sup>٧٥) التوبة : ٢٩ .

تقديرها مفوض إلى نظر الإمام ، قال أبو الوليد بن رشد (٧٦) في [ بداية المجتهد ] (٧٧) : وهو الأظهر . ويؤيده أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه وضع على أهل الشام من الجزية أكثر مما وضع على أهل اليمن ، وعلل مجاهد هذا التفاوت بيسار أهل الشام (٧٨) .

وأما مصرفها فإنها كسائر الفيء وخمس الغنيمة توضع في بيت المال وتصرف إلى ذوى الحاجة وفي وجوه المصالح العامة .

كان النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ يولى على قبض المال عمالا ، وإذا قدموا به حاسبهم على ماقبضوا وماصرفوا ، تجد هذا فى حديث العامل الذى استعمله رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ على صدقات بنى سليم ، وفى الحديث « فلما جاء إلى النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ وحاسبه » رواه الإمام البخارى فى باب محاسبة الإمام عمّا له ، وقال الحافظ ابن حجر عند قوله : « وحاسبه » أى على ماقبض وصرف (٧٩) .

فإذا كان المال المفروض على الأمة فى عهد النبوة مقدرا ، والعامل عليه عالماً ، ومتى جاء به يناقش الحساب على القبض والصرف ثم يُنفق فى وجوه المصالح بتدبير ، فهل يصح بعد هذا أن يقال : إن المالية لذلك العهد لم يكن لها نظام ؟

فإن أراد المؤلف من النظام أن يؤلف لها ديوان قلنا: كان للنبي عليه السلام كتاب معروفون ، وهبهم لم يتقيدوا بمكان يختص بهم ووقت يحدد لهم ، فإن هدا وحده لايسم المالية بوصمة الحلو من النظام . وربَّ تقييد يعد في بعض الأزمنة نظاما ، وهو في عصر آخر حيث لاتدعو إليه الحاجة عدم نظام .

وموجز القول أن نظام المالية لعهد الرسالة موافق لما يقتضيه حال ذلك العهد ، ولقد كان المال يقبض بحق ويصرف على وجه لايدخله خلل ولايحوم عليه شطط ، قال ابن خلدون فى مقدمته « واعلم أن هذه الوظيفة ( يعنى ديوان الأعمال والجبايات ) إنما تحدث فى الدولة عند تمكن الغلب والاستيلاء والنظر فى أعطاف الملك وفنون التمهيد ، وأول من

<sup>(</sup>٧٦) ابن رشد الفيلسوف [ ٧٦٠ ــ ٥٩٥هـ ١١٢٦ ـ ١١٩٨م ] قاض ومتكلم وفقيه ، والشارح الأكبر لأعمال أرسطو . [ الناشر] .

<sup>(</sup>۷۷) ج ۱ ص ۳۲۹.

<sup>(</sup>٧٨) أحكام القرآن للحصاص ج٣ ص ٩٨ وصحيح البخاري ج ٤ ص ٩٦ . .

<sup>(</sup>۷۹) فتح الباری جـ ۱۳ ص ۱۵۱.

وضع الديوان عمر رضى الله عنه ، يقال لسبب مال أتى به أبو هريرة رضى الله عنه من البحرين فاستكثروه وتعبوا فى قسمه فسموا إلى إحصاء الأموال وضبط العطاء والحقوق فأشار خالد بن الوليد بالديوان وقال : رأيت ملوك الشام يدوّنون » .

فأنت ترى أن الحاجة إلى الديوان لم تعرض إلا في عهد الخليفة الثانى ، وعند ماحدثت الحاجة وجد الخليفة من قاعدة رعاية المصالح مايحثه على المبادرة إلى أن ينشئ الديوان ويعين له من الكتاب بمقدار ماتدعو إليه المصلحة . فإن كان المؤلف يذهب إلى أن المالية التي لم تتسع حتى تلجئ إلى إنشاء ديوان يحق له أن يصفها بعدم النظام ، قلنا له : إن المقدار الذي تسمح به حالة الأمة لعهد النبوة كان يُستخلص بالقسطاس المستقيم ، وينفق في سد الحاجات وإعداد القوة ووسائل المنعة ، وقد خاض رجال هذه المالية حروبا فكانوا هم الغالبين ولم يكونوا يوما في حاجة إلى قرض داخلي أو خارجي ولم يضعوا على رقاب الأمة ضرائب فادحة مثلما تصنع الدول ذات الدواوين الطويلة العريضة ، فنحن نسميها مالية تؤخذ وتصرف بنظام ، وللمؤلف الذي أشلى (٨٠٠) قلمه ليلغ في عرض الحكومة النبوية أن يسميها بما شاء .

# الشرط (أو البوليس):

للحكومة مقومات: قانون يخضع له الجمهور، ورجال يقومون على تنفيذ هذا القانون، وأموال تقبض وتصرف في المصالح المشتركة، وقوة من الرجال والسلاح لدفاع العدو وكبح الثورة، وما عدا هذا من المشروعات والنظم فإنما يأتى على حسب تطور الزمان وما يعرض من الحاجات.

فإذا رأينا جهاعة يمسكون بأيديهم قانونا يحفظ الحقوق، ويوجد بينهم من ذوى الكفاية للقيام على تطبيق هذا القانون وننفيذه عدد غير قليل، ويجبى إلى خزانتها العامة من الأموال ما يقوم بمرافق حياتها الاجتماعية، وتنهض لحمايتها أو حماية قانونها جنود تخوض مواقع الحروب بما استطاعت من قوة، صح لنا أن نقول: إن هذه الجماعة ذات حكومة، وربما كانت الحقوق فيها محفوظة والأمن سائدا وإن لم تكن بها إدارة بوليس وكذلك كان حال جهاعة المسلمين لعهد النبوة بحيث لو وضعت في تلك المناطق الإسلامية

<sup>(</sup>٨٠) أشلى ــ بفتح الهمزة وسكون الشين ــ أغرى .. وأشلى الكلب على الصيد : أغراه ، مأخوذ من الشلو ــ بكسر الشين مشددة ، وهو واحد الأشلاء ، التي هي أعضاء الصيد يغرى بها الكلب ويسلط عليها ! [الناشر] .

دوائر بوليس لم يصر الأمن فيها أمكن ولا الحقوق أكثر صيانة ، وإليك الحجة والبيان : كانت حالة الأمة لعهد النبوة بالغة من الاستقامة إلى حيث تجدها في غنى عن دائرة محافظة أو « بوليس » .

وقد يقول الناشئ في مدينة يجوس الشرطي خلالها ويسيطر على كل شارع من شوارعها: كيف يحفظ النظام في جماعة لايقوم على رءوسها رجال يلبسون في الشتاء سواداً وفي الصيف بياضا، ويعد كلمتنا مثلا من أساطير الأولين، أو شهادة خطرت في موقف الدفاع عن أحكام سيد المرسلين، كلا إن هي إلا حقيقة تسعفها (١٨) الأدلة البينة والتاريخ من ورائها شهيد.

بقيت راية الإسلام مرفوعة على المدينة المنورة وما حولها نحو سبع سنين ، إذ كان من المحتم على كل من يعتنق الإسلام من القبائل أن يهاجر إلى المدينة المنورة ولايقيم بين قوم لا يؤمنون ، قال الله تعالى : « والذين آمنوا ولم يهاجروا مالكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا (٨٢٠) » والحكمة من تلك الهجرة أن يتقوى بهم جانب الدين ، وليخلصوا من البيئة المتعفنة فإنها تذهب بالغيرة على الحق وتلبس الوجوه رقعة الصفاقة ، وربما سرى وباؤها إلى النفوس الضعيفة فزلزل عقائدها وأطفأ نور إيمانها .

وفى السنة الثامنة من الهجرة فتحت مكة المكرمة وأصبح الناس يدخلون فى دين الله أفواجا وقبائل ، فقال النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ عندئذ « لاهجرة بعد الفتح » وولى على جميع البلاد والقبائل أمراء وبث فيهم معلمين للقرآن وأحكام الشريعة . وتوفى فى السنة العاشرة من الهجرة بعد أن فتحت مكة وتجاوز حكم الإسلام المدينة المنورة إلى مكة والطائف واليمن وما داناها من البلاد .

إذا ننظر إلى حال المدينة المنورة مدة عشر سنين وإلى حال غيرها من البلاد المدة التي أصبحت تحت حكم الإسلام لعهد النبوة وهي السنتان.

هاجر النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ إلى المدينة المنورة وهاجر لهجرته أصحابه الأكرمون فانعقد بين المهاجرين والأنصار إخاء صادق واتحاد متين ، وكانت قلوبهم تفيض بتعاطف وتراحم بلغا حد الإيثار عن النفس حتى قال الله تعالى فى حق الأنصار :

<sup>(</sup>٨١) في الأصل: تسعدها. [الناشر].

<sup>(</sup>٨٢) الأنفال: ٧٢.

« والذين تبوءوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولايجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة (٨٣) »

إيمان راسخ وأدب متين ، هما أثر ما كانوا يشهدونه من دلائل النبوة ويتلقونه من حكمة بالغة وموعظة حسنة ، وشأن القوم الذين بلغوا فى التعاطف إلى حد الإيثار على النفس أن تكون الحقوق بينهم محترمة ، وشأن القوم الذين يبصرون نور النبوة صباحا ومساء ألا ترى لهم عينا تطمح إلى هتك عرض ولا يداً تمتد إلى الاعتداء على مال ولا فما ينطق بكلمة قذع أو فحشاء .

وكان الذين يتقلدون الإسلام ديناً يضعون أيديهم فى يد رسول الله عليه السلام ويبايعونه «على ألا يشركوا بالله شيئاً ولا يسرقوا ولا يزنوا ولا يقتلوا أولادهم ولا يأتوا بهتان يفترونه بين أيديهم وأرجلهم ولايعصوا فى معروف ( $^{(1)}$ ) » وقال عبادة بن الصامت « بايعنا رسول الله – صلى الله عليه وسلم – على السمع والطاعة فى المنشط والمكره وأن لاننازع الأمر أهله وأن نقوم أو نقول بالحق حينا كنا ولانخاف فى الله لومة لائم ( $^{(0)}$ ) » ومن حديث جابر « بايعت رسول الله – صلى الله عليه وسلم – فاشترط على النصح لكل مسلم ( $^{(0)}$ ) » .

ومن عرف أن هذه المبايعة من قبيل تأكيد العهد ودرى كيف كان العرب يحترمون مايؤخذ عليهم من ميثاق ، أدرك ماكان لها من أثر فى اتقاء المحارم والكف عن كثير من المخالفات التى لايتحاملها بعض أسارى الشهوات إلا إذا كانوا بمرأى من شرطى لا يمالئ على باطل ولا يلوث يده بارتشاء .

يحتاج إلى الشرطى فى قرية أو مدينة تفتح فيها حانات لتجرع السكرات وبيوت يتجر فيها بنات الهوى بأعراضهن ، ونواد يستباح بها لعب الميسر ، ولكن المدينة المنورة وكل بلاد فتحت لعهد النبوة كانت طاهرة من حانات الخمور نقية من بيوت الدعارة سالمة من نوادى الميسر خالصة من كل مايثير العداوة والبغضاء.

<sup>(</sup>۸۳) الحشر: ۹.

<sup>(</sup>۸٤) صحیح البخاری جه ۹ ص ۸۰.

<sup>(</sup>٨٥) منه جـ ٩ ص ٧٧ [ وفى الأصل : لأمة لأئم. وهو خطأ. والتصحيح عن البخارى. [الناشر].

<sup>(</sup>٨٦) منه .

وللإيمان الصادق زاجر لايعصى وسلطان لايرشى ، وهو الذى يجعل الرجل خصيا للمنكر ، حليفا للحق ، وكذلك كان الناس فى عهد النبوة ، فكل مسلم بمنزلة شرطى أمين ، يحاسب نفسه ، ويغير المنكر بيده أو لسانه ، ويجيب إلى التقاضى بين يدى رسول الله أو أحد خلفائه ، ويقيم الشهادة بالقسط ولو على أبيه أو زوجه أو بنيه .

كان فى خلال الأمة المسلمة نفر من المنافقين ولكنهم كانوا يصوغون مظاهرهم فى أسلوب المؤمنين، ولمهارتهم فى صناعة النفاق قال الله تعالى يصفهم لنبيه الكريم عليه السلام (ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم سنعذبهم مرتين ثم يردّون إلى عذاب عظيم ( $^{(N)}$ ) "ثم إن النبى عليه وسلم وخلفاءه كانوا يقيمون الحدود والزواجر بعزم تبيت له النفوس الكريمة مطمئنة ، وترتعد له القلوب القاسية رهبة ، ومتى علم المنافق أنه ملاحظ بأعين شرط لايغيبون عن مشهد ، وتيقن أنه مساق إلى محكمة لاتأخذها فى الحق لومة لائم ، انصرف عن أهوائه خشية ، وانكف عن الشررياء وتصنعا .

فغلبة التقوى والتراحم بين الأمة . واعتقادٌ كل واحد منها أنه مسئول عما يشهد من إثم أو عدوان ، وإجراء الحدود والزواجر بعزم لايعرف هوادة ، كل ذلك مما امتاز به عهد النبوة وجعل الناظر فى التاريخ بقلب سليم يشعر بأن الناس لذلك العهد ليسوا فى حاجة إلى أن يقوم على رءوسهم رجال يقال لهم الزبانية أو البوليس .

وقد أوجسنا خيفة بعد هذا أن ينظر المؤلف إلى كل مايتصل بالحكومات الغربية أو الشرقية من نظام أو إدارة ويتخذ عدم وجوده فى عهد النبوة حجة على أن ليس هناك حكومة ونظام ، حتى خشينا أن يسوق على هذا الغرض آيات بينات ، وهى أنه لم يكن فى عهد النبوة مجالس مختلطة ولاصندوق دين عمومى ولا أقلام تشغى غليل الإباحية بما تأذن به من تعاطى مايدنس الأعراض أو يفتك بالألباب .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص 20 « ومما يستأنس به فى الموضوع أننا لاحظنا أن عامة المؤلفين من رواة الأخبار يعنون فى الغالب إذا ترجموا لخليفة من الحلفاء أو ملك من الملوك ، بذكر عماله من ولاة وقواد وقضاة الخ . ويفردون له بحثا خاصا ، يدل على أنهم عرفوا تماماً قيمة ذلك

<sup>(</sup>۸۷) التوبة : ۱۰۱.

البحث من إلجهة العلمية فصرفوا من الجهد فيه والعناية به مايناسبه ولكنهم فى تاريخ النبى – صلى الله عليه وسلم ــ إن عالجوا ذلك البحث رأيتهم يزجون الحديث فيه مبعثرا غير متسق ويخوضون غار ذلك البحث على نسق لايماثل طريقتهم فى بحث بقية العصور ».

أنكر المؤلف أن يكون لعهد النبوة حكومة ذات نظام ، واستأنس لهذا بأن رواة الأخبار إذا ترجموا لملك أو خليفة يفردون لولاته وقضاته بحثا خاصا ، وإذا عالجوا مثل هذا البحث في تاريخ النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ زجوا الحديث مبعثراً غير متسق ، ولا ندرى كيف يتم له هذا الاستئناس ، وما يدعيه من أنهم يزجون الحديث مبعثراً فقصارى ما يؤخذ منه أنهم لم يجيدوا صنع التأليف في السيرة النبوية إذ لم ينسجوا على المنوال الذي نسج عليه المؤرخون في تراجم الخلفاء والملوك ، فإن قصد إلى أن عدم تنسيقها على الوجه المذكور يدل على عدم صحتها قلنا هذه دلالة خفيت على المناطقة حين قسموا الدلالة إلى مطابقة وتضمن والتزام (٨٨).

المؤلفون فى سنة الرسول \_ عليه السلام \_ وأحواله : محدثون وأصحاب سير ومؤرخون . أما المحدثون فعنايتهم مصروفة إلى البحث عن أقوال الرسول \_ عليه السلام \_ وأفعاله وتقريره وغايتهم الأولى رواية الأحاديث التي يمكن أن يستمد منها أحكام شرعية أو آداب نفسية وهؤلاء إنما يذكرون اسم قائد أو وال أو قاض إذا جاء فى رواية تتعلق بشىء من أقوال النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ أو أفعاله أو تقريره .

وأما أصحاب السير فإنهم يبحثون عن أحوال رسول الله عليه الله عليه وسلم- من يوم ولادته إلى يوم انتقاله إلى الرفيق الأعلى، ويرتبون مؤلفاتهم ترتيبا طبيعيا، فيبتدئون بالحديث عن ولادته عليه السلام- ويتابعون البحث بمقدار ماوصل إليه علمهم حتى يأتوا على أيام قيامه بدعوة الرسالة ثم هجرته إلى المدينة المنورة ثم غزواته وسراياه والوفود التى قدمت عليه والرسل الذين وجههم إلى الملوك، ذلك كله مرتباً على حسب الأيام والسنين ويذكرون لكل سرية قائدها، وإذا تحدثوا عن قوم اعتنقوا الإسلام ذكروا من أمر عليهم أو عين عاملا لقبض صدقاتهم.

<sup>(</sup>٨٨) الدلالة هي كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر ، والشيء الأول هو الدال والثاني هو المدلول .. ولقد قسمها المناطقة إلى : دلالة مطابقة ، مثالها : إن الإنسان يدل على النبطق والحيوانية . ودلالة تضمن ، مثالها : إن الإنسان يدل إما على الحيوانية وإما على النطق . ودلالة النزام ، مثالها : إن الإنسان يدل على الموجود القادر على الضحك . [الناشر] .

وجرى على طريقة أصحاب السير بعض المؤرخين كابن جرير الطبرى وابن خلدون. وهل بعد أن يذكر رواة الأخبار عند كل سرية قائدها حتى إنهم يضيفونها إليه ويقولون سرية فلان ، يسوغ لأحد أن يدعى بأنهم يأتون بالكلام على القواد مبعثرا ، ولذلك تجد منهم من يذكر الأمراء في نسق كما صنع ابن خلدون في فصل عنوانه «العمال على النواحي (٨٩) » وأما القضاة فقد عرفت أن الإمارة لذلك العهد يدخل فيها القضاء والنظر في غيره من شئون البلاد.

\* \* \*

عرف المؤلف أنه سيتناول في الباب الثاني وما بعده بحثا لا يمشى فيه على سبيل ولا يتثبت فيه بأصل ، وعرف أنه سيلتى من الشبه خيالات لاتسحر إلا أعين المستضعفين علماً وعقيدة ، وتيقن بالطبيعة أن العلماء الذين درسوا الشريعة بحق ووقفوا على مقاصدها خبرة سينكرون عليه بدعته ، وينذرون الناس لكى يتقوا فتنته . عرف هذا وذاك فأخذ يستعمل السلاح الذي أعده للدفاع عن رأيه المحال ، وهو رمى المنكرين بالجمود فقال في ص ٤٧ « وأما ثانيا فلأن المغامرة في بحث هذا الموضوع قد تكون مثاراً لغارة يشب نارها أولئك الذين لا يعرفون الدين إلا صورة جامدة ، ليس للعقل أن يحوم حولها ، ولا للرأى أن يتناولها » .

يريد المؤلف بهذه القذيفة إرهاب أهل العلم ليحجموا عن نقض آرائه حذرا من وصمة الجمود ، وينوى مع هذا استدراج ضعفاء الأحلام إلى اعتناق مذهبه إذ يريهم أنه مذهب الباحث بقريحة مرنة ونظر مستقل . ألا إن أهل العلم لايرهبون ، وذوى الفطر السليمة لايفتنون ، وإن سره أن يخب فى أثره قوم لايبصرون ، فإن الفرق التى لاتتقلد الإسلام دينا ليسوا بقليل .

إن فى العالم الإسلامى علماء شبوا على حرية الفكر وإطلاق العقل من وثاق التقليد الأصم ، فهم لا يكرهون لذوى الألباب أن يبحثوا حتى فى أصل العقائد (وجود الخالق) وهم لايستطيعون أن يجولوا بين المرء وما يعتقد من باطل ، وليس فى أيديهم سوى مقابلة الآراء بما تستحقه من تسليم أو تفنيد.

<sup>(</sup>٨٩) بقية الحزء الثاني ص ٥٩.

وهل يرجو المؤلف من أمثال هؤلاء أن تقع أبصارهم على كتاب ينطوى على آراء تضع مكان الإيمان حيرة ومكان التقوى فسوقا ومكان إباية الضيم ذلة ، ثم يمرون عليها مرور الجاهل بسوء عاقبتها . فلا وربك لايدعون وباءها يتفشى فى النفوس الزاكية والقلوب السليمة وإن امتلأت الدنيا ألسنة تصفهم بالجمود وتلقيهم بالحجارة أو بما هو أشد قسوة .

# الباب الشاني الرسكالة والحركم

## ملخصه :

افتتح الباب بتهوين البحث في أن الرسول ــصلى الله عليه وسلمــكان ملكا أم لا وأخذ يستدرج القارئ إلى رأيه الصريح من بعد ، ويخيل له أن الاعتقاد بأحد الطرفين\_ كونه رسولا وملكا أو رسولا(١) فقط له ليس بدعا في الدين ولاشذوذا عن مذاهب المسلمين ، ثم ذكر أن الرسالة غير الملك وأن من الرسل من لم يكن ملكا ، وقال بعد هذا في صورة سائل : هل كان محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ ممن جمع الله له بين الرسالة والملك أم كان رسولًا غير ملك؟ وادعى أنه لا يعرف لأحدُ من العلماء رأيا صريحاً في هذا البحث واستنتج أن المسلم العامي يجنح غالبا إلى اعتقاد أن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان ملكا ورسولا وأنه أسس بالإسلام دولة سياسية ثم قال : ولعله رأى جمهور العلماء ، وساق عليه كلام ابن خلدون ، وما نقله رفاعة بك من كتاب [تخريج الدلالات السمعية] عن الوظائف والعالات التي كانت قائمة في عهد النبوة ، ثم أخذ يمر بالقارئ على شعاب من التشكيك ، فذكر أن في الحكومة النبوية بعض مايشبه أن يكون من مظاهر الحكم السياسية ، وتعرض لمسألة الجهاد ورأى أن من الظاهر لأول وهلة أن الجهاد إنما يكون لتثبيت السلطان وتوسيع الملك . وعلل هذا بأن دعوة الدين لاقوام لها إلا البيان وتحريك القلوب بوسائل التأثير والإقناع . وضرب مثلا آخر لمظاهر الدولة وهو جمع المال من مثل الزكاة والجزية والعنائم، وقال لاشك أن تدبير المال عمل ملكي وأنه خارج عن وظيفة الرسالة من حيث هي ، وعزز مسألتي الجهاد وجمع المال بثالث وهو ماروي من أن النبي ــ صلى الله عليه وسلم \_ وجه إمارة اليمن وفرقها بين رجاله : وقال من نظر إلى ذلك من هذه الجهة ساغ له القول بأن النبي\_ صلى الله عليه وسلم\_كان رسول الله تعالى وكان ملكا

<sup>(</sup>١) في الأصل: ملكا. وهو خطأ. [الناشر].

سياسيا. وتخلص من هنا إلى أن تأسيسه \_صلى الله عليه وسلم\_ للمملكة الإسلامية خارج عن حدود رسالته أم جزء مما بعثه الله به وأوحى به إليه، وزعم أن القول بأن المملكة النبوية عمل منفصل عن الرسالة وأنها من قبيل العمل الدنيوي الذي لاعلاقة له بها ، ليس بكفر ولا إلحاد ، وصرح بأن الرأى الذي تتلقاه نفوس المسلمين بالقبول هو أن المملكة النبوية جزء من عمل الرسالة وقال : إن هذا الرأى لايمكن تعقله إلا إذا ثبت أن الرسول مبلغ ومنفذ معاً ، وبعد أن نقل كلام ابن خلدون المتضمن أن الإسلام يجمع بين الدعوة والتنفيذ ادعى أنه لم ير لهذا القول دعامة وأنه لايلتئم مع ماتقضى به طبيعة الدعوة الدينية ، وخرج من هذا إلى مشكل آخر\_ فيما يزعم\_ وهو خلو الدولة السياسية النبوية من كثير من أركان الدولة ودعائم الحكم ، ثم افترض جوابا ، بل عذراً ، يقدمه إليه القائلون بأن من مقاصد الإسلام إقامة دولة ، وهو أن للحكومة النبوية نظاماً بالغاً وإحكاماً سابغاً ، ولكنا لم نصل إلى علم التفاصيل الحقيقية . ورده بأن احتمال الجهل ببعض الحقائق لايمنعه من الوثوق بما علم واعتباره حقائق يبني عليها الأحكام ويستخلص منها النتائج . ثم التمس لعلماء الإسلام جوابًا آخر ، وهو أن مانسميه اليوم أركان الحكومة وأنظمة الدولة إنما هي أوضاع مصنوعة والحكومة النبوية حكومة الفطرة التي ترفض كل تكلف ، ورده بأن كثيراً مما استحدث في أنظمة الحكم مَاليس متكلفا ولامصنوعا وهو مع ذلك ضرورى ونافع ، ثم أغلق الباب بوعد أنه سيلتمس وجهاً آخر لحل ذلك الاشكال ، وهو ما عرج عليه في الباب الثالث .

## النقض:

رفع المؤلف الحرج على الباحث فى أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ هل كان ملكاً أم لا ، ونفى أن يكون هذا البحث ذا خطر فى الدين يخشى شره على إيمان الباحث وأفتى بأنه لايمس شيئاً من جوهر الدين ولا أركان الإسلام ثم قال فى ص ٤٩ « وربما كان ذلك البحث جديداً فى الإسلام لم يتناوله المسلمون من قبل على وجه صريح ولم يستقر للعلماء فيه رأى واضح ، وإذاً فليس بدعاً فى الدين ولاشذوذا عن مذاهب المسلمين ، أن يذهب باحث إلى أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان رسولاً وملكاً وليس بدعاً ولاشذوذا أن يخالف فى ذلك مخالف ، فذلك بحث خارج عن دائرة العقائد الدينية التى تعارف العلماء بحثها واستقر لهم فيها مذهب ، وهو أدخل فى باب البحث العلمى منه فى باب الدين » .

لوكان المؤلف يبحث بحكمة وإخلاص لافتتح البحث ببيان ماذا يريد من الملك وأخذ يفتح عين القارئ فيما تقتضيه الأدلة من ثبوت حقيقته فى تصرف النبى عليه السلام أوعدم ثبوتها ، ولكنه علم أن دخوله فى الموضوع من طريق الصراحة يرفع الستار عن طويته فيأخذ المسلمون منه حذرهم ويسهل على أهل العلم تحديد آرائه وطعنها بالحجة فى نحورها ، لذلك اختار لفظ ملك ، وهو اسم لم يألف المسلمون إطلاقه على رسول الله عليه وسلم \_ يمكنه أن ينغى تحت اسمه ماشاء من حقائق شرعية ، دون أن يحس السذج بما يقصده من إنكار مزايا الإسلام وهدم كثير من أصوله .

ونحن لانتقدم إلى الحوض فى هذا البحث إلا بعد رسم حقيقة الملك حتى يمتاز المعنى الذى يلتئم بالرسالة من المعنى الذى لايليق بمقامها الرفيع .

الملك رياسة يتصرف بها صاحبها فى أمور الجمهور أمراً ونهياً وتنفيذا ، فإن كان التصرف قائما على سنن العدل ومقتضى المصلحة كان الملك مقاماً محموداً ومرتقى شريفا ، وهذا هو الذى يهه الله لعباده المصطفين كما قال الله تعالى مخبرا عن نبيه سلمان عليه السلام: « وهب لى ملكا لاينبغى لأحد من بعدى » وقال تعالى مخبراً عن يوسف الصديق عليه السلام: « رب قد آتيتنى من الملك وعلمتنى من تأويل الأحاديث » .

وإن كان التصرف جاريا مع الأهواء جامحا عن سنن الهوى كان الملك مظهرا ممقوتا ومهبط خسر وشقاء ، وهذا الصنف من الملك هو الذى يتنزه عنه أنبياء الله ولايصح أن يجتمع مع الرسالة بحال .

وإذا كان المراد من الملك سياسة الرعية وتدبير شئونها ، كانت السياسة نوعين : عادلة وجائرة ، فإن السياسة العادلة هي التي يجيء بها الرسل عليهم السلام ، وهي التي يعنيها المسلم إذا قال : إن الرسول كان ماسكا بزمام السياسة ، وإنما تحامي الناس أن يطلقوا على رسل الله لقب ملك لأن لقب الرسول أرفع اسما وأدل على العدل من لقب ملك الذي ينادى به كل سائس وإن كان مستبدا مترفا .

ونحن نجارى المؤلف فى هذا الصدد ولا نريد من اسم ملك\_ متى وصفنا به مقام الرسالة \_ إلا الرياسة السياسية التى يحاول جحودها بالرغم من حجج تصيح به أنى التفت وهو متصامم عنها تصامم المفتون بأحدث «ما أنتجت العقول البشرية ».

※ ※ ※

يقول المؤلف «إن البحث في أن الرسول \_ عليه السلام \_ كان ملكاً أم لا بحث جديد في الإسلام » هذا لايصح إلا إذا عني بالبحث نفي أن يكون للرسول \_ عليه السلام \_ رياسة

سياسية ، فإن البحث فى ذلك على وجه الإنكار بحث مختلق فى الإسلام ، وأماكون الرسول ذا رياسة سياسية فأمر تقرر بالكتاب والسنة المتواترة وتناوله المسلمون من قبل على وجه صريح واستقر للعلماء فيه رأى واضح .

أما الكتاب فن آياته الكثيرة فى هذا المعنى قوله تعالى: « فلا وربك لايؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لايجدوا فى أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليها (٢) » وأما السنة فمن شواهدها أقضيته \_ صلى الله عليه وسلم \_ وإقامته الحدود على مثل الزنا والسرقة وشرب الخمر ، وإرساله الأمراء فى طول البلاد المفتوحة وعرضها . وأما اعتقاد العلماء قاطبة ، بأنه عليه السلام كان رسولاً نبياً ومشرعاً سياسياً ، فدليله إجماعهم على الاستدلال بأقضيته وأحكامه وسائر تصرفاته العائدة إلى شئون الدولة إلا ما كان منوطاً بعلة فزالت وخلفتها فيه علة أخرى ، على ماسنبينه فى غير هذا المقام بياناً شافياً .

فاستخفاف المؤلف بذهاب الباحث إلى أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم يكن رسولا ملكا وقوله : إن ذلك ليس بدعا فى الدين ولاشذوذاً عن مذاهب المسلمين ، ماهو إلا افتيات على الإسلام ، ومن ذهب إلى أن الرسول لم يكن مدبراً لشئون السياسية فقد نبذ كتاب الله وراء ظهره وشاقق الرسول واتبع غير سبيل المؤمنين.

\* \* \*

ذكر المؤلف أن الرسالة غير الملك ثم قال فى ص ٤٩ «ولقد كان عيسى بن مريم عليه السلام رسول الدعوة المسيحية ، وزعيم المسيحيين ، وكان مع هذا يدعو إلى الإذعان لقيصر ، ويؤمن بسلطانه ، وهو الذي أرسل بين اتباعه تلك الكلمة البالغة «اعطوا مالقيصر لقيصر ومالله لله » وكان يوسف بن يعقوب عليه السلام ، عاملا من العمال فى دولة الريان بن الوليد ، فرعون موسى ومن بعده كان عاملا لقابوس بن مصعب ».

أتى المؤلف بهذه المقدمة ليضع فى ذهن القارئ تمثيل رسول الإسلام بعيسى ويوسف عليها السلام فى أن كلا منهم لم يكن صاحب دولة ولارئيسا أعلى فى السياسة . والذى يبطل هذا التمثيل أن رسول الإسلام لم يدع إلى الإذعان لقيصر ولاكان عاملا للمقوقس صاحب مصر بل دعاهما إلى الإيمان به والدخول تحت سلطانه ، وقد شاء ربك أن يكون انقراض دولتيها ودخول مملكتيها تحت راية الإسلام على يد أحد خلفائه الراشدين .

<sup>(</sup>٢) النساء : ٣٥.

لم يرض محمدبن عبد الله عليه السلام أن يقيم تحت سلطان غير سلطان الله، ولم يرض لمعتنقى دينه الحنيف أن يستكينوا لسلطة غير إسلامية ، وفرضُ الهجرة والجهاد على مانقول شهيد . وماينبغى للمؤلف أن يحشر فى غضون كتابه مثل هذه الكلمة التى تقضى حاجة فى نفس المخالف المتغلب ، وتبتى فى النفوس أثر الاستكانة إلى أى يد تقبض على زمامها .

ولقد قلنا فيما سلف: إن هذه المقالة التي يعزوها إلى المسيح عليه السلام لاتجد في المناظرة أذنا صاغية ، إذ لم نعلم السند الذي ينتهي بها إلى المسيح عليه السلام ، علاوة على أن الإسلام شرَع الهجرة والجهاد ، وأبي لأتباعه إلا أن يلوذوا بالمنعة والعزة التي ليس بعدها مرتقى .

※ ※ ※

قال المؤلف في ص ٥٠ « فهل كان محمد حلى الله عليه وسلم - ممن جمع الله له بين الرسالة والملك أم كان رسولا غير ملك ؟ لانعرف لأحد من العلماء رأياً صريحاً في ذلك البحث ولانجد من تعرض للكلام فيه بحسب ما أتيح لنا ، ولكنا قد نستطيع بطريق الاستنتاج أن نقول : إن المسلم العامى يجنح غالباً إلى اعتقاد أن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان ملكا رسولا ، وأنه أسس بالإسلام دولة سياسية مدنية كان هو ملكها وسيدها ».

إن كانت لكتاب المؤلف مزية فهى أنه يعلّم الناس كيف يتنكرون لما عرفوا ، وكيف يتخذون من الصفاقة برقعاً كثيفاً ، رأى أهل العلم يتحامون أن يلقبوا الرسول عليهالسلام بالملك أو يسموا رياسته ملكا فاتخذ ذلك ذريعة لما يجادع به قراء كتابه من أن المسألة صالحة لأن تدخل تحت طائلة البحث ، وأنه ما وجد فيها للعلماء رأيا صريحا ولا وجد من تعرض للكلام فيها . لم يخطر على بال أولئك العلماء أن الأيام سيجيئها المخاض فتضع فى بيوت المسلمين وليدا يقال له «كتاب الإسلام وأصول الحكم» حتى يُعدوا له ما استطاعوا من التصريح بأن الرسول \_ عليه السلام \_ كان ملكا وأن بجانب نبوته رياسة سياسية يقال لها : ملك .

ولا أدرى لماذا لم تخطر على بالهم هذه النادرة وهم كثيرا مايفصلون أحكاما لصور لم تجر العادة بوقوعها ، ولعلهم لم يذهلوا عن مثلها ، ولكنهم حسبوا أن القرآن والسنة النبوية المتواترة وبحثهم فى الخلافة صريحة فى أن للنبى رياسة سياسية ، وأن هذه الصراحة تمنع من ينتمى للإسلام \_ وهو يحمل قلباً يفقه \_ أن يقول : لانعرف لأحد من العلماء رأيا صريحا فى ذلك البحث ولانجد من تعرض للكلام فيه .

على أن العلماء يتعرضون لهذه الرياسة السياسية فى بحث الحلافة وفى غير بحث الحلافة ولم يفتهم إلا أن يسموها ملكا ، واختاروا أن يسموها القضاء والإمامة ، كما صنع الإمام شهاب الدين القرافى (٣) فى الفرق السادس والثلاثين (١) بين قاعدة تصرفه ـ صلى الله عليه وسلم \_ بالقضاء وبين قاعدة تصرفه بالإمامة .

ومن حذق المؤلف فى الحلابة أن جعل كون النبى عليه السلام ذا رياسة سياسية ، مما يعتقده المسلم العامى ، قال هذا وهو إنما يقصد تنفير قارئ كتابه من أن يكون بمنزلة العامة حيث يشاركهم فى هذه العقيدة .

#### ※ ※ ※

قال المؤلف في ص ٥٠ « ولعله أيضا هو رأى جمهور العلماء من المسلمين ، فإنك تراهم ، إذا عرض لهم الكلام في شيء يتصل بذلك الموضوع ، يميلون إلى اعتبار الإسلام وحدة سياسية ودولة أسسها النبي – صلى الله عله وسلم – وكلام ابن خلدون ينحو ذلك المنحى ، فقد جعل الخلافة التي هي نيابة عن صاحب الشرع في حفظ الدين وسياسة الدنيا شاملة للملك ، والملك مندرج تحتها » .

يزعم المؤلف أن العلماء لم يصرحوا بدخول الرياسة السياسية فى وظيفة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وإنما هو رأى العامة من المسلمين ، وبعد أن فرغ من طريقته الشعرية قال ـ كأنه لايزال فى تردد من كونه رأى أهل العلم ـ ولعله أيضاً هو رأى جمهور أهل العلم الخ .

يؤكد لك أن المؤلف اتخذ من اسم «ملك» نافقاء (٥) يخرج منها إلى حيث يشاء، إنه قرأ مايقوله العلماء في الحلافة من أنها نيابة عن الرسول عليه السلام في إقامة الدين وسياسة الدنيا، ولم يأخذ نفسه إلى الاعتراف بأن هذا صريح فيها يعتقدونه لمقام الرسالة من الرياسة السياسية، ونأى بجانبه عن هذا كله حيث لم ينطقوا بكلمة ملك أو ملك، وإنما تعرض لكلام ابن خلدون على وجه خاص لأنه ذكر اسم ملك وقال: إن الملك مندرج في الحلافة.

\* \* \*

<sup>(</sup>٣) أحمد بن إدريس القرافي [ ٦٨٤هـ ١٢٨٥م] فقيه مالكي وعالم بالأصول. [الناشر].

<sup>(</sup>٤) كتاب الفروق جـ ١ ص ٢٤٩ طبع تونس.

<sup>(</sup>٥) النافقاء : إحدى جحرة ـ بكسر الجيم وفتح الحاء ـ اليربوع ، يكتمها ويظهر غيرها . وجمعها : نوافق . [الناشر] .

قال المؤلف فى ص ٥٢ « لاشك فى أن الحكومة النبوية كان فيها بعض مايشبه أن يكون من مظاهر الحكومة السياسية وآثار السلطنة . وأول ما يخطر بالبال مثال من أمثلة الشئون الملكية التى ظهرت أيام النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ مسألة الجهاد » .

ليس المؤلف بالغبى لحد أن تصدر عنه هذه الكلمة دون أن ينتبه لما تنطوى عليه من مغامز ، ولعله عدل عن التعبير الذى يألفه ذوق المسلم إلى هذا الأسلوب الغريب ، ليكون في لحنه خطاب لقوم آخرين ، حتى إذا خلا بعضهم إلى بعض تناولوه بشرح تشمئز منه قلوب «الذين لايعرفون الدين إلا صورة جامدة ».

استكثر المؤلف على الحكومة النبوية أن يكون لها ولو بعض مظاهر الحكومة السياسية ولم يسمح قلمه الهاز إلا أن يجعل لها بعض مايشبه أن يكون من مظاهر الحكومة السياسية . وساق الجهاد مثلا لهذا البعض الشبيه بمظاهر السياسة ، واختار هذه الصيغة «ظهرت أيام النبي – صلى الله عليه وسلم – مسألة الجهاد » كأنه يتجنب الكلمة التي يشتم منها رائحة التشريع ، محافظة على ذلك «المجال المشتبه الحائر» وليبعد بذهن القارئ عن الاعتقاد بأن الجهاد تنزيل من حكم حميد .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٥٦ « وظاهر أول وهلة (٦) إن الجهاد لايكون لمجرد الدعوة إلى الدين ولا لحمل الناس على الإيمان بالله ورسوله ، وإنما يكون الجهاد لتثبيت السلطان وتوسيع الملك » .

قام النبى – عليه الصلاة والسلام – بمكة يجاهد فى سبيل ربه بالحجة والموعظة الحسنة ولاقى هو وأصحابه من أذية المشركين مالا يحتمله إلا ذو عزم نافذ وإيمان كفلق الصبح وكانت الآيات تنزل لتسليتهم ومطاردة ما عساه يعلق بنفوسهم من جزع أو أسى .

وبعد أن امتحن الله قلوبهم للتقوى، وتألف جول مقام النبوة حزب لا يخنع للبأساء، ولا تستخفه السراء، طلعت بهم الهجرة الخالصة بين لابتى المدينة المنورة وأصبحوا بين أقوام ينالونهم بالأذى ، وآخرين يناصبونهم العداء، ومن هؤلاء من يتربص بهم الدائرة، ومنهم من يجمع أمره ليأخذهم على غرة، ولكن الله سلَّم، إنه عليم بذات الصدور.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: أهلة. [الناشر].

هذا البلاء الذّى كان يسطو حول الجماعة المسلمة أو يتحفز للوثوب عليها كان حكمة تناسب الإذن للرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ بسل السيف فى وجه عدوه الكاشح ليدفع شره ، ولتسير دعوة الحق فى سبيل لاتعترضها عقبات المفسدين

لا يسلم الشرف الرفيع من الأذى حتى يراق على جوانبه الدم. .

لذلك نزل قوله تعالى: «أَذِنَ للذين يقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير (٧) » وقوله تعالى «وقاتلوا فى سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين (٨) » وقوله تعالى «كُتب عليكم القتالُ وهو خُرْهٌ لكم وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم وعسى أن تحبوا شيئا وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون » (٩)

فنهض النبى - صلى الله عليه وسلم - يجاهد فى سبيل حماية الدعوة كل خائن كفار وكان مع هذا العمل المطهر لوجه الأرض من نجس الشرك والعادات القاتلة للفضيلة ، يعقد المعاهدات والمحالفات بينه وبين الأقوام المحالفين حيث جنحوا إلى السلم وأخذوا على أنفسهم ألا يظاهروا عليه عدواً ، وكان ينى بشرطهم ويحترم عهدهم حتى تبدو منهم الخيانة ويمدوا أيديهم إلى مساعدة أعدائه المحاربين . قال تعالى : «وإن جنحوا للسلم فاجنح لها» (١٠٠ وقال «إلا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئاً ولم يظاهروا عليكم أحداً فأتموا إليهم عهدهم إلى مدتهم إن الله يحب المتقين «١١).

وما برح صلى الله عليه وسلم يقاتل محاربيه على مقتضى العدل والحزم إلى السنة الثامنة أو التاسعة من الهجرة (١٢) ، فشرعت وقتئذ الجزية ونزلت آية «حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (١٣) » فكان عليه الصلاة والسلام يقبل من أهل الكتاب الجزية ويقرهم فى أمن على نفوسهم وأموالهم ، وحرية من إقامة شعائر دينهم ، وقبل الجزية من المحوس أيضاً وقال «سنوا بهم سنة أهل الكتاب (١٤) ».

<sup>(</sup>٧) الحج : ٣٩.

<sup>(</sup>٨) البقرة : ١٩٠.

<sup>(</sup>٩) البقرة : ٢١٦.

<sup>(</sup>١٠) الأنفال: ٦١.

<sup>(</sup>١١) التوبة : ٤ .

<sup>(</sup>١٢) اختلف في مشروعية الجزية فقيل في سنة ثمان وقيل في سنة تسع (فتح الباري جـ ٦ ص ١٦١).

<sup>(</sup>١٣) التوبة : ٢٩ .

<sup>(</sup>١٤) الموطأ.

ومن أهل العلم من وقف فى قبول الجزية عند حد ماورد فى الكتاب والسنة ، ومنهم من ذهب إلى أنها تقبل من كل مخالف أيا كانت نحلته ، قال القاضى أبو بكر بن العربى فى عارضة الأحوذى ] «قال ابن القاسم (صاحب الإمام مالك) : إذا رضيت الأمم كلهم بالجزية قبلت منهم » وقال ابن حجر فى [الفتح](١٥) «وقال مالك : تقبل من جميع الكفار إلا من ارتد ، وبه قال الأوزاعى وفقهاء الشام ».

وصار المخالفون بعد تقرير الجزية إلى أنواع ثلاثة: أهل عهد، وأهل ذمة، ومحاربين. ومن تتبع سير الجهاد النبوى ينتزع منه أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يحمل المحاربين من مشركي العرب على الإسلام أو السيف إذ كان الفساد الذي ينشأ عن الوثنية والمزاعم المتفرعة عنها وباء يفتك بالعقول والأخلاق، ويفتح على الإنسانية ينبوع شر ليس له من آخر، وكان مع هذا ينهي عن قتل الشيوخ والأطفال والنساء ويطلق سراح الأسرى، إمّا منّا وإما فداء. وبعد أن استقر الأمر على حكم قبول الجزية أصبح الجهاد النبوى بعيداً عايشبه أن يكون من مظاهر الإكراه في الدين ، كما أنه لايخطر على بال مسلم أن الجهاد النبوى إنما يكون لتثبيت السلطان وتوسيع الملك.

إذاً ما هي الغاية من الجهاد؟.

الإسلام عقيدة وشريعة ونظام اجتماعي ، فهو بالنظر إلى أصول العقائد التي هي باب الإيمان به إنما يدعي إليه بالحكمة والموعظة الحسنة ، إذ لايمكن لبشر أن يدخل في قلب بشر عقيدة إلا أن يقرنها بما يثبتها في النفس من برهان أو إقناع . وأما الشرائع والنظم الاجتماعية فإن التجربة في القديم والحديث دلت على أنها لاتقوم في أمة ولا يطرد نفاذها إلا أن تكون شدة البأس بجانبها والسيوف من ورائها ، فلابد للإسلام من دولة ذات شوكة لتقوم على إجراء هذه الشرائع والنظم وتحول بينها وبين قوم لايبصرون .

ثم إن ظهور الحق بمظهر العزة والمنعة مما يجذب إليه النفوس ويحبب إليها التقرب منه وربما انقلبت إلى تأييده بعد أن كانت من خصومه الألداء ، فلابد أيضاً من بسط ظل الإسلام وإعلاء رايته على دائرة واسعة من البسيطة ، حتى لاتكون فتنة ، وحتى يدرك الخالفون الذين يقيمون تحت سلطانه أنه دين التوحيد الخالص ، والشريعة القيمة والآداب السامية ، فيعتنقونه عن عقيدة صادقة ونفس راضية ، وكذلك كان أثر الجهاد في

<sup>(</sup>١٥) جـ ٦ ص ١٦١ .

البلاد التي انقلبت إسلامية في عقائدها وآدابها وسائر شئونها الاجتماعية .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٥٣ « وما عرفنا في تاريخ الرسل رجلا حمل الناس على الإيمان بالله بحد السيف ولا غزا قوماً في سبيل الإقناع بدينه ، وذلك هو نفس المبدأ الذي يقرره النبي صلى الله عليه وسلم \_ فيما كان يبلغ من كتاب الله. قال الله تعالى « لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي » (١٦) وقال « ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة ، وجادلهم بالتي هي أحسن » (١٧) وقال « فذكر إنما أنت مذكر لست عليهم بمسيطر (١٨) » وقال « فإن حاجوك فقل أسلمت وجهي لله ومن اتبعن وقل للذين أوتو الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعباد » (١٩) «أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين (٢٠) ؟ » تلك مبادئ صريحة في أن رسالة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كرسالة إخوانه من قبل إنما تعتمد على الإقناع والوعظ » .

من الجلى الواضح أن الرسول لايغزو قوماً فى سبيل الإقناع بدينه ، فإن للحجة عملاً لايقوم به السيف ، كما أن للسيف عملاً لاتهض به الحجة ، فالحجة تلج بالعقيدة إلى أعماق القلوب ، وهذا عمل لاتهض به السيوف وإن كانت مشرفية ، ولا الرماح وإن كانت سمهرية ، والسيف يحمل الناس على الشرائع واحترام النظم الاجتماعية ، وهو عمل قد تذهب الحجة دونه ضائعة وإن لبست بردة الفصاحة من منطق سحبان ، أو قلم الفتح بن خاقان (٢١).

فالجهاد لايقصد به نقل القلوب من الضلال إلى الهدى ، وإشرابها الإيمان فى الحال ، وعدم إمكان هذا المعنى لايمنع من أن يراد من الجهاد النبوى قبل شرع الجزية كف أذى القبائل المشركة العاثية فى الأرض فسادا، وإلباسها ثوب الإسلام ولو فى الظاهر لتدخل فى نظام وشريعة ، ويرجى منها بعد مشاهدة أنوار النبوة مرة بعد أخرى أن تدرك الحق حقا

<sup>(</sup>١٦) البقرة : ٢٥٦.

<sup>(</sup>١٧) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>١٨) الغاشية : ٢١ .

<sup>(</sup>١٩) آلُ عمرانُ: ٢٠.

<sup>(</sup>۲۰) يونس: ۹۹.

<sup>(</sup>٢١) الفتح بن خاقان [ ٧٤٧هـ ٨٦١م ] أديب وشاعر ، مبرز في الفصاحة والذكاء. كان وزيرا للمتوكل العباسي . [الناشر].

فينقلب جهلها علما ، ونفاقها إيمانا ، وتستنير صدورها كما صلحت ظواهرها .

والجهاد لهذا القصد يلتئم مع قوله تعالى: «ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن » فإن الجهاد الذي يساق به الوثنيون إلى الإسلام يقصد به اصلاح ظواهرهم ، والحكمة والموعظة الحسنة والجدال بالتي هي أحسن يقصد به إخراج القلوب من ظلمات الشرك إلى نور الإيمان.

وقوله تعالى: «ولو شاء ربك لآمن من فى الأرض كلهم جميعاً أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين » إنما يفهم منه إنكار أن يكون فى استطاعة البشر إدخال الإيمان فى القلوب بوسائل القسر والإكراه.

وقوله تعالى: « وإن تولوا فإنما عليك البلاغ » وقوله: « فذكر إنما أنت مذكر لست عليهم بمسيطر » هما من الآيات التي كانت تنزل قبل مشروعية الجهاد لتسلية النبي – صلى الله عليه وسلم – حين يشتد به الحزن من إعراض المشركين عن سبيل الهدى ، وتكاد نفسه الشريفة تذهب عليهم حسرات .

وقوله تعالى: «لا إكراه فى الدين قد تبين الرشد من الغى » تتمشى مع شرع الجهاد أيضا إذ يجوز أن يكون المراد من الآية نفى أن يكون «فى الدين إكراه من الله وقسر ، بل مبنى الأمر على التمكين والاختيار ، ولولا ذلك لما حصل الابتلاء ولبطل الامتحان ، وإلى ذلك ذهب القفال (٢٢) » وإذا نظرنا إلى أن الآية نزلت بعد أن تقرر حكم الجزية كان معنى الآية «إنما هو لا إكراه فى الدين لأحد ممن حل قبول الجزية منه بأدائه الجزية ورضاه بحكم الإسلام (٢٣) ».

فرسالة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ تعتمد على الحجة والإقناع والموعظة ، وكانت تتخذ الجهاد دفعاً لأذى المشركين وعونا على بث الدعوة إلى سبيل رب العالمين.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٥٣: «وإذا كان\_ صلى الله عليه وسلم\_ قد لجأ إلى القوة والرهبة ، فذلك لايكون في سبيل الدعوة إلى الدين ، وإبلاغ رسالته إلى العالمين ومايكون

<sup>(</sup>۲۲) روح المعانی جـ ۱ ص ٤٦٩.

<sup>(</sup>۲۳) تفسیر ابن جریر الطبری جـ ۳ ص ۱۲.

لنا أن نفهم إلا أنه كان فى سبيل الملك ولتكوين الحكومة الإسلامية ولاتقوم حكومة إلا على السيف وبحكم القهر والغلبة ، فذلك عندهم هو سر الجهاد النبوى ومعناه » .

من مقاصد الإسلام الأساسية أن تكون لأهله دولة ليس لمخالف عليها من سبيل ، ولم يكن المقتضى لإقامة هذه الدولة مايخطر على طلاب الملك من التباهى بالرياسة والتمتع بملاذ هذه الحياة ، وإنما يقصد الإسلام من تأسيس الدولة الإسلامية أمرين :

(أحدهما) إجراء أحكامه العادلة ونظمه الكافلة بسعادة الحياة ، إذ لايقوم عليها بحق الا من آمن بحكمتها وأشرب قلبه الغيرة على تنفيذها .

(ثانيهها) الاحتفاظ بكرامة أوليائه وإعزاز جانبهم حتى لايعيشوا تحت سلطة مخالف يدوس حقوقهم ، ويرفع أبناء قومه أو ملته عليهم درجات .

فالنبى – صلى الله عليه وسلم – إنما أقام الحكومة الإسلامية لهذين المقصدين اللذين يتجليان فى كثير من الآيات كقوله تعالى : «يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم » (٢٤) وقوله : «كيف وإن يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلا ولا ذمة يرضونكم بأفواههم وتأبى قلوبهم وأكثرهم فاسقون » (٢٥).

ولقد أقام النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ حكومة رفعها المسلمون على رؤوسهم ، وتلقوا تشريعها وتنفيذها بقلوبهم ، والقوة والرهبة إنما كان يعدهما لمن يبدءونه بالقتال أو يبيبون المكيدة لأخذه على غرة ، أو يقفون فى سبيل دعوته ، ولم يجاهد فى سبيل الملك قط ، وإنما كان يجاهد بإذن الله وفى سبيل الله .

وقول المؤلف: «فذلك عندهم هو سر الجهاد النبوى ومعناه» إنما هو النافقاء يبنيها البربوع حتى إذا حوصر من باب خرج من آخر وذهب بسلام، ولا ندرى ماذا يريد بقوله: «عندهم والظاهر أنه لم يرد بذلك علماء الإسلام، فإنه قال فى صدر الباب: إنه لايعرف لأحد من العلماء رأياً صريحاً فى بحث أن النبى – صلى الله عليه وسلم – كان ملكا أم لا. ولو قالوا: إن الجهاد النبوى كان فى سبيل الملك، لكان هذا القول صريحاً فى ذهابهم إلى أن النبى – صلى الله عليه وسلم – كان ملكا .

<sup>(</sup>٢٤) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٢٥) التوبة : ٨.

على أننا لانعلم ولا يمكن أن نعلم أن أحداً من علماء الإسلام يذهب إلى أن الجهاد النبوى كان فى سبيل الملك ، وكيف تصدق أن يذهب أحد إلى هذا السفساف وأنت لاتتلو قرآنا أو حديثا فى الجهاد إلا وجدته يُصرح ويُرشدُ إلى أن يكون « فى سبيل الله » .

※ ※ ※

ثم أتى المؤلف بمثل آخر من أمثلة الشئون الملكية وهو ما كان فى زمن النبى – صلى الله عليه وسلم – من العمل المتعلق بالشئون المالية من حيث جمع المال وتوزيعه بين مصارفه ثم قال فى ص ٥٤ « ولاشك أن تدبير المال عمل ملكى ، بل هو أهم مقومات الحكومات . على أنه خارج عن وظيفة الرسالة من حيث هى ، وبعيد عن عمل الرسل باعتبارهم رسلا فحسب » .

الذى يعرفه رجال العلم أن تحديد وظيفة الرسول يرجع إلى إرادة المرسل، فهو الذى يُحدد له العمل الذى يقوم به ويبلغه عنه ، ومعرفة أن هذا العمل داخل فى وظيفة الرسول إنما تتلقى من الأدلة السمعية التى يصدق بها المؤمنون برسالته .

إذا كل عمل يقوم الدليل على أن الرسول عليه السلام فعله عن وحى فهو داخل فى وظيفته. ولا ريب فى أن التدبير المالى الذى ذكره المؤلف كان النبى - صلى الله عليه وسلم - يقوم به بأوامر إلهية مثل قوله تعالى: «خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها » (٢٦) وقوله «إنما الصدقات للفقراء الخ (٢٧)» وهل بعد هذا ينشرح صدر مسلم لأن يقول: إن تدبير النبى - عليه السلام - لأموال الزكاة والجزية وخمس الغنيمة بعيد عن عمل الرسل من حيث إنهم رسل ؟

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٥٥ «إذا ترجح عند بعض الناظرين اعتبار تلك الأمثلة واطمأن إلى الحكم بأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان رسولا وملكا ، فسوف يعترضه بحث آخر جدير بالتفكير. فهل كان تأسيسه \_ صلى الله عليه وسلم \_ للمملكة الإسلامية وتصرفه في ذلك الجانب شيئاً خارجا عن حدود رسالته \_ صلى الله عليه وسلم \_ أم كان جزءا مما بعثه الله له وأوحى به إليه ؟ ».

<sup>(</sup>٢٦) التوبة : ١٠٣.

<sup>(</sup>۲۷) التوبة : ۲۰ .

نفث المؤلف كلمة الارتياب في أن للنبي عليه الصلاة والسلام رياسة سياسية، وأفتى بأن إنكار ذلك لايمس جوهر الدين ، فصادمته أعمال من السيرة النبوية لاتصدر إلا ممن قبض على زمام السياسة ، فأخذ يقلل من شأنها ويسميها « بعض مايشبه أن يكون من مظاهر الحكومة ».

ثم خشى ألا يجد الارتياب إلى قلوب بعض القارئين منفذا فيخرجوا بضائر طاهرة فسولت له نفسه أن يهمس فى آذان الذين اطمأنوا إلى الحكم بأنه \_ صلى الله عليه وسلم كان رسولا ملكا ، ويفتنهم من ناحية أخرى ، وهى أن تأسيس النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ للمملكة الإسلامية وتصرفه فى ذلك الجانب ، هل كان خارجا عن حدود الرسالة أو كان جزءاً مما أوحى به إليه ؟

柒 柒 柒

قال المؤلف في ص ٥٥ « فأما أن المملكة النبوية عمل منفصل عن دعوة الإسلام وخارج عن حدود الرسالة ، فذلك رأى لانعرف في مذاهب المسلمين مايشاكله ، ولانذكر في كلامهم مايدل عليه ، وهو على ذلك رأى صالح لأن يذهب إليه ، ولا نرى القول به يكون كفراً ولا إلحادا » .

كان المؤلف يرجو أن يجد فى مذاهب المسلمين القول بأن المملكة النبوية عمل منفصل عن دعوة الإسلام وخارج عن حدود الرسالة ، ولكنه لم يعرف مايشا كل ذلك ولا يذكر فى كلامهم مايدل عليه ، وأراد أن يجعل لهذا الرأى المنشق عن الآراء الإسلامية مكانا فى النظر فشهد له بالصلاح لأن يكون مذهبا ، وأذن للإيمان بأن يلتتى معه فى نفس واحدة .

سبق للمؤلف آنفا أن ذكر فى الشئون الملكية الجهاد والزكاة والجزية والغنائم ، وساق الكلام فيها على أسلوب يخيل إلى القارئ أنها لم تجئ عن طريق الوحى ، وإذ صرف قلمه عن آيات الجهاد وآيات الزكاة والغنائم بدا له أن المجال فسيح ، وطفق يشهد للآراء المطوية على الكيد للإسلام باللياقة لأن تكون مذهبا

تصرَّف النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ فى مثل الجهاد والزكاة والجزية والغنائم يستند إلى صريح القرآن ، فلا مفر لمنكره من الوقوع فى حمأ الإلحاد ولا أرانى فى حاجة إلى نقل شىء من نصوص الراسخين فى علم الشريعة وفتواهم بأن من أنكر حقيقة معلومة من الدين بالضرورة فقد انقلب على عقبه مدبرا عن الإسلام ، ولا يحق له بعد ذلك الإنكار أن يتأثم

من المسلمين إذا طرحوه من حساب أولياء دينهم الحنيف.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٥٥ «لايهولنك أن تسمع أن للنبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ عملاكهذا خارجا عن وظيفة الرسالة ، وأن ملكه الذي شيده هو من قبيل العمل الدنيوي الذي لاعلاقة له بالرسالة ، فذلك قول إن أنكرته الأذن ، لأن التشدق به غير مألوف في لغة المسلمين ، فقواعد الإسلام ومعنى الرسالة وروح التشريع ، وتاريخ النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_كل ذلك لايصادم رأيا كهذا ولايستفظعه بل ربما وجد ما يصلح له دعامة وسندا ولكنه على كل حال رأى نراه بعيدا ».

قد عرفت فيما سلف أن المؤلف يعنى بالداخل فى حدود الرسالة ماتقرر بوحى ، وبالخارج عنها مالم يكن كذلك . ومما هو صريح فى هذا المعني قوله فيما نقلناه آنفا « وتصرفه فى ذلك الجانب شىء خارج عن حدود رسالته ، أم كان جزءاً مما بعثه الله به وأوحى به إليه » .

وبعد أن يريد بالخارج عن وظيفة الرسالة مالم يكن مستنداً إلى وحى ، ويذكر من شئون الملك الجهاد والزكاة والجزية والغنائم يقول: إن الاعتقاد بأن المملكة النبوية عمل منفصل عن دعوة الإسلام وخارج عن وظيفة الرسالة ، ليس بكفر ولا إلحاد ، وإن معنى الرسالة وروح التشريع وتاريخ النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ كل ذلك لايصادمه ولا يستفظعه ، وتطاول بعد هذا إلى دعوى أنه يوجد مايصلح له دعامة وسنداً .

لايهول المسلم أن يسمع من مخالف أن عملا كالجهاد والتصرف فى شئون الزكاة والجزية والمغنيمة ، كان النبى – صلى الله عليه وسلم – يتولاه من نفسه دون أن يهبط عليه وحى بذلك ، فإن المحالف لايصدق بالقرآن ولايطمئن لإجاع ، وإنما يهول المسلم أن يسمع رجلا نبت فى بيت إسلامى وشب فى معهد دينى وهو يتشدق بهذا الرأى ، رافعاً به عقيرته شأن من لم يطرق أذنه أمثال قوله تعالى : «انفروا خفافا وثقالا وجاهدوا بأموالكم وأنفسكم فى سبيل الله (٢٨) » وقوله تعالى : «خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها (٢٩) » وقوله تعالى : « واعلموا أنما غنمتم من شىء فإن لله خمسه وللرسول ولذى لقربى (٢٠٠) » وقوله

<sup>(</sup>٢٨) التوبة : ٤١ .

<sup>(</sup>٢٩) التوبة : ١٠٣.

<sup>(</sup>٣٠) الأنفال : ٤١.

تعالى: «حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (٣١) ».

وإذا كانت الشئون الحربية والمالية والقضائية مما جاء به صريح القرآن فأى شبهة تبتى بيد من يزعم أن قواعد الإسلام ومعنى الرسالة وروح التشريع وتاريخ النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ لاتصادم القول بأن تأسيس المملكة خارج عن وظيفة الرسالة ؟ .

ولاندرى ما هذا الأمر الذى يصلح أن يكون دعامة وسندا لرأى لو علق طلاؤه بأذهان المسلمين لنبذوا شطر كتاب ربهم وسنة رسولهم ، وكانوا من القوم الذين خسروا أنفسهم وهم لايشعرون!

وقول المؤلف: « ولكنه على كل حال رأى نراه بعيداً » إنما هو النافقاء يبنيها عقب آراء يثيرها فى وجه الحقيقة ويقنع من أثرها بالتشكيك، ولو جاءت هذه الكلمة كما تجىء الكلمات التى تقتضيها طبيعة البحث لنبه على وجه بُعده كما أجمع أمره على تقريبه وتأييده.

#### \* \* \*

تعرض المؤلف للقول بأن المملكة النبوية جزء من عمل الرسالة متمم لها وداخل فيها وقال: ذلك الرأى الذى تتلقاه نفوس المسلمين فيها يظهر بالرضا ثم قال فى ص ٥٦ « ومن البين أن ذلك الرأى لا يمكن تعقله إلا إذا ثبت أن من عمل الرسالة أن يقوم الرسول ، بعد تبليغ الدعوة ، بتنفيذها على وجه عملى ، أى أن الرسول يكون مبلغاً ومنفذاً . غير أن الذين بحثوا فى معنى الرسالة ، ووقفنا على مباحثهم أغفلوا دائماً أن يعتبروا التنفيذ جزءاً من حقيقة الرسالة ، إلا ابن خلدون ، فقد جاء فى كلامه مايشير إلى أن الإسلام دون غيره من الملل الأخرى قد اختص بأنه جمع بين الدعوة الدينية وتنفيذها بالفعل » .

يدع المؤلف دلائل الشريعة ونصوص العلماء القائمة على أن التنفيذ جزء من وظيفة النبي – صلى الله عليه وسلم – ويلتى قلمه فى مهاب الشبه تخفق به من أمام إلى وراء ، ومن اليمين إلى الشمال ، يريد أن يتخذ من بحث أهل العلم فى معنى الرسالة دليلا على أن التنفيذ غير داخل فى وظيفة سيدنا محمد – عليه الصلاة والسلام – وقد حام على غير هدى ، وتشبث بأوهى من عهد دولة استعارية !

إن الذين يبحثون عن الحقائق العامة إنما يشرحونها بالمعنى الذى تشترك فيه جميع أفرادها ، وليس عليهم أن يتعرضوا لما يتصل بها من مقتضيات أو ينضم إلى بعض أفرادها

<sup>(</sup>٣١) التوبة : ٢٩ .

من مميزات ، فإذا قالوا : «الرسول إنسان بعثه الله إلى الخلق لتبليغ الأحكام (٢٦) » فإنما أرادوا تحديد المعنى الذى يتحقق به مفهوم الرسالة ، وهذا لا يمنع أن يكون فى الرسل عليهم السلام من أوحى إليه بتنفيذ ما أمر بتبليغه ، فيكون التنفيذ داخلا فى وظيفته ، وكذلك كان التنفيذ للأحكام الشرعية داخلا فى وظيفة النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ وملقى عليه عبؤه الثقيل من طريق الوحى ، فيصح أن يكون مميزا من مميزات رسالته وإن لم يكن جزءا من المعنى الذى يحدون به الحقيقة العامة للرسالة .

※ ※ ※

بعد أن حكى المؤلف ما كتبه ابن خلدون فى الفصل الذى تكلم فيه عن اسم البابا والبطرك والكوهن قال فى ص ٥٧: « فهو كما ترى يقول إن الإسلام شرع تبليغى وتطبيقى وأن السلطة الدينية اجتمعت فيه والسلطة السياسية ، دون سائر الأديان » ثم قال : « لانرى لذلك القول دعامة ، ولا نجد له سندا ، وهو على ذلك ينافى معنى الرسالة ، ولا يتلاءم مع ما تقضى به طبيعة الدعوة الدينية كما عرفت » .

ادعى المؤلف أنه لايرى للقول بأن الإسلام شرع تبليغى وتطبيق دعامة ، ولا يجد له سندا ، وعزز هذه الدعوى بكلمة لا يحتمل تبعتها المنطقية إلا من شعر بأنه فى بيئة تلذ صرير الأقلام المحاربة لدين الحق وإن دمرت منطق أرسطو ، وطمست معالم الحكمة ، وهى زعمه أن ذلك القول ينافى معنى الرسالة ولايلتئم مع ماتقتضيه طبيعة الدعوة الدينية .

يقول المؤلف لانرى لذلك القول دعامة ، وهذه كتب السنة مملوءة بالأحاديث الصريحة في أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ كان يأمر بالقاتل فيقتص منه وبالسارق فتقطع يده ، وبالزانى فيجلد أو يرجم ، وبشارب الخمر فيضرب بالجريد أو النعال ، وفي صحيح البخارى « أنه قام \_ عليه السلام \_ فخطب فقال يأيها الناس إنما ضل من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق الشريف تركوه وإذا سرق الضعيف أقاموا عليه الحد وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد لدها » .

زعم المؤلف أن ذلك القول ينافى معنى الرسالة ، ولا يتلاءم مع مقتضى طبيعة الدعوة وهذا الزعم ينافى الواقع ولايتلاءم مع ماتقضى به طبيعة البحث المنطقي.

<sup>(</sup>٣٢) تعريفات السيد الجرجاني ص ٩ .

أما منافاته للواقع فإن الله تعالى أمر رسوله بإبلاغ الناس قوله تعالى : « وآتوا الزكاة (٣٣) » وقال له : « خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها (٤٣) » . وأما عدم ملاءمته لمقتضى البحث المنطق فإن التنافى يرادف التناقض ، والمعنى أن القول بأن الإسلام تبليغى وتطبيقي يقتضى نفي معنى الرسالة ، ومعنى الرسالة يقتضى نفيه ، وهذا الحكم غير صحيح ، إذ لا يصح إلا إذا كان فى معنى التبليغ والتنفيذ ما يجعلها متنافيين ، والمعقول أنها ليسا بمتنافيين ولا أن الجمع بينها يعود بخلل عليها أو على أحدهما ، وهل من عقل يشعر بتناقض فى قولك لشخص : بلغ بنى تميم أن يتعلموا المنطق حما ، ومن رأيته يجرج فى كلامه عن قانون المنطق فقومه بالتى هى أحكم حتى تحمله على طريقة التفكير الصحيح .

柒 柒 关

قال المؤلف فى ص ٥٧ إذا كان رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ قد أسس دولة سياسية ، أو شرع فى تأسيسها ، فلإذا خلت دولته إذن من كثير من أركان الدولة ودعائم الحكم ؟ ولماذا لم نعرف نظامه فى تعيين القضاة والولاة ؟ ولماذا لم يتحدث إلى رعيته فى نظام الملك وفى قواعد الشورى ؟ ولماذا ترك العلماء فى حيرة واضطراب من أمر النظام الحكومى فى زمنه ؟ ولماذا فريد أن نعرف منشأ ذلك الذى يبدو للناظر كأنه إبهام أو اضطراب أو نقص أو ماشئت فسمه ، فى بناء الحكومة أيام النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ وكيف كان ذلك ؟ وماسره ؟ ».

ألقى المؤلف هذه الشبه وهو يحسبها قذائف تهدم حصون الدولة الإسلامية ولا إخالها تنشب بذهن مسلم وقف على شيء من حكمة التشريع ، ووزن أقدار الصحابة رضى الله عنهم بالقسطاس المستقيم ، وإن شئت جوابا قريب المأخذ وجيز القول فإليك الجواب :

عنيت الشريعة في الأكثر بتفصيل مالا تختلف فيه مصالح الأمم ولايتغير حكمه بتغير الزمان والمكان ، وذلك مايرجع إلى العقائد والأخلاق ورسوم العبادات ، ثم جاءت إلى قسم المعاملات والسياسات فأتت على شيء قليل من تفاصيله وطوت سائره في أصول عامة لحكم ثلاث :

(إحداها) أن أحكام هذا القسم تحتلف بحسب ما يقتضيه حال الزمان وتطور الشعوب فإذا وقعت الواقعة أو عرضت الحاجة نظر العالم في منشئها ومايترتب عليها من أثر، واستنبط

<sup>(</sup>٣٣) البقرة : ٤٣ ، ٨٣ ، ١١٠ .

<sup>(</sup>٣٤) التوبة : ١٠٣ .

لها حكمًا بقدر ماتسعه مقاصد الشريعة ومبادئها العليا.

(ثانيتها) أن وقائع المعاملات والسياسات تتجدد فى كل حين، والنص على كل جزئية غير متيسر، علاوة على أن تدوينها يستدعى أسفاراً لافائدة للناس فى كلفة حملها.

(ثالثتها) أن الشريعة لاتريد أسر العقول وحرمانها من التمتع بلذة النظر والتسابق في مجال الاجتهاد.

فإذا كانت الأحكام والنظم تفصل على مايقتضيه حال الشعوب ، وكانت وقائع المعاملات والسياسات لاتنقضى ، وكان شارع الإسلام يراعى حق العقل ولايريد حصره فى دائرة ضيقة ، فهل من العقل أو من الصواب أن يقول قائل : لماذا لم يتحدث النبى – صلى الله عليه وسلم – إلى رعيته فى نظام الملك وفى قواعد الشورى ؟

إن هذا السؤال لايصدر من سليم الطوية إلا إذا فاته أن يدنو من روح التشريع ، ولم يكن من أصول الدين على بينة ، فإن الشريعة ترشد إلى المصالح وتأمر بالقيام بها ، ثم تترك وسائل إقامتها على الوجه المطلوب إلى اجتهادات العقول . قال أبو اسحاق الشاطبي في كتاب الموافقات ] (٥٠٠) «كل دليل شرعى ثبت في الكتاب مطلقا غير مقيد ، ولم يجعل له قانون ولاضابط مخصوص فهو راجع إلى معنى معقول و كل إلى نظر المكلف ، وهذا القسم أكثر ماتجده في الأمور العادية التي هي معقولة المعنى ... وكل دليل ثبت فيه مقيداً غير مطلق وجعل له قانون وضابط فهو راجع إلى معنى تعبدى لايهتدى إليه نظر المكلف لو وكل إلى نظره ، إذ العبادات لامجال للعقول في أصلها فضلا عن كيفياتها ».

ولنضرب المثل لهذه السنة الشرعية بقاعدة الشورى نفسها: فالإسلام أرشد إلى الشورى بقوله تعالى: « وأمرهم شورى بينهم (٣٦) »، وقصد إلى إقامتها على وجه ينفى الاستبداد ويجعل الحكام لايقطعون أمراً حتى تتناوله آراء أهل الحل والعقد، وأبتى النظر فى وسائل استطلاع الآراء إلى اجتهاد أولى الأمر وإلى ألمعيتهم. فهم الذين يدبرون النظم التى يرونها أقرب وأكمل، فيستطلعون الآراء باقتراع سرى أو على ، بالكتابة أو برفع الأيدى أو بالقيام ولهم النظر فى تعيين من يستفاد من آرائهم وكيفية انتخابهم.

فالشريعة تحدثت في نظام السياسة وفي قواعد الشورى ، ولكن بلسان أوتى جوامع

<sup>(</sup>٣٥) جـ ٣ ص ٢٢ طبع تونس.

<sup>(</sup>۳۹) الشورى : ۳۸.

الكلم ، وخطاب يفهمه الذين يحملون فى صدورهم قلوباً باصرة وسرائر خالصة . يقول المؤلف : لماذا لم نعرف نظامه فى تعيين القضاة والولاة ؟

جواب هذا السؤال هو ماكنا بصدد بيانه من أن الشريعة يهمها أن يقوم القضاء على القانون العادل ورعاية الحقوق ، وقد سنت القوانين العادلة وأرشدت إلى بعض النظم القضائية بتفصيل ، ولوّحت بسائرها إلى اجتهاد القاضى وذكائه فيتبع مايلائم طبيعة الحال ومقتضى المصلحة . وقد كان قضاة رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ من العلم والكفاية لهذا المنصب بالمكانة العليا، ولم يكن الصحابة رضى الله عنهم بمنزلة الأميين الذين يعيشون فى دائرة محدودة من التعقل ، بل كانوا يتفقهون فى مقتضيات الاجتماع ويغوصون على فهم السنن الكونية ، ويعرفون كيف ينتزعون الأحكام من مآخذها ، يشهد بهذا كله التاريخ الصحيح وآثارهم فى قلب العالم من هيئة متخاذلة بالية ، إلى هيئة نظر إليها أساتذة السياسة بإعجاب ، وخر لها عشاق العدالة سجداً .

إن المسلم الذي يصدّق بما بين دفتي كتاب الله يجد في آياته «هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لني ضلال مبيز (٣٧) » فما كان أصحاب رسول الله ـصلى الله عليه وسلم ـ يقرءون الكتاب بألسنتهم، وأفئدتهم هواء، وإنما كانوا يتدبرونه بفطرة سليمة وينظرون ماذا في السموات وما في الأرض ببصائر نيرة، وما يتشابه عليهم من أمر يعرضونه على الرسول ـعليه السلام ـ فيكشف ماغم عنهم ويهديهم إلى الذي هو أصلح وأبق. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في [منهاج السنة] (٢٨) « وكان الواحد من خلفائه إذا أشكل عليه الشيء أرسل إليه سأله عنه ، فكان رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ في حياته يعلم خلفاءه ما جهلوا ويقوّمهم إذا زاغوا ويعزلهم إذا لم يستقيموا » .

نشأت تلك العقول في أحضان الشرع الإسلامي وارتضعت أفاويق الحكمة (٢٩) من ثدى النبوة فكان لها شأن لايعرف عظمته إلا ذو عقل رشيد.

كان الأمراء والقضاة لعهد النبوة من هذا الفريق السليم الفطرة الواسع النظر القائم على أصول الشريعة المستضىء بنور التقوى . ومتى تحققت هذه المزايا في حاكم باتت الحقوق في

<sup>(</sup>٣٧) الجمعة : ٢ .

<sup>(</sup>٣٨) ج ٤ ص ٩٣.

<sup>(</sup>۳۸) أى خيارها وأحاسنها . [الناشر].

أمن وجرت الأمور على نظام ، وما زاد على ذلك فإما أن يكون ضرورياً ونافعاً فى حال دون حال ، وإما أن يكون من قبيل « مالايدعو إليه طبع سليم ، ولا ترضاه فطرة صحيحة » .

\* \* \*

قال المصنف في ص ٥٨: «قد يقول قائل يريد أن يؤيد ذلك المذهب بنوع من التأييد على طريقة أخرى: إنه لاشيء يمنعنا من أن نعتقد أن نظام الدولة زمن النبي – صلى الله عليه وسلم – كان متينا محكما، وكان مشتملا على جميع أوجه الكمال التي تلزم لدولة يدبرها رسول من الله يؤيده الوحى وتؤازره ملائكة الله، غير أننا لم نصل إلى علم التفاصيل الحقيقية، ودقائق ماكانت عليه الحكومة النبوية من نظام بالغ وإحكام سابغ، لأن الرواة قد تركوا نقل ذلك إلينا أو نقلوه ولكن غاب علمه عنا، أو لسبب آخر».

هذا الجواب باطل ، فإن الشريعة كاملة بكلياتها وجزئياتها ، ولا يصح أن يضيع شيء من حقائقها : قرآنا أو سنة ، قال أبو اسحاق الشاطبي في كتاب [الموافقات] ((()) « إن هذه الشريعة معصومة كما أن صاحبها \_ صلى الله عليه وسلم \_ معصوم ، وكما كانت أمته فيما اجتمعت عليه معصومة ، ويتبين ذلك بوجهين :

(أحدهما) الأدلة الدالة على ذلك تصريحا وتلويحا كقوله تعالى: «إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون (١٠) » وقوله «كتاب أحكمت آياته (٢٠) » ... فأخبر أنه يحفظ آياته ويحكمها حتى لايحالطها غيرها ولايداخلها التغيير ولا التبديل ، والسنة وإن لم تذكر فإنها مبينة له ودائرة حوله فهى منه وإليه ترجع في معانيها ...

(والثانى) الاعتبار الوجودى الواقع من زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم الآن ، وذلك أن الله عز وجل وقر دواعى الأمة للذب عن الشريعة والمناضلة عنها بحسب الجملة والتفصيل ، أما القرآن الكريم فقد قيض الله له حفظة بحيث لو زيد فيه حرف واحد لأخرجه آلاف من الأطفال الأصاغر فضلا عن القراء الأكابر ... ثم قيض الحق سبحانه وتعالى رجالاً يبحثون عن الصحيح من حديث رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وعن أهل الثقة والعدالة من النقلة حتى ميزوا بين الصحيح والسقيم ، وتعرفوا التواريخ وصحة الدعاوى في الأخذ لفلان عن فلان حتى استقر الثابت المعمول به من أحاديث رسول الله ـ صلى الله

<sup>(</sup>٤٠) جـ ٢ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٤١) الحجر: ٩.

<sup>(</sup>٤٢) هود: ١.

عليه وسلم \_ وكذلك جعل الله العظيم لبيان السنة عن البدعة ناساً من عبيده بحثوا عن أغراض الشريعة كتابا وسنة وعما كان عليه السلف الصالحون ، وداوم عليه الصحابة والتابعون ، وردوا على أهل البدع والأهواء حتى تميز اتباع الحق عن اتباع الهوى ».

هذا أحد نصوص علماء الإسلام المتعاقدة على أن الشريعة محفوظة لم يترك الرواة شيئا من أصولها ، ولم يغب عن الباحثين بحق علمُها .

\* \* \*

ثم بدا للمؤلف أن يلتمس جوابا آخر عن «ذلك الذى يبدو للناظر كأنه إبهام أو اضطراب أو نقص أو ماشئت فسمّه » فأملى عليه خياله أن أنظمة الدولة التى هى اصطلاحات عارضة وأوضاع مصنوعة لاتلائم بساطة الدين وبعده عن التكلف. وبعد أن أسهب فى هذا المعنى وحشر فيما يزيد على صحيفتين كلاماً متشابهاً وغير متشابه ، وصفه بعدم الوجاهة والصحة وقال فى ص ٢٦: «حق أن كثيراً من أنظمة الحكومة الحديثة أوضاع وتكلفات ، وأن فيها مالا يدعو إليه طبع سليم ، ولاترضاه فطرة صحيحة ، ولكن من الأكيد الذى لايقبل شكا أيضاً أن فى كثير مما استحدث فى أنظمة الحكم ماليس متكلفا ولامصنوعا ، ولاهو مما ينافى الذوق الفطرى البسيط ، وهو مع ذلك ضرورى ونسافع ولاينبغى لحكومة ذات مدنية وعمران أن تهمل الأخذ به . وهل من سلامة الفطرة وبساطة الطبع مثلا ألا يكون لدولة من الدول ميزانية تقيد إيرادها ومصروفاتها،أو ألا يكون لها دواوين مختلفة تضبط شئونها الداخلية والخارجية إلى غير ذلك – وإنه لكثير – مما لم يوجد منه شيء فى أيام النبوة ولا أشار إليه النبي – صلى الله عليه وسلم – إنه ليكون تعسفا غير مقبول أن يعلل ذلك الذى يبدو من نقص المظاهر الحكومية زمن النبي – صلى الله عليه وسلم – إنه ليكون تعسفا غير مقبول أن يعلل ذلك الذى يبدو من نقص المظاهر الحكومية زمن النبي – صلى الله عليه وسلم – بأن منشأه سلامة الفطرة ومجانبة التكلف » .

لم يجئ في الشريعة تكليف بما لايطيقه الإنسان قطعا ، ولا بما يطيقه وفيه مشقة فادحة بحيث يتبرم منه ذو الفطرة السليمة وينقطع دون المواظبة عليه إعياءً وكللا وأما مافيه مشقة عُهد من الناس احتمال أمثالها بحيث يصبح بالاعتياد عليه كالأعمال التي تنساق إليها النفوس بطبيعتها ، فهذا مالا تتحاماه للشريعة بل تأمر بما فيه مثل هذه المشقة لا قصداً للإعنات بل نظراً إلى مايترتب على العمل من مصلحة في هذه الحياة أو في تلك الحياة .

فسهولة الدين من حيث أنه وضع تكاليف يسهل على الناس القيام بها متى خففوا من طغيان الأهواء وتدبروا فى حكمة هذه التكاليف وحسن عاقبتها . وبهذا يتضح جلياً أن سهولة الدين تلتئم مع الحقائق العائدة إلى أصول الحكم أو نظم السياسة .

وأما بساطته فمن جهة أنه خرج للناس فى صورة موجزة جامعة قال ـ صلى الله عليه وسلم ـ « بعثت بجوامع الكلم (٤٣) » ومعناه أن شريعته جاءت بأقوال ذات ألفاظ وجيزة ومعان واسعة فلوجازتها يسهل حفظها ، ولسعة معانيها كانت الحقوق والآداب ماثلة فى تعاليمها مأخوذة من جميع أطرافها .

ولهذه البساطة كان النبوغ فى علوم الشريعة والبلوغ فيها إلى مكانة الاجتهاد والإفتاء ليس بالأمر المتعسر ولا بالأمر الذى يحتاج إلى زمن طويل متى كان أسلوب تعليمها وتلقيها بنظام . ولا أضرب المثل بالعصر الأول يوم كانت وسائل العلم بها من لغة ونحو وبيان مطوية فى ألسنة القوم فطرة ، بل أضرب المثل بالعصور التى أصبحت فيها هذه الوسائل علوما تدرس كا يدرس التفسير والحديث والعقائد . بلغ حجة الإسلام الغزالى فى العلم مكاناً عاليا ، وصار من الأعلام المشار إليهم بالبنان فى عهد أستاذه إمام الحرمين ، وعمره يوم توفى إمام الحرمين أعلام المشار إليهم بالبنان فى عهد أستاذه إمام الحرمين مبادئ العلوم بالأندلس ثم رحل نحو ثمان وعشرين سنة . وتلقى القاضى أبو بكر بن العربي مبادئ العلوم بالأندلس ثم رحل إلى المشرق وقد أدرك السابعة عشرة من عمره فلدخل مصر والحجاز والشام والعراق ثم انصرف بعد ثمانية أعوام وهو بحر فى علوم الشريعة ، إمام فى فنون اللغة العربية ، حتى انصرف بعد ثمانية أعوام وهو بحر فى علوم الشريعة ، إمام فى فنون اللغة العربية ، حتى قالوا : إنه قدم الأندلس بعلم غزير لم يدخل أحد قبله بمثله . ولا أطيل فى ضرب الأمثلة من أنباء الرجال الذين دخلوا فى زمرة العلماء الراسخين وامتلأت الحقائب من نفائس تحريراتهم وهم لايزالون فى عهد شبيبتهم ، فإن الغرض بيان معنى بساطة الدين وكون أصوله تحمل أحكاما وآدابا لايحيط بها حساب .

والبساطة بهذا المعنى من مزايا الإسلام ودلائل نبوة المبعوث به ، ولكن المؤلف يقلب الحقائق أو تنقلب فى نظره الحقائق ، فلم يقدر هذه البساطة حق قدرها ، ونزع إلى إنكار أن يكون الإسلام شريعة وسياسة ، بدعوى أنه أهمل ماينبغى للحكومات من أركان وأنظمة وقد كان بعض الغربيين من غير المسلمين أصفى خاطراً وأقرب إلى الإنصاف منه ، حيث شهدوا للإسلام بهذه المزية كما قال أرغوهارت فى كتاب روح الشرق (٤١).

« إن الإسلام منح الناس قانوناً فطرياً بسيطاً غير أنه قابل لأعظم الترقيات الموافقة لرقى المدنية

<sup>(</sup>٤٣) صحيح البخارى.

<sup>(</sup>٤٤) جـ ١ ص ٣٨ ، وهو منقول في كتاب روح الإسلام لأمير على ص ٢٧٧ .

المادية إنه منح الحكومة دستوراً يلائم الحقوق والواجبات البشرية أشد الملاءمة ، فقد حدد الضرائب وساوى بين الخلق فى نظر القانون ، وقدس مبادئ الحكم الذاتى ، وأوجد الرقابة على الحاكم بأن جعل الهيئة التنفيذية منقادة للقانون المقتبس من الدين والواجبات الأخلاقية .

« إن حسن كل واحد من هذه المبادئ التي يكني كل واحد منها لتخليد ذكرى واضعه ، قد ضاعف في أهمية مجموعها ، وأصبح للنظام المكون منها قوة ونشاط تفوقان أي نظام سياسي آخر

« إن هذا النظام مع أنه وضع فى أيدى قوم أميين ، أستطاع أن ينتشر فى ممالك أكثر مما فتحته روما ، فى عهد لايتجاوز عمر الفرد ، ولقد استمر منتصرا لا يمكن إقافه ، مدة محافظته على شكله الفطرى ».

هذا مايقوله غير المسلم ، وذلك مايقوله القاضى الشرعى ، وإن فى ذلك لعبرة لأولى الألباب ...

华 恭 称

يقول المؤلف «إلى غير ذلك مما لم يوجد منه شيء في أيام النبوة ولا أشار إليه النبي - صلى الله عليه وسلم - » إن القارئ ليبتسم لهذه الجملة عجبا ، بل يتمزق لها قلبه أسفا ، فإن هذه المقالة إن صح أن تخرج من فم عالم فإنما تصدر من حافظ حجة خاض في علم السنة وعرف الصحيح والضعيف والموضوع ، ونقد الأسانيد بقانون علمي مستقيم ، ولكن المؤلف لم يزل في طبقة من ينقلون الأحاديث من الكامل للمبرد (٥٠) ، وأصحاب هذه الطبقة لايدخلون في حساب علماء الشريعة وإن وضعوا على رءوسهم عائم وجلسوا مجلس الفتوى أو الحكم بين الناس .

<sup>(</sup>٤٥) انظركتابه سطر ١٣ ص ٦٠.

.

الباب الشالث رسالة الاحكمر ، ودين الدولة

### ملخصــه:

خاطب قارئ كتابه يذكره بتلك العقبات التي أقامها في وجه من يعتقدون أن الني\_ صلى الله عليه وسلم ــ كان رسولا ومؤسساً لدولة سياسية ، ويوحى إليه بأن هؤلاء القوم كلما حاولوا أن يقوموا من عثرة لقيتهم عثرات ، وزعم أنه لم يبق إلا مذهب واحد خال من المشكلات وهو القول بأن محمداً \_ صلى الله عليه وسلم \_ ماكان إلا رسولا، وأنه لم يكن له ملك ولا حكومة ، ولكن الرسالة لذاتها تسلتزم للرسول نوعا من الزعامَة ، وبعد أن أطال الحديث عن هذه الزعامة ومالها من السلطان قال : ولاية الرسول على قومه ولاية روحية وولاية الحاكم ولاية مادية . وذهب إلى أن الإسلام إنما هو وحدة دينية ، وأن من أراد أن يسمى تلك الوحدة الدينية ملكا أو خلافة فهو في حل من أن يفعل. وزعم أن ظواهر القرآن تؤید القول بأن النبی ـ صلی الله علیه وسلم ـ لم یکن له شأن فی الملك السیاسی وساق على هذا بعض آيات تخيل أنها تسنده (١) فيما ٰيدعي ، وقال : إن هذه الآيات صريحة فى أنه عليه الصلاة والسلام لم يكن من عمله شيء غير إبلاغ الرسالة إلى الناس، وليس عليه أن يأخذهم بما جاءهم به ولا أن يحملهم عليه ، وادعى أن الأمر فى السنة أصرح والحجة فيها أقطع ، واستشهد بحديثين من السيرة النبوية لزيني دحلان ، وتخلص من هنا إلى أن أخذ العالم بدين واحد معقول ، وأما أخذه بحكومة واحدة وجمعه تحت وحدة سياسية فيوشك أن يكون خارجًا عن طبيعة البشرية ، وزعم أن السياسة من الأغراض الدنيوية التي خلى الله بينها وبين عقولنا ، والتي أنكر النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ أن يكون له فيها تدبير. واستخلص من البحث أن القرآن والسنة وحكم العقل ومايقضي به معنى الرسالة وطبيعتها كل ذلك يمنعه من اعتقاد أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يدعو مع رسالته الدينية إلى دولة ساسة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في الأصل: تسعده. [الناشر].

# النقض:

قال المؤلف فى ص ٦٤ « رأيت إذن أن هنالك عقبات لايسهل أن يتخطاها الذين يريدون أن يندهب بهم الرأى إلى اعتقاد أن النبي – صلى الله عليه وسلم – كان يجمع إلى صفة الرسالة أنه كان ملكاً سياسياً ، ومؤسساً لدولة سياسية . رأيت أنهم كلما حاولوا أن يقوموا من عثرة لقيتهم عثرات وكلما أرادوا الخلاص من ذلك المشكل عاد ذلك المشكل عليهم جدعاً »

يعتقد المسلمون أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان رسولاً نبياً ومؤسس دولة سياسية وساروا على هذه العقيدة ألفاً وثلاثمائة سنة ، فلم يجدوا فى طريقهم مشكلاً تتعثر فيه أفهامهم أو قتام شبهة يثور فى أذهانهم ، فضلا عن عقبات تقوم فى وجوههم . ولكن المؤلف بين خطتين : إما أن يكون تلقى الدين بصورة جامدة ، ولم يدرك أنه يرشد إلى الحقائق والمصالح ويدع كثيراً من وسائلها إلى اجتهادات العقول ومايقتضيه حال الشعوب . وإما أن يكون عرف الحقيقة وأثار حولها هذه الضجة ليكتم صوتها ، حتى لايسمع الناس إلا نغمة الإباحية الفاسقة .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص 75 « لم يبق أمامك بعد الذى سبق إلا مذهب واحد ، وعنى أن تجده منهجا واضحا ، لاتخشى فيه عثرات ، ولا تلقى عقبات ، ولا تضل بك شعاب ولا يغمرك ترابه ، مأمون الغوائل ، خاليا من المشكلات ذلك هو القول بأن محمدا \_ صلى الله عليه وسلم \_ ماكان إلا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين لاتشوبها نزعة ملك ولا دعوة لدولة ، وأنه لم يكن للنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ ملك ولاحكومة ، وأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يقم بياسية من هذه الكلمة ومرادفاتها . ماكان إلا رسولا كإخوانه الخالين من الرسل ، وماكان ملكا ولا مؤسس دولة ولا داعيا إلى ملك » .

الرأى الذى يقصده المؤلف حسبها تصرح به ألفاظه ومايسوق عليه من الشبه هو أن النبى حسلى الله عليه وسلم حبلغ فقط ، ولم يكن من وظيفته تنفيذ ما أوحى إليه بتبليغه ، وأنه لم يأت بشريعة لها مساس بالقضاء وسياسة الدولة . وهو رأى لم ينسج على أصل شرعى ولم يقم على بحث علمى ، ولكن الافتتان بزخرف الحياة الافرنجية يخامر العقل ، فإذا الحيال ينقر بالقلم ماشاء أن ينقر ، ويقلب صور الحقائق إلى مالا يخطر على قلب أفاك أثيم .

قال المؤلف في ص ٦٧ «قد يتناول الرسول من سياسة الأمة مثل مايتناول الملوك ، ولكن للرسول وحده وظيفة لا شريك له فيها : من وظيفته أن يتصل بالأرواح التي في الأجساد وينزع الحجب ليطلع على القلوب التي في الصدور. له بل عليه أن يشق عن قلوب أتباعه ليصل إلى مجامع الحب والضغينة ، ومنابت الحسنة والسيئة ومجارى الخواطر ومكامن الوساوس ومنابع النيات ، ومستودع الأخلاق له عمل ظاهر في سياسة العامة ، وله أيضا عمل خني في تدبير الصلة التي تجمع بين الشريك والشريك والحليف والحليف الحليف النيات ».

علم المؤلف أن الرأى الذى حام عليه فى الأبواب الماضية ، وشمر عن ساقه ليخوض مستنقعه فى هذا الباب ، رأى لايتلقاه قراء كتاب الله إلا بالرفض ولا يعدون صاحبه إلا فى زمرة من يتخذون آيات الله هزوا ، فكان من دهائه ولطف سحره أن أطلق قلمه فى مدح رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ والثناء عليه من جهة يرى أن الإطناب فيها لا يمس برأيه وبمثل هذا الرياء يمكنه اقتناص بعض المستضعفين من الأطفال والبله ، ولعله لم يمد حبالته إلا قانعاً بمن يقع فيها من أمثال هذه الطائفة ، أما الذين ينظرون بنور الحكمة فإنهم يزنون الكتاب بروحه المطلة من خلال سطوره .

وإنك لتجد فى هذه الجمل من الغلو فى الوصف مالم يذكره النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ عن نفسه ، وإنما علق بقلم المؤلف من أثر ديانة أخرى ، كقوله «الرسالة تقتضى لصاحبها حق التصريف لكل قلب تصريفا غير محدود » والتصريف للقلوب من صفات الألوهية التى لا يشاركها فيها مخلوق ، قال الحافظ ابن حجر فى [فتح البارى] (٢) عند الكلام عن حديث «لا ومقلب القلوب » وآية « ونقلب أفئدتهم وأبصارهم (٣) » : « والتقلب التصرف ، وتقليب الله القلوب والبصائر صرفها من رأى إلى رأى ... وقال المعتزلة : معناه نطبع عليها فلا يؤمنون والطبع عندهم الترك ، وليس هذا معنى التقليب فى لغة العرب ، ولأن الله تعالى تمدح بالانفراد بذلك ولا مشارك له فيه ... وقال البيضاوى : فى نسبة تقليب القلوب إلى الله إشعار بأنه يتولى قلوب عباده ولا يكلها إلى أحد من خلقه » .

وبمثل هذا تفقه أن قلم المؤلف يدس فى الدين الإسلامى من عقائد الوثنية مايتبرأ منه التوحيد الخالص وتأباه الفطرة السليمة .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۲) ج ۱۳ ص ۳۹۶.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١١٠ .

قال المؤلف في ص ٦٩ « ولاية الرسول على قومه ولاية روحية ، منشؤها إيمان القلب وخضوعه خضوعا تاما يتبعه خضوع الجسم ، وولاية الحاكم ولاية مادية تعتمد إخضاع الجسم من غيرأن يكون له بالقلوب اتصال . تلك ولاية هداية إلى الله وإرشاد إليه ، وهذه ولاية تدبير لصالح الحياة وعار الأرض ، تلك للدين ، وهذه للدنيا . تلك لله ، وهذه للناس . تلك زعامة دينية ، وهذه زعامة سياسية ، ويابعد مابين السياسة والدين » .

للرسول ولاية على قلوب أمته ، من أجل ماتحمله من تصديق رسالته وإجلال مقامه ، ومن مقتضيات التصديق برسالته الاعتقاد بحكمة مايجيء به من أوامر ونواه ، والاعتقاد بحكمة أمره ونهيه شأنه أن يبعث الجوارح إلى الإقلام على الفعل أو الإحجام عنه . ولكن ترتب الإقلام أو الإحجام على الاعتقاد بحكمة الأمر والنهي من باب ترتب السبب على مسببه ، ومن المعروف أن تأثير السبب في وجود المسبب يتوقف على تحقق الشرط وفقد المانع ، ومن موانع العمل على مقتضى العقيدة تعلب الأهواء وإيثار اللذة أو المنفعة العاجلة ، وليست هذه الأهواء ولا هذا الإيثار ناسخاً للتصديق بالرسول أو للاعتقاد بحكمة ما يأمر به أو ينهي عنه ، وإنما هو حال يعرض للنفس حتى تصغر في نظرها صورة مايترتب على ترك المأمور أو فعل المنكر من عاقبة خاسرة وعذاب أليم .

والدليل على أن ارتكاب الجنايات قد يدفع إليه طغيان الشهوة أو تخبط الغضب مع بقاء أصل الإيمان ، أن الجانى بعد أن يشبع شهوته أو يشغى غيظه يعض سبابته ندماً ، من غير أن يجدد النظر فى أصل إيمانه أو فى حال ما ارتكبه من منكر أو فحشاء.

فالنظر يقضى بأن الولاية على القلوب لاتكنى فى صيانة الحقوق وحفظ النفوس والأموال والأعراض ، وأنه لابد من ولاية يكون شأنها تنفيذ قوانين المعاملات والمجقوبات فيمن يطغى به الهوى أو يتخبطه الغضب وإن كان من المؤمنين.

فولاية الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانت على القلوب ثم على الأجسام ، وكانت ولاية هداية وتدبير لصالح الحياة ، وكانت رياسة دينية وسياسية ، وكلاهما من عند الله ، ولا بعد بين السياسة والدين إلا فى نظر قوم لايكادون يفقهون حديثا .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٧١ « ظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ لم يكن له شأن في الملك السياسي ، وآياته متضافرة على أن عمله السماوي لم يتجاوز حدود

البلاغ المجرد من كل معانى السلطان » ثم ساق فى الاستشهاد على هذا قوله تعالى فى سورة النساء « ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا » وقوله فى سورة الأنعام « وكذب به قومك وهو الحق قل لست عليكم بوكيل » وقوله فى سورة يونس « وما جعلناك عليهم حفيظا وما أنت عليهم بوكيل » وقوله « أفأنت تُكره الناس حتى يكونوا مؤمنين » وقوله « وما أنت عليهم بوكيل » وقوله فى سورة الفرقان « أفأنت تكون عليه وكيلا » وقوله فى سورة الفرقان « أفأنت تكون عليه وكيلا » وقوله فى سورة الشورى « فإن أعرضوا وكيلا » وقوله فى سورة الشورى « فإن أعرضوا فما أرسلناك عليهم حفيظا إن عليك إلا البلاغ » وقوله فى سورة ق « وما أنت عليهم بجبار » فما أرسلناك عليهم حفيظا إن عليك إلا البلاغ » وقوله فى سورة ق « وما أنت عليهم بجبار » وقوله فى سورة الغاشية « إنما أنت مذكر لست عليهم بمسيطر » ثم قال « القرآن كما ترى يمنع صريحاً أن يكون النبى – صلى الله عليه وسلم – حفيظا على الناس ، ولا وكيلا ولا جباراً ولامسيطراً ، وأن يكون له حق إكراه الناس حتى يكونوا مؤمنين ومن لم يكن حفيظا ولا مسيطراً فليس بملك لأن من لوازم الملك السيطرة العامة والجبروت سلطانا غير محدود » .

من الكلام البليغ ما يسلك معناه فى قلب السامع غير متوقف على شىء سوى العلم عدلولات الألفاظ المفردة وقانون النظم والتركيب ، ومنه مالايصل السامع إلى معناه ولا يأبه من جوانبه فيستقر فى نفسه على الوجه الذى يقصده المتكلم إلا إذا وفف على أحوال زائدة على العلم بوضع المفردات والتراكيب ، ولهذا ترى أذكى الناس قريحة ، وأرسخهم علما باللغة ومذاهب بلاغتها ، قد يعجز عن فهم بيت من الشعر البليغ ولايجد طريقا إلى بيان مايراد منه حتى يعرف الحال التى ورد فيها والسبب الحامل على نظمه .

وعلى هذين النوعين من فنون الكلام نزل القرآن الكريم . فمن الآيات ما هو بيّن بنفسه ومنها مالا يدرك معناه إلا من شهد وقت الوحى به وعرف أسباب نزوله ، وهذا ما دعا الذين أوتوا العلم إلى أن يعتمدوا على بيان الصحابة رضى الله عنهم ويرجحوه على بيان غيرهم ولاسيا بيانا أجمعوا عليه ، وقد عقد موضح أسرار الشريعة أبو اسحاق الشاطبي في موافقاته فصلا (٤) في تحقيق أن معرفة أسباب التنزيل لازمة لمن أراد علم القرآن ، وبسط القول في أن بيان الصحابة يقدّم على بيان غيرهم ، وعدّ في مؤيدات هذه القاعدة المتينة «جهة مباشرتهم للوقائع والنوازل وتنزيل الوحى بالكتاب والسنة » وقال « فهم أقعد في فهم القرائن الحالية وأعرف بأسباب التنزيل ، ويدركون مالايدركه غيرهم بسبب ذلك » .

<sup>(</sup>٤) جـ ٣ ص ١٨٠ طبع تونس.

فكثير من الآيات لاينكشف معناه ولايستقر فى النفس على وجه محكم إلا بعد معرفة سبب نزوله وحال نزوله ، ثم القيام على غيره من الآيات التى ربما وجد فيها مايخصص عمومه أو يقيد مطلقه أو يغير حكمه لزوال علته ، وقيام الحاجة الداعية إلى تبديله بحكم آخر.

إذن لاينبغى لأحد أن يهيئ رأيا ثم يصب عليه الآيات صبا ، قبل أن يبحث عن حال نزولها ، وينظر فيما عساه أن يحصصها أو يقيدها أو يرشد إلى تبدل حكمها

فهل حافظ المؤلف على هذا الأصل الأصيل فرجع فى فهم هذه الآيات إلى حال نزولها وجال بنظره فى القرآن جولة لعله يهتدى السبيل إلى الرسوخ فى علمها ؟ .

الظاهرأنه لم يفعل ذلك ، وإنما أمسك المصحف الشريف بيده ، ونقل منه هذه الآيات مرتبة ترتب سورها ، فحرفها عن مواضعها ، وتأولها على غير بينة من أمرها .

من المعلوم لدى المسلمين أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ مكث بمكة نحو عشر سنين وعمله مقصور على الدعوة بالحجة والموعظة ، وأنه كان يجزن لإعراض المشركين وعتوهم عن سبيل الهداية ، ويأخذ منه الأسف كل مأخذ حتى كأنه مأمور بتصريف قلوبهم من الغى إلى الرشد ، ويزيد على هذا ما كانوا يعترضونه به من الأذى ، ويسومون به أصحابه من سوء العذاب ، فكانت الآيات تذكره ببيان وظيفته لذلك الحين وهي مجرد البلاغ والإنذار ، حتى إذا كانت منه على ظهر قلب وعرف أنه قام بوظيفته كما يراد منه ، خف عليه ما يجده من الحزن والأسى .

وبعد هجرته إلى المدينة المنورة وإقامته بها نحو سنة قضت حكمة الله بأن يكون للإسلام مظهر غير مظهره الأول ، ونزلت آيات الجهاد وحدود العقوبات تترى ، والذى قال له « وما جعلناك عليهم حفيظا وما أنت عليهم بوكيل » وقال له « أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين » هو الذى أنزل عليه قوله «قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلظة » (٥) وقوله « ألا تقاتلون قوما نكثوا أيمانهم وهموا بإخراج الرسول وهم بدءوكم أول مرة أتخشونهم فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم ويخزهم وينصركم عليهم ويشف صدور قوم مؤمنين (٦) » وقوله « وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا فى دينكم فقاتلوا أئمة الكفر إنهم لا أيمان لهم لعلهم ينتهون (٧) ».

<sup>(</sup>٥) التوبة: ١٢٣.(٦) التوبة: ١٣٠.

<sup>(</sup>٧) التوبة : ١٢ .

والآيات التي سردها المؤلف كلها من سور مكية ، ماعدا الآية الأولى ، أعنى قوله تعالى : « ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا » فإنها من سورة النساء وهي مدنية ، وقد عرفت أن الجهاد شرع بعد أن قضى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ بالمدينة نحو سنة ، فيجوز أن تكون هذه الآية نزلت قبل فرض الجهاد ، قال ابن جرير الطبرى في تفسيره (^) « ونزلت هذه الآية فيما ذكر قبل أن يؤمر بالجهاد » .

ومن أهل العلم من يذهب إلى أن هذه الآيات محكمة ويأتى فى تفسيرها بوجوه تسير بها مع آيات الجهاد جنباً لجنب ، واستقصاء البحث عنها فى هذه الصحائف آية آية يخرجنا إلى إسهاب لا حاجة بنا إليه ، وأضرب لك مثلا تشرف منه على شىء مما قيل فى سائرها ، وهو قوله تعالى فى سورة الأنعام «قل لست عليكم بوكيل (٩) » فقد قال أبو جعفر النحاس فى تأويلها (١٠) «هذا خبر لا يجوز أن ينسخ ، ومعنى وكيل حفيظ ورقيب ، والنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ ليس عليهم حفيظ ، إنما عليه أن ينذرهم وعقابهم على الله تعالى ، والآية الثانية نظيرها ويعنى بالآية الثانية قوله تعالى «وما جعلناك عليهم حفيظا وما أنت عليهم بوكيل».

وخلاصة المقال أن المؤلف سرد هذه الآيات على غير بصيرة ، وصرف نظره عن آيات الحهاد التي يُذْهبُ رأيه أمامها عبثا ، فجلس كها قام ، وسكت كها تكلم ، بل جلوسه خير من قيامه ، وسكوته أنفع من كلامه « وما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد (١١) ».

\* \* \*

عاد المؤلف فأخذ يلتقط من القرآن آيات «إن أنا إلا نذير (١٢) » «إنما أنت نذير (١٣) » «إنما أنت نذير (١٣) » «إنما أنت منذر (١٤) » «إنما أنا لكم نذير مبين (١٥) » «إنما أنا نذير مبين (١٦) » وأضاف إليها آيتين وهما قوله تعالى «قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إلهكم إله واحد (١٧) » وقوله تعالى : «ماكان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين (١٨) » ثم قال فى

<sup>(</sup>٨) جـ ٥ ص ١١٢.

<sup>(</sup>٩) الأنعام : ٦٦ . (١٥) الحج : ٤٩ .

<sup>(</sup>۱۰) كتاب الناسخ والمنسوخ ص ۱۳۷ . (۱۳) ص : ۳۸ .

<sup>(</sup>۱۱) ق : ۱۸ . (۱۷) فصلت : ۵۱ .

<sup>(</sup>١٢) الأعراف: ٨٨. (١٨) الأحزاب: ٤٠.

<sup>(</sup>۱۳) هود : ۱۲ .

ص ٧٣ « القرآن كما رأيت صريح فى أن محمداً \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يكن إلا رسولا قد خلت من قبله الرسل ، ثم هو بعد صريح فى أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ لم يكن من عمله شىء غير إبلاغ رسالة الله تعالى إلى الناس وأنه لم يكلف شيئاً غير ذلك البلاغ وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ولا أن يحملهم عليه ».

يتساءل الناس أحيانا عن الحال الذي لبس قلب المؤلف حتى أصبح يقول على الله غير الحق : هل اقتحم هذه الخطيئة لقصور في الفهم؟ أم لداعية افتتانه بملة أخرى ؟

إذا صح للقارئ أن يتردد في بعض المباحث السابقة ، فإن هذا المبحث ، لايبقي له ريبة في أن المؤلف قد يقصد إلى قلب الحقائق ، حيث لايصح أن تنقلب في نظره .

يعرف كل طالب علم فى الأزهر أو فى غير الأزهر أن فى العلوم العربية علما يقال له علم المعانى ، وأن فى المعانى بابا يقال له باب القصر ، ولا شك أن من اطلع على هذا الباب يعلم أن القصر ينقسم إلى قصر حقيقى ، وهو تخصيص شىء بشىء بحسب الحقيقة وفى نفس الأمر بحيث لايتجاوزه إلى غيره أصلا ، وقصر إضافى وهو تخصيص شىء بشىء بحسب الإضافة إلى شىء آخر ، بألا يتجاوزه إلى ذلك الشىء وإن أمكن أن يتجاوزه إلى شىء آخر .

ويعلم بعد هذا أن القصر الإضافي ينقسم إلى قصر إفراد ، والمحاطب به من يعتقد شركة صفتين في موصوف واحد ، أو موصوفين في صفة ، وقصر قلب ، والمحاطب به من يعتقد عكس الحكم الذي يتصدى المتكلم لإثباته ، وقصر تعيين ، والمحاطب به من يتساوى في نظره أمران فيقصر له المتكلم الحكم على أحدهما .

هذه المباحث من بدهيات علم البلاغة ، ومن مبادئه الملقاة على قارعة الطريق ، بحيث لايمتاز بمعرفتها الذكى عن الغبي ، ولا قارئ الكتب المبسوطة عن قارئ المحتصرات.

ومن عرف أن من فنون القصر مايسمى قصراً إضافياً عرف بوجه إجمالى أن الآيات التى ساقها المؤلف إنما هى من هذا القبيل ، ولايصح حملها على القصر الذى يراد به نفى كل صفة ماعدا الإنذار حتى يدخل فى هذه الصفات المنفية القضاء الفصل والتنفيذ .

ولنضرب لك مثلا تشهد به أن هذه الآيات منسوجة على منوال من البلاغة بديع ، وأنها بريئة من ننى صفة التنفيذ عن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كما يزعم مؤلف كتاب الإسلام وأصول الحكم .

قال تعالى: « وما أنت بمسمع من فى القبور إن أنت إلا نذير » وبيان سر هذا القصر بلاغة أنه جاء بالنفى والإثبات لأنه لما قال تعالى « وما أنت بمسمع من فى القبور » وكان المعنى فى ذلك أن يقال للنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ إنك لن تستطيع أن تحول قلوبهم عا هى عليه من الإباء ، ولا تملك أن توقع الإيمان فى نفوسهم ، مع إصرارهم على كفرهم واستمرارهم على جهلهم ، وصدهم بأسماعهم عا تقوله لهم وتتلوه عليهم ، كان اللائق بهذا أن يجعل حال النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ حال من قد ظن أنه يملك ذلك ومن لا يعلم يقينا أنه ليس فى وسعه شىء أكثر من أن ينذر ويحذر ، فأخرج اللفظ مخرجه إذا كان الخطاب مع من يشك فقيل « إن أنت إلا نذير » ويبين ذلك أنك تقول للرجل يطيل مناظرة الجاهل ومقاولته : إنك لا تستطيع أن تسمع الميت وأن تفهم الجاد وأن تحول الأعمى بصيرا ، وليس بيدك إلا أن تبين وتحتج ولست تملك أكثر من ذلك أنك ".

فانظر إلى فيلسوف البيان عبد القاهر الجرجانى (٢٠) كيف فهم أن الآية من نوع القصر الإضافى (٢١) ، وأن قصر النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ [ على ] (٢٢) الإندار في قوله تعالى «إن أنت إلا نذير » لم يرد به نني كل ماعدا الإنذار ، وإنما أريد به نني صفة معينة ، وهي كونه صلى الله عليه وسلم \_ يملك تحويل قلوبهم عما هي عليه من الإباء وذكر ذلك الفيلسوف أن هذا الوجه من البلاغة يجرى في قوله تعالى : «لوكنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء إن أنا إلا نذير وبشير لقوم يؤمنون » فقصر النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ على الإنذار والبشارة في هذه الآية إنما يعنى به ننى أن يملك لنفسه نفعاً ولاضراً وأن يكون عالماً بالغيب.

وسائر الآيات المفرغة على قالب القصر مما أورده فى الصفحتين ٧٤ و ٧٥ لاتخرج عن أن يراد منها القصر الإضافي ، وهو لايتعرض لصفة التنفيذ بحال .

ولايستطيع المؤلف أن ينكر هذا الفن من البلاغة إلا إذا تناهى به العناد إلى إنكار مايضرب فى الأفق من بياص النهار أو سواد الليل.

\* \* \*

<sup>(</sup>١٩) دلائل الاعجاز لعبد القاهر الجرجانى ص ٢٥٧ من طبع سنة ١٣٣١.

<sup>(</sup>٢٠) عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني [ ٧١هـ ٧٠٨م ] من أثمة اللغة ، وواضع أصول البلاغة العربية . [ الناشر ] .

<sup>(</sup>۲۱) قصر تعیین.

<sup>(</sup>٢٢) غير موجودة بالأصل. [الناشر].

يقول المؤلف « وأنه لم يكلف شيئاً غير ذلك البلاغ ، وليس عليه أن يأخذهم بما جاءهم به ولا أن يحملهم عليه » .

هذه الفقرة تنادى بصراحة أن المؤلف يريد أن يلصق بعقول الأطفال والسذج الاعتقاد بأن جهاد النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ وتصرفه فى أموال الزكاة قبضا وإنفاقا ، وحكمه بين الناس ، وإقامته الحدود ، لم يكن من عمله الساوى ، فإن هذه الحقائق شيء غير ذلك البلاغ ، ومنها مافيه حمل للناس على ماجاءهم به . والقرآن يشهد بأن جهاده عليه الصلاة والسلام وتصرفه فى أموال الزكاة وحكمه بين الناس إنماكان بوحى سماوى . ولاأحسب المؤلف يترك قلمه سائباً حتى يقول على آيات الجهاد والزكاة والحكم بين الناس ، كما قال على أحاديث فى الصحيحين «لنا أن ننازع فى صحتها »

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٧٦ «إذا نحن تجاوزنا كتاب الله تعالى إلى سنة النبي عليه الصلاة والسلام وجدنا الأمر فيها أصرح والحجة أقطع روى صاحب السيرة النبوية أن رجلا جاء إلى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ خاجة يذكرها ، فقام بين يديه فأخذته رعدة شديدة ومهابة فقال له \_ صلى الله عليه وسلم \_ : هون عليك فإنى لست بملك ولاجبار ، وإنما أنا ابن امرأة من قريش تأكل القديد بمكة ... وقد جاء في الحديث أنه لما خير على لسان إسرافيل بين أن يكون نبياً ملكا أو نبياً عبداً ، نظر عليه الصلاة والسلام إلى جبريل عليه السلام كالمشير له فظر جبريل إلى الأرض ، يشير إلى التواضع ، وفي رواية « فأشار إلى جبريل أن تواضع . فقلت نبياً عبداً » فذلك صريح أيضاً في أنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يكن ملكا ، ولم يطلب الملك ، ولاتوجهت نفسه عليه السلام إليه » .

لو التزم أحد على وجه المزح ألا يقول إلا خطأ ، ثم تحدث بمقدار ما تحدث المؤلف فى ذلك الكتاب ، لسبق لسانه إلى الصواب مراراً ، وربما لايكون خطأه أكثر من خطأ كتاب الإسلام وأصول الحكم .

بعد أن ساق المؤلف آيات «إنْ أنا إلا نذير » وما جاء على شاكلتها مساق الاستشهاد على نفى أن يكون النبي عليه السلام منفذاً ، أتى بهذين الحديثين يبتغى منها أن يشهدا له على باطل ، ولم يرع حرمة الأحاديث النبوية فيكف قلمه عن إيرادها حيث يدّعي على مقام الرسالة غير الحق .

خذ أيّ عالم أو شبه عالم أو عامى ذى فطرة سليمة ، واقرأ عليه الحديثين ، وخذ معه بأطراف الحديث فى معنى « ملك » الوارد فيها ، فإنه ينظر إلى مساق الكلام وما يقتضيه حال الخطاب فلا يفهم من قوله « لست بملك » من الحديث الأول إلا ماهو الغالب على الملوك من البطش وقلة الأناة ، ولايفهم من قوله « ملكا » فى الحديث الثانى إلا مظهر العظمة والأبهة .

وذلك المعنى هو الذى ينحو نحوه شراح الحديث ، قال الشهاب الخفاجي (٢٣) في تفسير «لست بملك » من الحديث الأول : «من الملوك الجبابرة الذين تخشى بوادرهم (٢٤) » وقال في تفسير «ملكا » من الحديث الثانى : «أن يكون شئونه كالملوك في اتخاذ الجنود والحجاب والخدم والقصور (٢٥) ».

وأما معنى الرياسة السياسية وتدبير الشئون العامة . وهو ما يعنيه المؤلف . فإنه لا يقع فى ذهن من يتلقى الحديث بروية ، ولا يكاد يخطر له على بال .

ولوكان المؤلف يتنبه إلى معنى الحديث قبل إيراده ، لسبق إلى اختيار المعنى الذى يسبق إلى فهم كل سامع ، واحتفظ على مذهبه من أن الرياسة السياسية تنافى طبيعة الرسالة ، فإن حمل الملك على الرئيس السياسي فى قوله « خير بين أن يكون نبيا ملكا » يجعل الحديث حجة على أن الرسالة والملك لايتنافيان .

ولقد ذكرنا المؤلف بتأويله لتلك الآيات والأحاديث رجلا من أهل مكة كان يؤول الشعر ، قال ذات يوم ماسمعت بأكذب من بنى تميم زعموا أن قول القائل :

بيت زُرارة محتب بسفنائه ومجاشع وأبو الفوارس نهشل فى رجل منهم ، قيل له فما تقول أنت فيه ؟ قال : البيت بيت الله ، وزرارة الحج ، قيل : فمجاشع ؟ قال زمزم جشعت بالماء ، قيل : فأبو الفوارس ؟ قال : أبو قبيس ، قيل : فنهشل ؟ فصمت ساعة ثم قال : نعم نهشل مصباح الكعبة لأنه طويل أسود ، فذلك نهشل .

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٣) أحمد بن محمد بن محمر [ ٩٧٧ ـ ٩٠٧٩ هـ ١٠٦٩هـ ١٦٥٩م ] قاضي قضاة مصر ، وأحد المصنفين في الأدب واللغة والتفسير . [الناشر] .

<sup>(</sup>٢٤) شرحه للشفا : جـ ٢ ص ١١٧ .

<sup>(</sup>٢٥) منه جـ ٢ ص ١٠٥.

قال المؤلف فى ص ٧٨ « معقول أن يؤخذ العالم كله بدين واحد ، وأن ينتظم البشرية كلها وحدة دينية ، فأما أخذ العالم كله بحكومة واحدة ، وجمعه تحت وحدة سياسية فذلك مما يوشك أن يكون خارجاً عن طبيعة البشرية ولا تتعلق به إرادة الله .

أجمع المسلمون على أن إصلاح السياسة شطر من مقاصد الإسلام ، وهل ادعوا مع هذا أن الإسلام رسم للسياسة خطة معينة ووضع لكل واقعة حكماً مفصلا ؟

الحق أنهم لم يفعلوا ذلك بل ملئوا كتبهم ببيان أن الشريعة فصلت بعض أحكام لا تختلف فيها أحوال البشر، ثم وضعت أصولا ليراعى فى تطبيقها على الوقائع حال الظروف الحافة بها ومن هذه الأصول قاعدة « رعاية المصالح المرسلة » وقاعدة « العادة محكمة » وقاعدة « المشقة تجلب التيسير » وقاعدة « ارتكاب أخف الضررين » وقاعدة « الضرريزال » .

قال شهاب الدين القرافي في [قواعده] «إن الأحكام تجرى مع العرف والعادة وينتقل الفقيه بانتقالها ، ومن جهل المفتى جموده على المنصوص في الكتب غير ملتفت إلى تغير العرف ، فإن القاعدة المجمع عليها ، أن كل حكم مبنى على عادة فإذا تغيرت العادة تغير الحكم ، والقول باختلاف الحكم عند تبدل الأحوال والعادات لايستلزم القول بتغيره في أصل وضعه والخطاب به ، وإنما الأمر تدعو إليه الحاجة عند قوم أو في عصر فيكون مصلحة وتتناوله دلائل الطلب ، فإن لم تقتضه عادتهم ولاتعلقت به مصلحتهم ، دخل تحت أصل من أصول الإباحة أو التحريم ».

وقال أبو اسحاق الشاطبي في كتاب [الموافقات] (٢٦) « واعلم أن ماجرى ذكره هنا من اختلاف الأحكام عند اختلاف العوائد ، فليس في الحقيقة باختلاف في أصل الخطاب ، لأن الشرع موضوع على أنه دائم ... وإنما معنى الاختلاف أن العوائد إذا اختلفت رجعت كل عادة إلى أصل شرعى يحكم به عليها ».

ومما يوضح أن أحكام الشريعة تجرى بحسب اختلاف الزمان والمكان قول عز الدين بن عبد السلام (٢٧) في قواعده «تحدث للناس أحكام بقدر ما يحدثون من السياسات والمعاملات والاحتياطات».

<sup>(</sup>۲۲) جـ ۲ ص ۱۸۰ طبع تونس.

<sup>(</sup>۲۷) سلطان العلماء عبد العزيز بن عبد السلام [ ۷۷۰ ـ ٦٦٠هـ ١١٨١ ـ ١٢٦٢م ] فقيه وأصولى مجتهد ، كان أبرز علماء عصره الذين اشتغلوا بشتون المجتمع . [الناشر] .

وقال شهاب الدين القرافي أيضاً «إن التوسعة على الحكام في الأحكام السياسية ليس مخالفا للشرع بل تشهد له القواعد، ومن جملتها أن الفساد قد كتر وانتشر بخلاف حاله في العصر الأول، ومقتضى ذلك اختلاف الأحكام بحيث لاتخرج عن الشرع (٢٨) ».

ومن مثل هذه النصوص تعلم أن أخذ الأمم الإسلامية بحكومة واحدة لايقتضى توحيد قانونها السياسي أو القضائي ، بل يوكل أمركل شعب إلى أهل الحل والعقد منه ، فهم الذين ينظرون فيها تقتضيه مصالحه ، ولا يقطعون أمراً حتى يشهدهم من أوتوا العلم بأصول الشريعة لئلا يخرجوا عن حدود مقاصدها .

ومن أجل مالوحت إليه الشريعة من بناء الأحكام على أساس رعاية المصالح ذكر الفقهاء في شروط الحاكم أن يكون بالغا رتبة الاجتهاد .

ومدار شرائط الاجتهاد على أمرين :

(أحدهما) فهم مقاصد الشريعة ، وهذا يتحقق بمعرفة جملة القواعد التى نصبتها والتفقه في قسم عظيم من الأبواب التى فصلت أحكامها ، وقد بصر مجتهدو الصحابة رضى الله عنهم بهذه القواعد والأحكام من النظر في القرآن ومايشهدون من سنة الرسول عليه الصلاة والسلام وتلقى عنهم التابعون ما استنبطوه من الفروع ، وتعلموا منهم كيف انتزعوها من مآخذها ، فازدادت القواعد وضوحا وتمهدت طرق الاستنباط ، وتسنى للذين أوتوا العلم من بعدهم أن ينظروا في الحوادث ، ويفصلوا لها أحكاما تأخذ بمجامع المصالح ، وتنطبق على ماتستدعيه طبيعة الزمان والمكان .

(ثانيهما) القدرة على انتزاع الأحكام من دلائلها المبثوثة فى الكتاب والسنة ، ولاسبيل للقدرة على الاستنباط إلا بمعرفة هذه الدلائل ، وطريق إثباتها وضروب دلالتها وتفاوت مراتبها ، ووجوه الترجيح عند تعارضها .

والتحقيق أن الاجتهاد لايتجزأ ، فإن أكثر علوم الاجتهاد يتعلق بعضها ببعض ، فن أحرز الشروط المشار إليها آنفاً تمكن من الاستنباط فى كل حادثة تعرض له ، وإن فاته بعضها أوكان نصيبه منه أقل من المقدار الكافى ، لم يستطع أن يستنبط للواقعة حكما تطمئن له نفسه أو يثق به غيره .

<sup>(</sup>۲۸) التبصرة لابن فرحون جـ ۲ ص ۱۱۶.

فن أدركه النقص من جهة قلة التفقه فى مقاصد الشريعة وعدم إحكام قواعدها ، فلا يصح له الاجتهاد ولو فى المسائل التى يجد لها بين الدلائل اللفظية منزعا ، فإن القواعد القطعية قد تدعو إلى التصرف فى أقوال الشارع بنحو تخصيص العام أو تقييد المطلق أو عدم الأخذ بلفهوم .

وكذلك من عرف مقاصد الشريعة وأنس من نفسه القدرة على إلحاق الوقائع بأشباهها ولكنه لم يصل فى معرفة اللسان العربى إلى المرتبة الكافية للاستنباط . فاجتهاده غير موثوق به إذ يشترط فى المجتهد أن يكون عارفا بأحوال الأحكام عن نظر مستقل . وتلك الأحوال مبثوثة فى موارد الشريعة فلابد من رسوخ القدم فى فهم تلك الموارد ومعرفة وجوه دلالتها .

فالتشريع الإسلامي قائم على رعاية المصالح ، وماهي إلا المصالح التي توضع في ميزانه المستقيم ، وهذا الميزان المستقيم ، لايبخس شعباً من الشعوب مصلحته التي يشهد بها العقل السليم ، ولا يفصّل حكما واحداً يجريه على كل شعب وفي كل زمان ، إلا إذا لم تختلف فيه مصالح الشعوب ، فإن اختلفت اختلافاً يعقله العالمون فلكل شعب حكم وسياسة ، وذلك تقدير العزيز العليم .

فن يذهب إلى أن أخذ العالم بحكومة واحدة وجمعه تحت سياسة مشتركة خارج عن طبيعة البشر ، إنما هو مثال الذين لايعرفون الدين إلا صورة جامدة ، ولم يرفعوا رءوسهم إلى الكتب التي أمعنت البحث عن أسرار الشريعة وفصلت القول فى أصولها العالية تفصيلا .

ولا يزال علماء الإسلام في سائر الأقطار يشهدون أن أحكام الشريعة تدور على مقتضى الحاجات والمصالح ، وهذا أحد الفقهاء (٢٩) الناشئين في قرية (٣٠) من صحراء الجزائر في المائة الثالثة عشرة كان يفتى بجواز استناد الحاكم إلى آثار الأقدام في نحو السرقة حيث كان لأهل بلاده حذق زائد في معرفة آثار أقدام الأشخاص ، فأنكر عليه علماء بلد يقال لها «الحنقة » فأجابهم بقصيدة لوح فيها إلى مستنداته في الفتوى وقال فيها :

إلى السادة الأشراف من أهل (خنقة) لهم فى ندور الواقعات نُقول تمسكتم بالأصل والحق واضح ولايتكر المعلوم إلا جهول

<sup>(</sup>٢٩) شيخ خليفة بن حسن.

<sup>(</sup>۳۰) ار من بلد سوف.

ولكن إذا عم السداد بحادث كمتضمين سمسار وتغريم صانع ومن ذاك ما قد جوزوا في سفاتج (٣١) وفي كلها خلف الأصول لأنها

\* \* \*

ومن أدب المسئول قبل سؤاله تعرف عرف السائلين بأرضهم وما أنتم منا بأعلم بالذى فلو أهملت آثار سراق أرضنا وفي الأخذ بالآثار إصلاح أمرنا وما الأثر إلا كالخطوط شهادة فعرفانك الخط الذى غاب ربه وفي ولدى عفراء لما تنازعا بإثر دم في السيف كان نبينا

إذا وردت يوما عليه سئول ليعلم ما يفنى به ويقول به الضر يكنى عندنا ويزول لكان فساداً للخراب يئول وفي الترك عن قصد السبيل عدول كذا قال قوم في القياس عدول كعرفان إثر المستراب عديل جمهاز أبي جمهل وهو جديل قضى إنه للسيدين قتيل (٢٣)

تقدم أصلا والقياس دليل

وما هو إلا مودع ووكيل

إذا عم بالخوف الشديد سبيل

مصالح عمت والصلاح جميل

وكان السلف يكرهون السؤال عن النوازل قبل وقوعها حسبها نقله الحافظ ابن عبد البر فى جامع بيان العلم وفضله (٣٣) ، ولعلهم كرهوا ذلك حذرا من أن يفرضوا الصورة النازلة حكما فتبرز للخارج فيتصل فيها بعض أحوال لو شاهدها المفتى لغير حكمه وفصله على ماتقتضيه طبيعة النازلة محفوفة بتلك الأحوال .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٧٨ « ذلك من الأغراض التي أنكر النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ أن يكون له فيها حكم أو تدبير ، فقال \_ عليه السلام \_ : « أنتم أعلم بأمور دنياكم » .

كيف ينكر النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ أن يكون له فى سياسة الأمة حكم أو تدبير ونحن إذا قلبنا نظرنا فى سيرته نجده كان يحكم فيما شجر بين الناس ، ويقيم الحدود والزواجر على من

<sup>(</sup>٣١)السفاتج : مفردها سفتجة ـ بضم السين ـ وهي صك «الحوالة» المالية . [الناشر].

<sup>(</sup>٣٣) إشارة إلى واحدة من أقضية الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، اعتمد فيها « الأثر » وصولا إلى الحقيقة . [ الناشر ] .

<sup>(</sup>٣٣) مختصر جامع بيان العلم وفضله ص ١٧٨ .

يجنى على نفس أو مال أو عرض أو عقل ، ويجمع المال من حيث أمره الله وينفقه فى وجوه المصالح وإسعاد ذوي الحاجة ، ويتولى عقد التحالف والمعاهدات والصلح وإعلان الحرب ويدبر أمرها ويرسم لها الخطط مع المشاورة فى هذا السبيل والأخذ بأرجح الآراء.

يتولى هذه الأمور بنفسه ، وقد يندب للقيام بها من فيه الكفاية والخبرة ، وهل بعد هذا التصرف الثابت كتاباً وسنة متواترة يحرج كتاب الإسلام وأصول الحكم فى واد حافل بعلماء الشريعة ويصيح بأن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ أنكر أن يكون له فى شؤون الأمة حكم أو تدبير!

وأما حديث «أنتم أعلم بأمور دنياكم» فإنه وارد فى واقعة تأبير النخل فيحمل على هذا المعنى وماشاكله من فنون الزراعة والصنائع وغيرها من وسائل العمران المادية.

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ٧٨ « ذلك من أغراض الدنيا ، والدنيا من أولها لآخرها ، وجميع مافيها من أغراض وغايات ، أهون عند الله تعالى من أن يقيم على تدبيرها غير ماركب فينا من عقول ، وحبانا من عواطف وشهوات ، وعلمنا من أسماء ومسميات ، هى أهون عند الله تعالى من أن يبعث لها رسولا ، وأهون عند رسل الله تعالى من أن يشغلوا بها وينصبوا لتدبيرها » .

نظر فى الكتاب العزيز فنجده طافحاً بما يدل على أن إرشاده لايقتصر على العقائد والعبادات ، فنجد فيه نصوصاً فى بيان مايحل أكله أو شربه وما لايحل فيه ذلك ، قال تعالى : «قل لا أجد فيما أوحى إلى محرّما على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوحا أو لحم خنزير فإنه رجس أو فسقاً أهل لغير الله به (٤٣) » وقال تعالى : «إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون «(٣٥).

ونجد نصوصاً فى بيان من يحل نكاحهن ومن لايحل ، ونصوصاً تحرم مباشرة الزوجة فى بعض الأحوال ، كما قال تعالى « فاعتزلوا النساء فى المحيض ولاتقربوهن حتى يطهرن (٣٦٠) »

<sup>(</sup>٣٤) الأنعام: ١٤٥.

<sup>(</sup>٣٥) المائدة : ٩٠.

<sup>(</sup>٣٦)البقرة : ٢٢٢ [والآية مطبوعة فى الأصل خطأ هكذا : ولا تقربوا النساء فى المحيض حتى يطهرن] [الناشر].

ونجد نصوصاً فى قسمة تركات الهالكين على ورثتهم كها قال تعالى : « يوصيكم الله فى أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين (٣٧) » الآية .

ومن البين بنفسه أن الأكل والشرب والنكاح والأموال الموروثة عن أولى القربي ، كل ذلك من أغراض هذه الحياة وغاياتها .

إذن فالمؤلف يريد بهذه المقالة استدراج السذج والأطفال إلى إنكاركل مازاد على العقائد والعبادات ، حتى يتسنى للإباحية السائبة أن تتبرج تبرج الجاهلية الأولى ، وتضرب خيامها فى كل واد ، فإذا أصبح الناس يدخلون فى دينها أشتاتا ، قام الشيطان مرة أخرى واستفز من استطاع منهم لتأليف كتاب : يسمى الإسلام وأصول العبادات .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ٧٩ « لايريبنك هذا الذى ترى أحيانا فى سيرة النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ فيبدو لك كأنه عمل حكومى ، ومظهر للملك والدولة فإنك إذا تأملت لم تجده كذلك ، بل هو لم يكن إلا وسيلة من الوسائل التى كان عليه ـ صلى الله عليه وسلم ـ أن يلجأ إليها تثبيتاً للدين ، وتأييداً للدعوة وليس عجيباً أن يكون الجهاد وسيلة من تلكم الوسائل . هو وسيلة عنيفة وقاسية ، ولكن مايدريك ، فلعل الشر ضرورى للخير فى بعض الأحيان ، وربما وجب التخريب ليتم العمران » .

أريناكم أن من مقاصد الإسلام إصلاح السياسة وإقامة دولة ، وأنه وضع لهذه الدولة أركانا وأصولا ، وأن مايحسبه المؤلف من مظاهر الحكومة النبوية هين ، هو عند ذوى العقول الراجحة والآراء الرصينة عظيم ، وإنما نقلنا لكم هذه الفقرة من فقرات الكتاب لنريكم مثلا من أمثلة تخاذل نسجه ، وصورة من صور موارباته .

يقول المؤلف فيما سلف « وإنما يكون الجهاد لتثبيت السلطان وتوسيع الملك » وأخذ يقرر هذا المعنى ويسوق فى تقريره كل ما يملك من شبهة ، ولم يزد هنالك على أن قال عقب البحث « فذلك سر الجهاد عندهم » .

وقال ههنا : إن الجهاد وسيلة من الوسائل التي كان النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ يلجأ إليها تثبيتاً للدين وتأييداً للدعوة ، وبعد أن وصفه بأنه وسيلة عنيفة وقاسية أتى بعبارة يتقرب

<sup>(</sup>۳۷) النساء : ۱۱ .

بظاهرها إلى آراء أهل العلم ، ويدس فى لحن خطابها تشكيكا لقوم لايتفكرون ، فقال : وما يدريك لعل الشر ضرورى للخير فى بعض الأحيان .

وهل من الذوق الملائم للإيمان أن ينعت المسلم عملا مشروعا بأنه شر ثم يقول على سبيل الاعتذار عنه : ومايدريك لعل الشر ضرورى للخير فى بعض الأحيان !!

ومن يأخذ قول المؤلف في ص ٥٧ «من أمثلة الشئون الملكية التي ظهرت أيام النبي \_ صلى الله عليه عليه وسلم \_ مسألة الجهاد » إلى قوله هنا «إن الجهاد من الوسائل التي كان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ يلجأ إليها تثبيتاً للدعوة » وضم إلى هذا قوله في ص ٧١ «إن عمله الساوى لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معانى السلطان » قام له شاهد عدل يناجيه بأن المؤلف يريد أن يضع في ذهن قارئ كتابه أن جهاده \_ صلى الله عليه وسلم \_ من الأعمال التي ما أنزل الله بها من سلطان .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٨٠ « ترى من هذا أنه ليس القرآن هو وحده الذي يمنعنا من اعتقاد أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يدعو مع رسالته الدينية إلى دولة سياسية . وليست السنة هي وحدها التي تمنعنا من ذلك ، ولكن مع الكتاب والسنة حكم العقل وما يقضى به معنى الرسالة وطبيعتها » .

قد رأيت أن استشهاد المؤلف بتلك الآيات والأحاديث مبنى على قصور فى فهمها أو قصد إلى تحريف الكلم عن مواضعه ، فالكتاب والسنة لا يمنعان «من اعتقاد أن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ كان يدعو مع رسالته الدينية إلى دولة سياسية » بل يدلان بصراحة كفلق الصبح ، على أنه ـ عليه الصلاة والسلام ـ كان مبلغاً ومنفذا . وأن قيامه على التنفيذ داخل فى حدود وظيفته الساوية .

ودعوى المؤلف أن حكم العقل وما يقضى به معنى الرسالة وطبيعتها يمنعه من اعتقاد أن يكون التنفيذ داخلا فى وظيفة الرسول \_ عليه السلام \_ السهاوية ، قد أريناك فسادها ، وأنها كلمة هو قائلها ، فلا العقل يمنع من أن يؤمر الرسول بالتبليغ والتنفيذ ، ولا الأمر بإبلاغ شريعة يمنع بطبيعته من أن يضاف إليه الأمر بتنفيذها .



الكتاب الثالث الخلافة والحكومة في التاريخ الباب الأول الوحدة الدينية والعرب الوحدة الدينية والعرب

### ملخصه :

افتتح المؤلف الباب بأن الإسلام وحدة دينية ، وأن الله اختار لدعوته محمد بن عبد الله وصلى الله عليه وسلم وقال: لله جل شأنه حكمة في ذلك بالغة قد نعرفها وقد لانعرفها. وأتى على وجه ابتداء الدعوة بين العرب ، وذكر عقب هذا أن البلاد العربية كانت مختلفة الشعوب والقبائل ومتباينة في مناهج الحكم والعادات ، وأن هذه الأمم المتنافرة اجتمعت في زمن النبي صلى الله عليه وسلم حول دعوة الإسلام ، وأن وحدتها لم يكن فيها معنى من معانى الدولة والحكومة . وزعم أن النبي صلى الله عليه وسلم له يتعرض لشيء من سياسة تلك الأمم ، ولا غير شيئاً من أساليب الحكم عندهم ، وذكر أن في الشرائع التي جاء بها النبي عليه السلام ما يمس إلى حد كبيراً كثر مظاهر الحياة في الأمم ، ثم قال : ولكنك إذا تأملت وجدت أن كل ما شرعه الإسلام من أنظمة وقواعد وآداب لم يكن في شيء كثير ولا قليل من وجدت أن كل ما شرعه الإسلام من أنظمة الدولة المدنية ، وزعم أنك إذا جمعته لم يبلغ أن يكون جزءاً يسيراً مما يلزم لدولة مدنية من أصول سياسية وقوانين ، وقال : إن كل ما جاء به الإسلام جزءاً يسيراً مما يلزم لدولة مدنية من أصول سياسية وقوانين ، وقال : إن كل ما جاء به الإسلام جزءاً يسيراً مما يلزم لدولة مدنية من أصول سياسية لاغير .

وأخذ يتكلم عن حال العرب يوم لحق \_ عليه السلام \_ بالرفيق الأعلى وزعم أنها وحدة دينية من تحتها دول تامة التباين إلا قليلا ، وتخلص من هذا إلى أن زعامة الرسول فيهم زعامة دينية لا زعامة مدنية ، فإذا ما لحق \_ عليه السلام \_ بالملأ الأعلى لم يكن لأحد أن يقوم من بعده ذلك المقام الدينى ، وزعم أنه \_ عليه السلام \_ لم يشر إلى شىء يسمى دولة إسلامية ، وأنه لم يكن فى عمل النبى \_ عليه السلام \_ أن ينشئ دولة ، واستشهد على هذا بأنه لم يتعرض لأمر من يقوم بالدولة من بعده ، وتعرض لما انتقدت به دعوى ابن حزم أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ نص على استخلاف أبى بكر رضى الله عنه . وقال بل الحق أنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ ماتعرض لشىء من أمر الحكومة بعده ، ولا جاء للمسلمين فيها بشرع يرجعون إليه ، وقفل الباب بقوله مات

- عليه الصلاة والسلام - وانتهت رسالته ، وانقطعت تلك الصلة الخاصة التي كانت بين السماء والأرض في شخصه الكريم - عليه السلام - » .

# النقض:

قال المؤلف في ص ٨٣ « البلاد العربية ، كما تعرف ، كانت تحوى أصنافا من العرب مختلفة الشعوب والقبائل ، متباينة اللهجات ، متنائية الجهات . وكانت مختلفة أيضاً في الوحدات السياسية: فمنها ماكان خاضعاً للدولة الرومية ، ومنها ماكان قائماً بذاته مستقلا ، كل ذلك يستتبع بالضرورة تباينا كبيراً بين تلك الأمم العربية في مناهج الحكم ، وأساليب الإدارة ، وفي الآداب والعادات ، وفي كثير من مرافق الحياة الاقتصادية والمادية » ثم قال « تلك الوحدة العربية التي وجدت زمن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ لم تكن وحدة سياسية بأى وجه من الوجوه . ولاكان فيها معنى من معانى الدولة والحكومة ، بل لم تعد أبدا أن تكون وحدة دينية خالصة من شوائب السياسة ، وحدة الإيمان والمذهب الديني لا وحدة الدولة ومذاهب الملك » .

لاحرج على تلك الأمم المحتلفة فى عاداتها وآدابها ومناهج حكمها ، أن تنتظم بشريعة الإسلام ، فإن القوانين تكون محكمة وتسير على وجه مطرد ، متى اتفق لها أمران : ألا تكون مخلة بالمصلحة ، وأن يتلقاها الجمهور بسكينة واطمئنان . وفى الشريعة بعض أحكام مفصلة وسائرها أصول كلية ، حسبها قررناه آنفا أما الأحكام المفصلة فإنها قائمة على رعاية مصالح لاتختلف باختلاف الشعوب والعادات ، ومالم يفصل حكمه فذلك موكول إلى نظر الحاكم فينظر فيما يقتضيه حال العادات والأخلاق وطبيعة الاجتماع ، ويستنبط له من تلك الأصول العامة حكماً مطابقا . ولاشك أن الحضوع لأحكام الشريعة ، مفصلة كانت أو مأخوذة باستنباط مستوف للشروط ، هو من مقتضيات الإيمان بحكمتها .

فأخذ تلك الشعوب والقبائل تحت حكومة الإسلام لايخل بشيء من مصالحها ، كما أنه لايتوقع من الجمهور أن يلاقى قضاء هذه الحكومة وإدارتها ، بغير السكينة والاطمئنان .

وما زعمه المؤلف من أن تلك الوحدة العربية لم يكن فيها معنى من معانى الدولة والحكومة ، زعم يضربه التاريخ الصحيح بيد عنيفة قاسية « وما يدريك ، فلعل الشر ضرورى للخير فى بعض الأحيان ».

قال المؤلف في ص ٨٣ ﴿ يدلك على هذا سيرة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فما عرفنا أنه

تعرض لشىء من سياسة تلك الأمم الشتيتة ، ولا غير شيئاً من أساليب الحكم عندهم ، ولامما كان لكل قبيلة منهم من نظام إدارى أو قضائى ، ولاحاول أن يمس ماكان بين تلك الأمم بعضها مع بعض ، ولا ماكان بينها وبين غيرها من صلات اجتماعية أو اقتصادية ، ولا سمعنا أنه عزل والياً ولا عين قاضيا ».

مما لاتحوم عليه شبهة ولا تخالجه ريبة ، أن كل أمة تعتنق الإسلام يأخذ الحكم فيها صورة غير صورته الجاهلية ، فالقضايا كلها سواء كانت جنائية أم مالية أم راجعة إلى أحوال الزوجية ، إنما تفصل بحكم القرآن أو السنة أو بالاجتهاد المستند إلى القواعد المركوزة في نفس الواقف على روح التشريع ، ومن شواهد هذا حديث معاذ حين بعثه النبي - صلى الله عليه وسلم - إلى اليمن ، فقد تضمن الحديث أنه يقضى بكتاب الله ، فإن لم يكن في كتاب الله فبسنة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - اجتهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - اجتهد رأيه ، وقد صحح هذا الحديث الحافظ أبو بكر بن العربي في [ عارضة الأحوذي ] ، وقد صححه ابن قيم الجوزية في [أعلام الموقعين] (١) . وقال الإمام الشافعي رضى الله عنه «بعث رسول الله - صلى الله عليه وسلم - سراياه وعلى كل سرية واحد ، وبعث رسله إلى الملوك ، إلى كل ملك واحد ، ولم تزل كتبه تنفذ إلى ولاته بالأمر والنهي ، فلم يكن أحد من ولاته يترك إنفاذ أمره » (٢) وفي صحيح البخاري (٣) أنه - صلى الله عليه وسلم - يبعث «أمراءه واحداً بعد واحد فإن سها أحد منهم رده إلى السنة (٤) » وقال شراح الحديث «فائدة بعث طافحة بأن أهل كل بلد كانوا يتحاكمون إلى الذي أمّر عليهم » .

وروى مالك بن أنس فى كتاب [الموطأ]  $^{(7)}$ . أن فى الكتاب الذى كتبه رسول الله صلى الله عليه وسلم ــ لعمرو بن حزم $^{(V)}$  فى العقول  $^{(\Lambda)}$  «إن فى النفس مائة من الإبل ، وفى

<sup>(</sup>۱) ج ۱ ص ۲٤۳.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري جـ ۱۳ ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>٣) ج ٩ ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) فسر بعض أهل العلم السنة بالطريق الحق والمنهج الصواب ، وفسرها آخرون بالشريعة المحمدية ، انظر شرح العيني جـ ١١ ص ٤٤٦ .

<sup>(</sup>٥) ج ١٣ ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٦) كتاب العقول من الموطأ ص ٢٣٥ طبع الهند سنة ١٣٢٤.

<sup>(</sup>٧) بعثة النبي صلى الله عليه وسلم عاملا على بني الحارث بن كعب.

<sup>(</sup>٨) العقول ، هي الديات مفردها عاقلة . [الناشر].

الأنف إذا ادعى جدعا مائة من الإبل ، وفى المأمومة (٩) ثلث الدية ، وفى الجائفة (١٠) مثلها ، وفى العين خمسون ، وفى كل اصبع مما هنالك عشر من الإبل ، وفى السن خمس ، وفى الموضحة خمس » .

فهذه النصوص من رجال كانوا بنقدون الأخبار نقد الصيارف للدينار ، تطعن في وجه مايزعمه المؤلف من أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يعين قاضياً ، وتدل على أن أمراء النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ كانوا يتصرفون في شئون تلك الأمم على مقتضى الكتاب والسنة . وإن كان المؤلف في ريب مما يقوله حملة الشريعة وحفاظها ، فهذا جرجي زيدان يقول في [تاريخ التمدن الإسلامي ] (١١) « لما ظهر الإسلام كان النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ رئيس المسلمين في أمور الدنيا وهو حاكمهم وقاضيهم وصاحب شريعتهم وإمامهم وقائدهم . وكان إذا ولى أحد أصحابه بعض الأطراف خوله السلطتين : السياسية والدينية ، وأوصاه أن يحكم بالعدل وأن يعلم الناس القرآن » .

وأما ماكان بين تلك الأمم بعضها مع بعض أو ماكان بينها وبين غيرها من صلات اجتماعية أو اقتصادية ، فحتى كان فيها مالا يتفق مع المصلحة أو ما يمس قاعدة من قواعد الدين الحنيف فلابد للحاكم المسلم من أن يغيره ويجريه على ما يلائم القانون العادل والأدب الجميل والحجة على المؤلف في هذا قول جرجي زيدان « وخوله السلطتين السياسية والدينية وأوصاه أن يحكم بالعدل وأن يعلم الناس القرآن » .

يقول المؤلف « ولاسمعنا أنه عزل والياً » هذه كلمة لا فائدة لها سوى أنها تكثر سواد مزاعمه ، فإن مدة بعث الأمراء في عهد النبوة لا تتجاوز ثلاث سنين وهي مدة قصيرة قد يسير فيها الولاة على طريقة مثلى فلا يقعون في زلة تستوجب عزلهم فإن كان العزل عند المؤلف من أعلام الدولة فقد ورد في الصحيح أنه عليه السلام عزل بعض قواد الجيش ، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في [ منهاج السنة ] (١٢) « فقد كان \_ يعني النبي صلى الله عليه وسلم \_ يولى في حياته من يشتكي إليه فيعزله كها عزل الوليد بن عقبة وعزل سعد بن عبادة عام الفتح وولى ابنه قيسا » .

<sup>(</sup>٩) المأمومة : هي الشجة التي بلغت أم الرأس ، أي الجلدة التي تجمع الدماغ. [الناشر].

<sup>(</sup>١٠) الجائفة : الطعنة التي تبلغ الجوف. [الناشر].

<sup>(</sup>١١) جـ ٤ ص ١٧٩.

<sup>(</sup>١٢) ج ٤ ص ٩٣.

قال المؤلف في ص ٨٤ « ولانظم فيهم عسساً».

نبهنا قبل هذا على أن عمل الحرس لذلك العهدكان يقوم به كل مسلم عرف أن تمام إيمانه في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وإقامة الشهادة بالقسط ولو على نفسه أو والديه وأقربيه، ويضاف إلى هذا تأثير مواعظ القرآن على تلك الفطر التى لم تتلوث بأوساخ المدنية الفاسقة فتعقد بين القلوب تعاطفاً وتطبع النفوس على أدب جميل ، فلا يكون للبغى مظهر ، ولا للفظاظة يد ، إلا في أوقات نادرة .

واعتبر فى هذا المعنى بالهرمزان ملك خوزستان حين جىء به إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه وهو نائم فى المسجد متوسداً درّته ، فقال : هذا هو الملك ؟ قيل نعم . فقال له : عدلت فأمنت فنمت ، والله إلى قد خدمت أربعة من ملوك الأكاسرة أصحاب التيجان فما هبت أحداً مهم هيبتى لصاحب هذه الدرة .

فإذا كانت الدرّة فى يد النائم فى المسجد تجعل فى قلب البرىء طمأنينة ، وفى قلب المريب رهبة ، فما هى الفائدة التى تجتنيها الأمة من تشييد قصر يخرج منه ويعود إليه فى كل يوم رجال يتقاضون فى رأس كل شهر مايتقاضون ؟

قال المؤلف في ص ٨٤ « ولاوضع قواعد لتجارتهم ولا لزراعتهم ولا لصناعتهم بل ترك لهم عليه السلام كل تلك الشئون، وقال لهم أنتم أعلم بها، فكانت كل أمة ومالها من وحدة مدنية وسياسة وما فيها من فوضى أو نظام لايربطهم إلا ما قلنا لك ، من وحدة الإسلام وقواعده وآدابه ».

التشريع الإسلامي يتناول كل ماينظر فيه رجال القضاء والسياسة ، بمعنى أن له في النوازل القضائية أحكاما ، وفي إدارة الشئون السياسية مقاصد . والمنوط بعهدة أولى الأمر أن تقرر تلك الأحكام بحق ، وأن تقام تلك المقاصد بنظام . والوسائل التي يصلون بها إلى أن تأخذ الأحكام مأخذها ، أو تقوم المقاصد على وجهها ، موكولة إلى اجتهادهم وأمانتهم .

فن مقاصد الشرع أن تكون مرافق الحياة ميسورة ، وأن تكون القوة من الأموال ووسائل الدفاع متوفرة ، وفوض لأولى الأمر النظر فيما يجعل عيشة الأمة راضية وقوتها كاملة ، فهم الذين يضعون للتجارة والزراعة والصناعة نظماً لاتعترض أصلا من أصول التشريع ، بل يجب أن تكون فى دائرته التى تسع كل قانون عادل ونظام لائق .

هذا إذا كان قصد المؤلف من قواعد هذه الأشياء الأنظمة العائدة إلى ترقيتها وتقدمها ، أما

إذا أراد بالقواعد القوانين التي يرجع إليها عند الفصل بين المتخاصمين ، فإن الشريعة قررت بعضها بتفصيل وأودعت سائرها في ضمن أصول كلية كبقية أحكام الحلال والحرام . هذا تحقيق النظر في المسألة من الوجهة التشريعية ، أما إذا ثنينا عنان البحث إلى المسألة من حيث سيرة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فلنا نظران أيضاً :

نظر من حيث الحكم فى القضايا التى تنشب بين أصحاب التجارة أو الصناع أو الزراع وهذا مما كان \_ صلى الله عليه وسلم \_ يتولاه بنفسه وقد يكل بعضه إلى من يقوم عليه ، كما جاءت الرواية بأنه \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان يولى فى بعض الأسواق من ينظر فى شئون المعاملات ، ويراقب ما عساه أن يقع من غش أو مبايعة على غير وجه مشروع ، وفى السيرة الحلبية «أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ استعمل سعد بن سعيد بن العاص بعد الفتح على سوق مكة ، واستعمل عمر بن الحطاب رضى الله عنه على سوق المدينة » .

والنظر الثانى من ناحية العمل على إصلاح شأن هذه الفنون ، وهذه الفنون من أمور الدنيا التي لا يدخل تعليمها فى وظيفة الرسول \_ عليه السلام \_ السهاوية إلا من حيث الأمر بإقامة كل ما يسد حاجات الأمة ويكفل لها العزة والمنعة ، وفى مثل هذا قال النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ « أنتم أعلم بأمور دنياكم » .

والفرق بين النظرين أن تقرير أحكام الوقائع القضائية وغير القضائية لايصح إلا ممن تحققت فيه شروط الاجتهاد ، وأما العمل على إصلاح وسائل الحياة من نحو التجارة والزراعة فيؤخذ فيها برأى العارف بها وإن لم يكن مطلعا على شيء من أصول الشريعة أو فروعها .

إذن فالنبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ قام بوظيفته السهاوية التى هى إبلاغ ما أنزل إليه وتنفيذ ما جاء به من أوامر ونواه ، ولم يبق سوى أن يقال : لماذا لم يقم بذلك الأمر الذى هو خارج عن وظيفته السهاوية ، بأن يكلف ذوى الخبرة بإصلاح شأن التجارة والزراعة والصناعة ؟

وجواب هذا السؤال: إن ما كان بين أيدى الأمة من هذه الوسائل كان ملائماً لمظاهر حياتهم البسيطة ، وكافيا لسد حاجاتهم وإحرازهم القوة التي تجعلهم في منعة من أعدائهم ، ثم إن الحروب لم تزل \_ منذ طلع كوكب الدولة \_ حاملة أوزارها ، فلم يأخذ القوم خلالها مهلة ينصرفون فيها إلى النظر في شأن الزراعة ونحوها ، ولا سيا إذا كانت قلة عددهم بالنسبة لأعدائهم المتألبين عليهم من كل جانب، تضطرهم إلى أن يكون شبابهم وكهولهم وشيوخهم يتقلدون السلاح ويظلون على أهبة القتال ، بكرة وعشيا .

فالمؤلف رمى بنفسه فى هذا البحث وهو غير واقف على روح التشريع ولا على طبيعة حال الأمة لعهد النبوة فكان فيا نال به جانب الحكومة النبوية من المسرفين.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٨٤ « ولكنك إذا تأملت وجدت أن كل ماشرعه الإسلام ، وأخذ به النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ المسلمين من أنظمة وقواعد وآداب ، لم يكن في شيء كثير ولا قليل من أساليب الحكم السياسي ، ولا من أنظمة الدولة المدنية ، وهو بعد إذا جمعته لم يبلغ أن يكون جزءاً يسيراً مما يلزم لدولة مدنية من أصول سياسية وقوانين » .

تهافتت على المؤلف هذه الخواطر لقلة تفقهه فى الشريعة وعدم وقوفه على تاريخ عهد النبوة وقوف الباحث البصير ، وحذرا من أن تستدرج هذه الفقرة نفرا ينصتون لها على غير هدى ، أسوق كلمة مقتصدة ، يلقى عليها القارئ نظرة واحدة ، فيشهد من روح التشريع وتاريخ السياسة النبوية ما تتساقط عنده تلك الشبه صرعى ، ويتسلل منه ذلك الرأى لواذاً .

لنبحث عن مبادئ الشريعة الاجتماعية السياسية ، منذ طلعت إلى أن أغلق باب الوحى ، ونعرج على نبذة من سيرة النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ فى تدبير شأن السياسة حتى تعلم أن الصحابة ومن بعدهم من أهل العلم لم يخطئوا فى فهم الدين ، ولم يتفقوا على ضلالة .

نزل القرآن في نحو عشرين سنة ، وكان معظم مانزل بمكة إنما هو كليات الشريعة من تقويم العقائد وإصلاح الأخلاق والعادات، فتجد السور المكية طافحة بالدعوة إلى الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر ، وإقامة الحجج على ذلك ودفع شبه الجاحدين ، والأمر بالنظر في ملكوت السموات والأرض ، والاعتبار بقصص الأمم الحالية ، ثم الإرشاد إلى مكام الأخلاق من نحو العدل والصدق والحلم والعفو والصبر ، والوفاء بالعهد ، وحسن الإنحاء ، وبر الوالدين ، وإنفاق المال في طرق الخير ، وإيفاء الكيل والميزان ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وإباية الضيم المنبه عليها بقوله تعالى «والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون (١٣) » .

وهنالك تجد محاربة المزاعم الباطلة والعادات السمجة ، والنهى عن البغى وقتل النفس

<sup>(</sup>۱۳) الشورى : ۳۹.

والزى ، والتطفيف فى الكيل والوزن ، والحيلاء والإعجاب بالنفس والرياء والكذب والقول على الله بغير علم . كل ذلك تراه مصوغا فى أساليب تلذ الفطر السليمة مذاقها ، وتلين القلوب القاسية لجزالتها ، وشرع فى أثناء ذلك أهم ركن فى العبادات ، وهى الصلاة ، ثم بعض الأحكام الراجعة إلى قسم العادات ، كبيان ما يحل أكله وما هو حرام ، وألتى فى النفوس أن الشريعة تمشى بالناس على الطريقة الوسطى ، فتنزلت آيات فى التذكير بنعم هذه الحياة وأخرى فى إباحة الأخذ بزينتها والتمتع بطيباتها . وهنالك وضعت القاعدة الاجتاعية السياسية وهى قاعدة الشورى ونزل قوله تعالى : « والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون » .

وبمثل هذه التعاليم الباهرة والآداب الساطعة تألف حول مقام الرسالة قوم يخالفون سائر القبائل العربية بعقائدهم وأخلاقهم وآدابهم وكثير من عاداتهم ، وأصبحوا بين يدى واعظ الإسلام آذانا صاغية ، ونفوساً لينة ، يقف فيقفون ، ويسير فإذا هم على أثره مقتدون .

وبعد هجرة صاحب الرسالة عليه إلى المدينة المنورة، جعل الوحى السهاوى يشرع مابين الوعظ والتذكير أحكاماً عملية وأصولا اجتماعية ، تلك الأحكام والأصول التي لايسنها إلا من قصد إلى بناء دولة تسلك فى قضائها وسياستها شرعة خاصة ، فترى فى السور المدنية عقوبة السارق والزانى والقاذف والساعى فى الأرض فساداً وآيات الجهاد والقضاء العادل ، وما يستند إليه من بينات ، ثم الإرشاد إلى أصول المعاملات مثل البيع والقرض والرهن والوصية والتوكيل والحجر على القاصرين من سفية أو يتيم ، ثم أحكام النكاح والطلاق والخلع والنفقات والمواريث والإصلاح بين الأفراد والجاعة ، ثم المعاهدات التي تعقد بين المسلمين وغير المسلمين ، وهنالك شرعت الزكاة والجزية ، وهي أموال تصرف فى حاجات ومصالح يجب على الرئيس الأعلى النظر فى شأنها ، وهنالك فرض الحج ، ومن حكمه التعارف والنظر فى شئون الأمم الإسلامية قاطبة .

وتجد فى السنة النبوية التى لايملك المؤلف ولا غير المؤلف أن ينازع فى صحتها : أصول الشركة والشفعة والقسمة والمزارعة وإحياء الموات والهبة والفلس إلى ماعدا ذلك مما هو بيان لبعض ما أجمله الكتاب العزيز فى تلك الأبواب وغيرها .

ومن بعد نص الكتاب والسنة ، تلك القواعد التي ساقنا البحث إلى التنبيه عليها فيها سلف ، فإنها تتعرف في موارد كثيرة منهما لافرق بين مكبي أو مدنى ، وسواء على المجتهد أن يتعرفها من آيات الأحكام أم من غيرآيات الأحكام كالمواعظ ومآخذ العبر، وقد تكون نتيجة استقراء جانب من القرآن وأقوال النبي – صلى الله عليه وسلم – وأفعاله كما انتزعوا قاعدة «ارتكاب أخف الضررين» من مثل قوله تعالى «وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصبا (١٤)». وانتزعوا قاعدة سد الذرائع من مثل قوله تعالى: «ولاتسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم» (١٥).

والمقدار الذى يفيد القطع بأن هذا المعنى مقصود للشارع فيجعل قاعدة ، موكول إلى أنظار المجتهدين الراسخين في العلم بروح التشريع لكثرة تدبرهم في النصوص وترددهم على مافصل من أحكام.

وبالوقوف على روح التشريع ساغ لهم أن يقرروا معانى بعض الآيات والأحاديث على حسب ماتقتضيه هذه القواعد ، كما قيد الإمام مالك رضى الله عنه حديث «اليمين على من أنكر» بشرط الخلطة بين المدعى والمدعى عليه ، وهو فى الحقيقة إنما قيد نص الشارع بقاعدة مأخوذة من نصوصه ، وهى قاعدة سد الذرائع ، إذ لو وجه اليمين على كل مدعى عليه لتمكن أهل السفاهة من امتهان أهل الفضل ، ولايشاء أحد أن يحلف أحدا من أهل الخير والفضل إلا ادعى عليه دعوى يتوصل بها إلى تحليفة وامتهانه .

ولعلك تستخلص من هذا المقال ، على مافيه من إيجاز ، أن شارع الإسلام يقصد إلى أن يكون للمسلمين دولة ذات صبغة دينية ، وأنه سن لهذه الدولة سبيلا متى جمع عنه الحاكم يميناً أو شهالا ، كان مسئولا للأمة المسلمة في الدنيا ولمنزل الشريعة في الآخرة . وقد حررنا لك فيما سلف أن الشارع يوجه عنايته إلى حفظ الحقائق أو المصالح ويترك الوسائل إلى اجتهاد أولى الأمر ، يفرض الشارع تنوير عقول الأمة بالعلوم والمعارف ، أما أن تكون مدة الدراسة أربع ساعات في اليوم أو خمسا ، وأن يشتغل طلبة العلوم بالسياسة أو لايشتغلون ، وأن يعقد لهم امتحان في أول السنة أو آخرها ، وأن يمنح التلميذ حرية البحث في نفس الدرس أولا يفسح له في البحث إلا بمقدار ، فذلك كله وأمثاله معه ، مما ينظر فيه أولو الأمر يجرونه على حسب مايتراءى لهم من المصلحة .

فقول المؤلف: « إن كل ماشرعه الإسلام وأخذ به النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ من أنظمة

<sup>(</sup>١٤) الكهف: ٧٩.

<sup>(</sup>١٥) الأنعام : ١٠٨ .

وقواعد وآداب الخ» إنما هو قول من لم يقف على روح التشريع ، ولم يدر أن مالم تنص عليه الشريعة من الأنظمة إنما هو من النوع الذي يتبدل على حسب ماتقتضيه طبائع الشعوب وأحوال الأزمنة .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ٨٥ «إن كل ما جاء به الإسلام من عقائد ومعاملات وآداب وعقوبات فإنما هو شرع دينى خالص لله تعالى ، ولمصلحة البشر الدينية لاغير . وسيان بعد ذلك أن تتضح لنا تلك المصالح الدينية أم تخفى علينا ، وسيان أن يكون منها للبشر مصلحة مدنية أم لا ، فذلك مالا ينظر الشرع السهاوى إليه ، ولا ينظر إليه الرسول » .

يقول المؤلف فى هذه الفقرة : إن ماجاء به الإسلام من معاملات وعقوبات غير قائم على رعاية المصالح المدنية ، ويقصد بهذا أنها لاتصلح لأن تتمسك بها الدولة فى سياستها ، وما هو إلا الهوى تزوج بالعقيدة الشوهاء ، فكان من نسلها هذا الرأى العنيد .

أحكام الإسلام ترجع إلى عبادات ومعاملات وعقوبات:

أما العبادات فالقصد منها مصلحة البشر الدينية ، وقد تتبعها مصالح دنيوية كما قال تعالى : «استغفروا ربكم إنه كان غفارا يرسل السماء عليكم مدراراً »(١٦) .

وأما المعاملات والعقوبات فإنه يراد منها إقامة المصالح فى الدنيا ، وتترتب عليها مصلحة أخروية ، وهى الثواب عليها فى الدار الباقية ، متى صحب العمل بها قصدُ الامتثال ، وهذه المصلحة الأخروية لاتخرج المصلحة الدنيوية عن أن تكون هى المصلحة التى يبحث عنها أصحاب القوانين الوضعية ، وإن شئت تحرير البحث فى هذا الصدد فإليك التحرير:

للنفوس أربعة أحوال: لذة ، وسرور ، وألم ، وغم . فيلتذ الإنسان بالحكمة ثم بالطيبات من طعام وشراب ، وفراش لين ونوم هادئ . ويسر بازدياد الولد وصلاحه ، والانتصار على العدو ، وأن يكون له لسان صدق في مجالس أهل الفضيلة . ويتألم من الوجع ، ومذاق الطعام المر ، والشراب الملح الأجاج ، وأن يقرع سمعه أنكر الأصوات ، أو يمس بدنه حرّ سلاح أو سياط . ويغتم لفقد مال أو مفارقة صديق ، أو استبداد حاكم غشوم .

ومن البدهي أن النفوس تحرص على مافيه لذة أو سرور ، وتنفر مما فيه ألم أو غم . فكل

<sup>(</sup>۱۹) نوح : ۱۰ .

إنسان يسعى بفطرته إلى مافيه لذته وسروره ، ويحذر ما يلاقى به ألمًا أو غماً ، ولا تكاد تصرفاته الصادرة عن إرادة وعزم تخرج عن أن يقصد بها نيل مافيه لذة أو سرور ، أو يحترس فيها عما فيه ألم أوغم ، وإذا أعرض عما فيه لذة أو سرور ، فلينال لذة وسرورا أعظم ، وإذا اقتحم موقع ألم أو غم ، فليخلص من ألم أو غم أشد أثراً أو أطول أمدا .

وحيث كان الإنسان مخلوقا على فطرة تستدعى أن يعيش فى جهاعة من أبناء جنسه وتألَّف الناس بالفعل شعوبا وقبائل ، أصبحت أسباب اللذة والسرور ، والآلام والغموم تتصادم ، فرب عمل فيه لذة شخص أو سروره ، يجر لآخر غماً أو ألما ، ورب إحجام إنسان عن موقع ألم أو غم يحرم غيره لذة وسروراً .

فنسمى اللذة والسرور وأسبابها مصالح أو منافع، ونسمى الآلام والغموم وأسبابها مفاسد أو مضار، ونقول: إن تعارض الدواعى فى جلب المصالح ودرء المفاسد يفضى بطبيعته إلى تنازع وتقاتل. فاقتضت الضرورة أن يكون للجاعة قانون يكبح القوى عن الاستئثار بمنافع الضعفاء، ويفصل ماينتشب بين القوتين المتكافئتين من تدافع وخصام.

فالشرائع الساوية والقوانين الوضعية تتحد فى أن القصد منها حفظ المصالح ودرء المفاسد على وجه يجعل كل أحد يصل إلى ملاذه ومسراته بشرط ألا يلحق بغيره ألمّا أو غماً ، وتنفرد الشريعة الساوية بأن تجعل لتطبيق أحكامها بإخلاص مصلحة أخرى وهى رضوان الله أو نعيمه الدائم فى الآخرة ، وتمتاز بعد كون قوانينها أعدل وأشد مطابقة لمكارم الأخلاق بأن الطائع لها إنما يطبع أمر ربه الأعلى ، لا إرادة مخلوق قد يكون أقل منه علماً أو أحط أخلاقاً أو أسفه رأياً ، وهذا المعنى الذى تختص به الشريعة الساوية يجعل كثيراً من الناس يمتثلون قوانينها بباعث من أنفسهم وإن أمنوا من عقوبة السلطان على مخالفتها .

وقد عقد أهل العلم خناصرهم على أن أحكام الشريعة معللة بمصالح العباد فى هذه الحياة وفى تلك الحياة ، وأن المصالح التى تقصدها الشريعة السهاوية ترجع إلى حفظ النفس والدين والمعقل والعمض والنسب والمال ، فالقصاص مثلا مشروع لحفظ النفس ، وحد الزنا لصيانة العرض ، وعقوبة شارب الخمر لصيانة العقل ، والجهاد لحفظ الدين ، بل الاستعار الأجنبي دل على أن الجهاد مشروع لحفظ الدين والنفس والعرض والمال ، ويرشد إلى هذا قوله تعالى: «إنهم إن يظهروا عليكم لايرقبوا فيكم إلا ولاذمة (١٧) ».

<sup>(</sup>١٧) التوبة : ٨.

وكل ماشرع من أحكام المعاملات والتعازير لايخرج عن الاحتفاظ بهذه الحقوق.

وقد قال ابن الحاجب (۱۸) فى [مختصر منتهى السول] (۱۹): إجاع الفقهاء على أن أحكام الشرائع معللة وأن التعليل يشمل كل فرد من الأحكام. وصرح عز الدين بن عبد السلام بأنها معللة بجلب المصالح ودرء المفاسد قال فى [قواعده] (۲۰) « فصل فى مناسبة العلل لأحكامها وزوال الأحكام بزوال أسبابها ، فالضرورات مناسبة لإباحة المحظورات جلباً لمصلحتها ، والجنايات مناسبة لإيجاب العقوبات درءاً لمفاسدها » وقرر أبو اسحق الشاطبى فى كتاب المقاصد من [موافقاته] (۱۲) «إن وضع الشرائع إنما هو لمصالح العباد فى العاجل والآجل معاً ».

ولبناء أحكام الشريعة على مصالح العباد في الدنيا خاض أهل العلم في البحث عن هذه المصالح وعقدوا الموازنة بينها وبين المفاسد ليبنوا الحكم على الراجح منها عند التعارض ، كما فعل أبو إسحاق الشاطبي في [موافقاته] وعز الدين بن عبد السلام في [قواعده] ، وتجدهم ينظرون إليها كما ينظر إليها أصحاب القوانين الوضعية من حيث عظمها وصغرها ومن حيث ما يترتب عليها

في الخارج من آثار نافعة أو عواقب سيئة ، فهذا عز الدين بن عبد السلام يقول : «فصل في اجتماع المصالح مع المفاسد . إذا اجتمعت المصالح مع المفاسد فإن أمكن تحصيل المصالح ودرء المفاسد فعلنا ذلك امتثالا لأمر الله تعالى فيهما ، وإن تعذر الدرء والتحصيل ، فإن كانت المفسدة أعظم من المصلحة درأنا المفسدة ولا نبالى بفوات المصلحة . قال تعالى : «يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس (٢٢) »، وإن كانت المصلحة الخالية عن المفاسد سعى في تحصيلها ، ومها ظهرت المفاسد الخالية من المصالح سعى في درئها ، وإن التبس الحال احتطنا للمصلحة بتقدير وجودها وفعلناها ، وللمفسدة بتقدير وجودها وتركناها »

ومن جهة التعليل بالمصالح انفتح باب القياس فى الأحكام ، وهو الحاق الوقائع بنظائرها المنصوص عليها حيث اشتركتا فى علة الحكم ، كما قاسوا القضاء فى حال المرض على القضاء فى حال الغضب المنصوص عليه فى قوله ـ صلى الله عليه وسلم ـ « لايقضى القاضى وهو

<sup>(</sup>١٨) عثمان بن عمر [ ٥٧٠ ــ ٦٤٣هـ ١١٧٤ ــ ١٧٤٩م] من فقهاء المالكية ، وكبار علماء العربية . [الناشر] .

<sup>(</sup>١٩) انظر بحث دليل العمل بالسبر وتخريج المناط من القياس.

<sup>(</sup>٢٠) نسخة مخطوطة بدار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>۲۱) ج ۲ ص ۲.

<sup>(</sup>٢٢) البقرة : ٢١٩.

غضبان » (٢٣) لأن علة المنع من القضاء متحققة في حال المرض وهي قلق الفكر واضطرابه.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٨٥ «قد نخاف أن يخفي عليك أمر ذلك التباين الذي نقول: إنه كان بين أمم العرب زمن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ وأن تخدعك تلك الصورة المنسجمة التي يحاول المؤرخون أن يضعوها لذلك العصر فاعلم أولا: أن في فن التاريخ خطأ كثيراً ، وكم يخطئ التاريخ وكم يكون ضلالا كبيرا ».

شأن الباحث المحقق أن يحد رأيه من كل جهة ثم يتعرض لما عساه أن يقع فى سبيله من روايات المؤرخين ، وينقده بحكمة ، فيبين وجه مخالفته لسنن الكون ، أو لطبيعة حال الأمة التى يقص من أنبائها ، أو يعارضه برواية هى أصح سندا وأرجح وزنا .

كُلُ إنسان يعلم أن في التاريخ حقاً وباطلا ، ولكن وراء التاريخ علوماً وقواعد تميز حقه من باطله ، وصحيحه من سقيمه .

فهل نقل المؤلف الروايات التي حاول المؤرخون أن يضعوا بها لعهد النبوة تلك الصورة المنسجمة ، وبين وجه مخالفتها للسنن الكونية أو لطبيعة الأمة العربية ، أو نقضها بروايات هي أمتن سنداً وأوفى وزنا ؟

كل ذلك لم يقع ، ولم يزد المؤلف على مزاعم يلف حبلها على غاربها ، ويرسلها سائبة فى الورق كالضالة غير المنشودة ، فلا شبهة تسترها ولا دليل يقودها ، كأنه يبعث بها إلى الصم البكم الذين لايعقلون .

ولوكان هذا المنطق نافعاً ، لكان لنا أن نكتنى فى نقض هذا الباب بأن نقول لقارئه : قد نخاف أن يخفى عليك أمر ذلك الكتاب الذى نقول : إن مؤلفه يجهل ماكان بين أمم العرب زمن النبى – صلى الله عليه وسلم – وأن تخدعك تلك الصورة المزورة التى يحاول أن يضعها للحكومة النبوية ، فاعلم أولا أن فى الآراء خطأ كبيراً ، وكم يخطئ الرأى وكم يكون ضلالا كبيراً .

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٣) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسالي وابن ماجة وابن حنبل. [الناشر].

قال المؤلف فى ص ٨٥ «واعلم ثانياً أنه فى الحق أن كثيراً من تنافر العرب وتباينهم قد تلاشت آثاره بما ربط الإسلام بين قلوبهم ، وما جمعهم عليه من دين واحد ، ومن أنظمة وآداب مشتركة ».

يدعى المؤلف أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يتعرض لتلك الأمم من حيث الحكم والسياسة ، والطريق النافع لهذه الدعوى أن ينقد الروايات الشاهدة بأنه \_ عليه السلام \_ كان يولى على تلك الأمم أمراء يسوسونهم بالكتاب والسنة والاجتهاد الصحيح ، ولكنه بدل أن يأخذ في هذا الطريق العلمي أخذ يتحدث بما لا يدخل في موضوع البحث ولا يعود على تلك الدعوى بفائدة .

من أى منفذ يدخل فى الموضوع قوله: «إن كثيراً من تنافر العرب وتباينهم قد تلاشت آثاره بما ربط الإسلام بين قلوبهم »؟ ومن الذى يلتبس عليه التنافر والتباين فى بعض عادات وآداب بالتباين فى الحكم ومرجع السياسة؟.

قال المؤلف فى ص ٨٦ « ولكن العرب على ذلك مابرحوا أثماً متباينة ودولا شتى . كان ذلك طبيعيا ، وما كان طبيعيا فقد يكنى أن تخفف حدته ، وتقلل آثاره ، ولكن لايمكن التخلص منه بوجه من الوجوه » .

كأن المؤلف أخذ على عاتقه أن يملأ صحائف معدودة في الحديث عن الحكومة النبوية وسيان بعد ذلك أن تكون معانيه متناسقة ، أم متخاذلة .

موضوع البحث : هل تعرض النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ لتلك الأمم من حيث الحكم والسياسة ، أم تركت كل أمة على ما هى عليه من فوضى أو نظام . وإذا المؤلف يخرج إلى الحديث عن تنافر العرب ، ولايستأذن قارئى كتابه فى هذا الاقتضاب ، ثم يدعى بعد هذا أن كونهم أثما متباينة ودولا شتى أمر طبيعى ، وماكان طبيعياً لا يمكن التخلص منه بوجه من الوجوه .

التباين فى بعض عوائد وآداب لا تنافى الفضيلة ، شىء يغمض عنه الإسلام طرفه ولايهمه أن يزول أو يبقى خالداً ، والذى يعنيه ويعمل على تنقية الحالة الاجتاعية منه ، إنما هى العادات والشئون التى لاتلتئم مع الآداب الرفيعة والمظاهر المألوفة .

فالإسلام يجاهد كل تباين يقوم على عادات ينكرها الأدب، طبيعية كانت أم تقليدية

والدين الذى بلغ الإيمان بحكمته أن يجعل الرجل طوع أمره ، فيهجر من أجله وطنه ، ويقاتل في سبيله أباه وأخاه وعشيرته الأقربين ، في استطاعته أن يخرج النفوس المؤمنة من ظلمات حكم الجاهلية إلى الشريعة العادلة والسياسة الحكيمة .

\* \* \*

قال المؤلف فى ٨٧ « وقد لحق \_ صلى الله عليه وسلم \_ بالرفيق الأعلى من غير أن يسمى أحدا يخلفه من بعده ، ولا أن يشير إلى من يقوم فى أمته مقامه. بل لم يشر \_ عليه السلام \_ طول حياته إلى شىء يسمى دولة إسلامية ، أو دولة عربية » .

إن لم يسم عليه السلام أحداً يخلفه من بعده ولم يشر إلى من يقوم فى أمته مقامه ، فليس مغنى ذلك أنه لم يبعث لإنشاء دولة إسلامية ولم يأت بشريعة تنتظم سياستها ؟ وإنما لم يسم أحداً يخلفه ، ولم يشر إلى من يقوم مقامه ، لمقصد بعيد المدى ، وأصل من أصول الدولة يثبت أساسها ، ويزيدها حكمة على حكمتها . وهو أن الإمامة حق من حقوق الأمة ، هى التى تقلدها ، وهى التى تنزعها ، تقلدها من آنست فيه الكفاية ، وتنزعها ممن عجز عن القيام بأعبائها ، أو لعبت بقلبه أصابع الهوى فجعل عاليها سافلها .

وإن تعجب فعجب قول المؤلف: إن النبي عليه السلام لم يشرطول حياته إلى شيء يسمى دولة إسلامية . ولقد ذهب هذا القلم في الجرأة إلى مكان سحيق يقول حفاظ السنة : لم نسمع كذا أو لم يبلغنا كذا ، ويقول من ينقل حديث رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ عن [ الكامل ] للمبرد : لم يشر \_ عليه السلام \_ طول حياته إلى شيء يسمى دولة إسلامية ! .

من مثل هذه العبارة يدرك قراء كتابه الأذكياء وأشباه الأذكياه أنه يرمى بالكلام جزافًا ويحاول أخذ قلوبهم ولو على طريق غير معقول ، ومنطق ليس له فروع ولا أصول .

يرمى المؤلف هذه المقالة الخاطئة . وفى السنة الصحيحة من أحاديث الإمامة مافيه عبرة لقوم يفقهون . وقد قصصنا منها مالا يمكن للمؤلف أن ينازع فى صحته ، أو يحرفه بالتأول عن مواضعه .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٨٧ « فكيف إذا كان من عمله أن ينشئ دولة يترك أمر تلك الدولة مبهماً على المسلمين ، ليرجعوا سريعاً من بعده حيارى يضرب بعضهم رقاب بعض! وكيف

لايتعرض لأمر من يقوم بالدولة من بعده ، وذلك أول ماينبغي أن يتعرض له بناة الدولة قديما وحديثا » .

ترك النبى \_ عليه السلام \_ المسلمين على بينة من أمر إمام يقوم بحراسة الدين وسياسة الدنيا ولم يبق سوى أنه لم يعهد بالخلافة لأحد بعينه . والحكمة فى عدم تعيين من يقوم مقامه ، تعليم الأمة المسلمة أن منصب الخليفة يرجع إلى اختيارهم ، وهذا مبدأ من مبادئ الإسلام المفرغة على قالب الحرية ، ولكن المؤلف ينظر إلى سيرة الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ بمرآة تعكس الحقائق وتربها له فى صبغة غير صبغتها الحسنى .

لم يترك النبي -صلوات الله عليه أمر الدولة مبها على المسلمين، ولم يرجعوا سريعاً من بعده يضرب بعضهم رقاب بعض، وما هي إلا مناقشة دارت بيبهم في سقيفة بني ساعدة وسرعان ما طوى بساطها على وفاق وسلام. فإن كان المؤلف يلوّح إلى قتال أهل الردة فأولئك قوم نزلت بهم ضلالة أو استحوذت عليهم جهالة ، ولو نص النبي - صلى الله عليه وسلم - على إمامة أبى بكر ، لنازع أولئك الضالون أو الجاهلون في صحة مايروى لهم عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ثم لم يعدموا مغالطة يتملصون بها من عهدة ماتفرضه عليهم النصوص الصريحة ، وكتاب الإسلام وأصول الحكم على مانقول شهيد.

\* \* \*

حكى المؤلف مذهب ابن حزم فى أن النبى \_ عليه السلام \_ نص على استخلاف أبى بكر بعده ، وأن معنى الخليفة فى اللغة هو الذى يستخلفه لا الذى يخلفه دون أن يستخلفه ، ثم قال فى ص ٨٨ « والذهاب مع هذا الرأى تعسف لانرى له وجهاً صحيحاً ولقد راجعنا ماتيسر لنا من كتب اللغة فما وجدنا فيها مايعضد كلام ابن حزم ، ثم وجدنا إجماع الرواة على اختلاف الصحابة فى بيعة أبى بكر وامتناع أجلة منهم عنها ».

أما كلام ابن حزم فلم يكن المؤلف أول ناقد له ، فقد قال ابن تيمية فى [منهاج السنة] (٢٤) «إن الحليفة إما أن يكون معناه أن يحلف غيره وإن كان لم يستخلفه ، كما هو المعروف فى اللغة ، وهو قول الجمهور ، وإما أن يكون معناه من استخلفه غيره كما قاله طائفة من أهل الظاهر والشيعة ونحوهم » وقال أيضا «قالوا : والحليفة إنما يقال لمن استخلفه غيره واعتقدوا أن الفعيل بمعنى المفعول فدل ذلك على أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ استخلف عن

<sup>(</sup>۲٤) جـ ۲ ص ۱۷۵.

أمته ، والذين نازعوهم في هذه الحجة قالوا : الحليفة يقال لمن استخلفه غيره ولمن خلف (٢٥) غيره ، فهو فعيل بمعنى فاعل » .

وأما ماذكر من امتناع أجلة من الصحابة عن مبايعة أبي بكر فقد كان ذلك في مبدأ الأمر ، ثم أطبقوا على مبايعته ولم يبق سوى سعد بن عبادة رضى الله عنه ، قال شيخ الإسلام في [ منهاج السنة ] رداً على أحد الرافضة في مقالة تشبه مقالة المؤلف « وأما الذين عدهم هذا الرافضي أنهم تخلفوا عن بيعة الصديق من أكابر الصحابة فذلك كذب عليهم إلا على سعد بن عبادة ، فإن مبايعة هؤلاء لأبي بكر وعمر أشهر من أن تنكر ، هذا مما اتفق عليه أهل العلم بالحديث والسير والمنقولات وسائر أصناف أهل العلم خلفاً عن سلف . وقد علم بالتواتر أنه لم بتخلف عن مبايعته إلا سعد بن عبادة ».

※ ※ ※

قال المؤلف في ص ٨٩ « بل الحق أنه ــ صلى الله عليه وسلم ــ ماتعرض لشيء من أمر الحكومة بعده ولا جاء للمسلمين فيها بشرع يرجعون إليه » .

جاء النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ للمسلمين بشرع يرجعون إليه فى الحكومة بعده ، أما كونه \_عليه السلام \_ جاء بشريعة ذات أصول قضائية وأخرى سياسية ، وأن هذه الأصول لم تفرط فى شىء من جلب المصالح ودرء المفاسد ، فحقيقة يراها عين اليقين كل من تدبر فى القرآن ، وتفقه فى الدين على طريقة الباحث الحكيم .

وقد بصر علماء الإسلام بهذه الحقيقة ، وتضافرت كلمتهم عليها وإن كانوا يختلفون فى بعض طرق الاستنباط ، ذلك الاختلاف الناشئ عن التفاوت فى الفهم والتفاضل فى الـعلـم والحق قد يخفى على بعض الأفراد ، ولكنه لايستتر عن عيون الجاعات المبثوثة فى كل واد .

وأما الدليل على أن هذه الشريعة عامة لايختص بهدايتها عصر دون عصر ولا قوم دون آخرين ، فهو الكتاب والسنة والإجماع والنظر الصحيح .

أما الكتاب فقوله تعالى : «قل يأيها الناس إنى رسول الله إليكم جميعا » (٢٦) وقوله تعالى : «إنما أنت منذر ولكل قوم هاد (٢٧) » وهذا يقتضى أن كل ما تقرر بوحى من عقائد وآداب

<sup>(</sup>٢٥) في الأصل: خلفه. [الناشر].

<sup>(</sup>٢٦) الأعراف: ١٥٨.

<sup>(</sup>۲۷) الرعد : ۷ .

وشرائع يعم بخطابه جميع الأمم ولا يختص بزمان دون زمان وكذلك تجد الوعيد على الحكم بغير ما أنزل إليه مصوغا فى صورة العموم تجده فى قوله تعالى : « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون (٢٨) » وفى آية أخرى « فأولئك هم الفاسقون » (٢٩) وفى آية ثالثة « فأولئك هم الكافرون » (٣٠) .

وأما السنة فقوله صلى الله عليه وسلم  $_{\rm w}$  وكان النبى يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة  $_{\rm w}$   $_{\rm w}$  .

وأما الإجاع فأوضح من نار على علم ، وممن تعرض له أبو إسحاق الشاطبي إذ قال في [موافقاته] (٣٧) « والثالث إجاع العلماء المتقدمين على ذلك (كون الشريعة عامة) من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ، ولذلك صيروا أفعال النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ حجة للجميع في أمثالها .. وتقرير صحة الإجاع لا يحتاج إلى مزيد لوضوحه عند من زاول أحكام الشريعة »

وأما النظر فإن الأحكام «إذا كانت موضوعة لمصالح العباد ، فالعباد بالنسبة إلى ما تقتضيه من المصالح سواء ، فلو وضعت على الخصوص لم تكن موضوعة لمصالح العباد فثبت أن أحكامها على العموم (rr) على الخصوص (rr) ».

<sup>(</sup>٢٨) المائدة: ٥٥.

<sup>(</sup>٢٩) المائدة : ٤٧ .

<sup>(</sup>٣٠) المائدة : ١٤ .

<sup>(</sup>۳۱) صحیح البخاری جه ۱ ص ۷۰ طبع بولاق.

<sup>(</sup>۳۲) ج ۲ ص ۱۵٤.

<sup>(</sup>٣٣) موافقات الشاطبي جـ ٢ ص ١٥٤.



# الباب الشاني الدولة العسرتبية

#### ملخصـه :

قال المؤلف في أول الباب: إن زعامة النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ دينية ، وزعم أنها انتهت بموته وماكان لأحد أن يخلفه في زعامته ، وادعى على غير خجل أن زعامة أتباعه من بعده غير قائمة على الدين وأنها نوع لا دينى ، ثم تعرض لتأثير دعوة الإسلام فى الأمم العربية ولتهيئهم لإقامة دولة سياسية على أساس الوحدة الدينية ، وأنى على بيعة أبى بكر رضى الله عنه وباهت التاريخ بزعمه أنها قامت على أساس القوة والسيف ، وأنها لم تخرج عن أن تكون دولة عربية أيدت سلطان العرب وروجت مصالح العرب ، وخاض فى شبه تنبئك أنه « يرى النملة جملا ، وإذا رأى غير شيء ظنه رجلا » وانقاد فى حديثه إلى أن أبا بكر وغيره من خاصة القوم لم يزعموا أن إمارة المسلمين كانت مقاماً دينيا ، ووصل حديثه بأن هناك أسباباً كثيرة ألقت على أبى بكر شيئاً من الصبغة الدينية ثم قال: وكذلك وجد الزعم بأن الإمارة على المسلمين مركز دينى . وانصرف عن الباب بدعوى أن أهم أسباب هذا الزعم مالقب به أبو بكر من أنه (خليفة رسول الله).

\* \* \*

## النقض:

قال المؤلف في ص ٩٠ « طبيعي ومعقول إلى درجة البداهة أن لاتوجد بعد النبي زعامة دينية . وأما الذي يمكن أن يتصور وجوده بعد ذلك فإنما هو نوع من الزعامة جديد ليس متصلا بالرسالة ولا قائما على الدين . هو إذن نوع لاديني . وإذا كانت الزعامة لادينية فهي ليست شيئاً أقل ولا أكثر من الزعامة المدنية أو السياسية ، زعامة الحكومة والسلطان لا زعامة الدين ، وهذا الذي قد كان » .

هذه حلقة من سلسلة الآراء التي يسطو بهإ المؤلف حول شريعة الإسلام ليزيجها من المحاكم

ومن مظاهر الدولة ، حتى لايرى للسياسة العفيفة وجها ، ولا للإباحية المتهتكة زاجراً .

ذهب إلى أن التنفيذ غير داخل فى وظيفة الرسول عليه السلام السماوية، وأنه لم يكلف بأن يحمل الناس على ماجاءهم به ، وترامى فى هذه الجمل على حكومات الخلفاء الراشدين يطعن فى عفافها ، ويقذفها بسبة اللادينية .

هل للمؤلف أن يغسل قلمه من المواربة ويحدثنا عن قوله تعالى : « ولكم فى القصاص حياة يا أولى الألباب (١) » وقوله « والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما (٢) » وقوله : « والزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ( $^{(7)}$  » وقوله تعالى : « والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ( $^{(1)}$  » ويدلنا على المكلف بتنفيذ هذه الأحكام .

ليس بجائز في نظره أن يكون المكلف بتنفيذها الرسول \_ عليه السلام \_ لأنه « لم يكلف شيئاً غير ذلك البلاغ ، وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ولا أن يحملهم عليه » .

ثم هو ينفى أن يكون المكلَّفُ بتنفيذها ملوك العرب: أبا بكر وعمر وخلفاءهما لأن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ « ماتعرض لشىء من أمر الحكومة بعده ، ولا جاء للمسلمين فيها بشرع يرجعون إليه » وحكومات أولئك الملوك « نوع من الزعامة جديد ليس متصلا بالرسالة ولاقائماً على الدين ، هو إذن نوع لاديني » .

ولعله يجيب بأن الخطاب بها مصروف إلى الأمة ، وأنها تتولى دون أولئك الملوك إقامة هذه الحدود على أولئك الجناة ، وهي فوضى لايرضي عنها المستر « أرنولد » ولا الفيلسوف « لك » .

ولم يبق للمؤلف مخلص سوى أن يقول : إن هذه الآيات نزل بها الأمين على أكمل الخليفة ليتهجد بها الناس وليرتلوها ترتيلا !..

استهتر المؤلف بمبدأ اللادينية ولم يقنع بأن يجاهد لإعلاء كلمته فى الحاضر والمستقبل ، حتى صعد نظره إلى الحكومة النبوية وحكومة الخلفاء الراشدين ، فرمى الأولى بما رمى وحاول أن ينزع من الثانية لباس التقوى ، والله يشهد أن أولئك القوم بآياته يوقنون .

كانت حكومة أبي بكر الصديق رضي الله عنه حكومة إسلامية ، تحكم بما أنزل الله ،

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) النور : ٢ .

<sup>(</sup>٤) النور : ٤.

وتسير فى سياستها على السبيل التى رسمتها حكمته البالغة ، والأدلة على ذلك كثيرة ، ولنكتف منها بالكتاب العزيز ، والتاريخ الصحيح .

\* \* \*

أما الكتاب فقد قال تعالى : «يأيها الذين آمنوا مَنْ يرتد منكم عَنْ دينه فسوف يأتى الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم » (٥) وفى هذا دليل واضح على أن حكومة أبى بكر رضى الله عنه لم تكن من نوع اللادينى ، إذ الحال الذى ينطبق عليه معنى الآية إنما وقع فى عهد خلافته ، فإن الذين ارتدوا من العرب بعد وفاة النبى – صلى الله عليه وسلم – إنما قاتلهم أبو بكر بمن معه من الصحابة الأكرمين ، وقد أخبر الله تعالى أنه يحبهم وشهد لهم بأنهم يحبونه ، ولو كان يحكم بغير ما أنزل الله لكان ظالماً أو فاسقاً ، والله لا يحب الظالمين ، ويبغض الفاسقين . وليس لأحد ادعاء أن الآية مسوقة فى غير المرتدين بعد وفاة النبى – صلى الله عليه وسلم – فإن تاريخ الإسلام لم يقص علينا أن قوماً قاتلوا المرتدين الموجّه إليهم خطاب هذه الآية غير أبى بكر وجنده الغالمين .

ومما يشهد بأن حكومة الخلفاء الراشدين دينية إسلامية قوله تعالى : « قل للمخلفين من الأعراب ستدعون إلى قوم أولى بأس شديد تقاتلونهم أو يسلمون فإن تطيعوا يؤتكم الله أجراً حسناً وإن تتولوا كما توليتم من قبل يعذبكم عذاباً أليما » (٦) .

فإن قوله «ستدعون إلى قوم أولى بأس شديد » كلام لم يعين فيه « الفاعل الداعى لهم إلى القتال ، فدل القرآن على وجوب الطاعة لكل من دعاهم إلى قتال قوم أولى بأس شديد يقاتلونهم أو يسلمون ، ولا ريب أن أبا بكر دعاهم إلى قتال المرتدين ثم قتال فارس والروم وكذلك عمر دعاهم إلى قتال البربر ونحوهم ، والآية تتناول هذا الدعاء كله (٧) ».

« فإن قال قائل يجوز أن يكون النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ هو الذي دعاهم . قيل له ،

<sup>(</sup>٥) المائدة : ٥٤ . [وفي طبعة الأصل يرتدد . وهو خطأ . [الناشر] .

<sup>(</sup>٦) الفتح : ١٦ .

<sup>(</sup>٧) منهاج السنة جـ ٤ ص ٢٧٨.

قال الله تعالى « فقل لن تخرجوا معى أبداً ولن تقاتلوا معى عدوا <sup>(٨)</sup> » فأخبر أنهم لايخرجون معه أبداً ولا يقاتلون معه عدواً <sup>(٩)</sup> » .

فانظر كيف أوجب الله طاعتهم ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فهو ظالم أوكافر ، والله لا ينزل قرآناً في إطاعة الظالمين أو الكافرين .

وأما التاريخ الصحيح فهذه سيرة الخلفاء الراشدين محفوظة فى الكتب الموثوق بروايتها فلا تراها إلا شاهدة بأن الخليفة كان يحكم بالكتاب والسنة ولايرجع إلى اجتهاد رأيه إلا إذا اعوزه الدليل منها ، فى صحيح البخارى (١٠) « وكانت الأئمة بعد النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ يستشيرون الأمناء فى الأمور المباحة ليأخذوا بأسهلها ، فإذا وضح الكتاب والسنة لم يتعدوه إلى غيره اقتداء بالنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ » .

وقال أبو عبيد (١١) في كتاب [القضاء] «كان أبو بكر الصديق إذا ورد عليه حكم نظر في كتاب الله تعالى ، فإن وجد فيه ما يقضى به قضى به ، وإن لم يجد في كتاب الله نظر في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم و فإن وجد فيها ما يقضى به قضى به ، فإن أعياه ذلك سأل الناس : هل علمتم أن رسول الله و صلى الله عليه وسلم و قضى فيه بقضاء ؟ فربما قام إليه القوم فيقولون : قضى فيه بكذا وكذا ، فإن لم يجد سنة سنها رسول الله و صلى الله عليه وسلم جمع رؤساء الناس فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على شيء قضى به ، وكان عمر يفعل ذلك (١٢) « وتجد هذه السنة في وصية عمر بن الخطاب رضى الله عنه إلى شريح (١٣) حين ولاه قضاء الكوفة «انظر مايتبين لك في كتاب الله فلا تسأل عنه أحداً ، وما لم يتبين لك في كتاب الله فاتبع فيه سنة رسول الله و صلى الله عليه وسلم و ما لم يتبين لك فيه السنة فاجتهد فيه رأيك (١٤) »

<sup>(</sup>٨) التوية : ٨٣ .

<sup>(</sup>٩) أحكام القرآن للجصاص جر ٢ ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>۱۰) ج ۹ ص ۱۱۳.

<sup>(</sup>١١) أبو عبيد القاسم بن سلام [ ١٥٧ ـ ٢٢٤هـ ٧٧٤ ـ ٨٣٨م ] من أئمة الحديث والفقه والأدب واللغة . [الناشر] .

<sup>(</sup>۱۲) أعلام الموقعين جـ ١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>١٣) شريع بن الحارث بن قيس بن الجهم الكندى [ ٧٨هـ ١٩٧٧م ] من أشهر القضاة الفقهاء في صدر الإسلام. [ الناشر].

<sup>(</sup>١٤) أعلام الموقعين جـ ١ ص ٧١.

فقول المؤلف على حكومة أبى بكر : إنها نوع لا ديني ، إنما نشأ عن نظرة لا دينية ، فهو إذن قول لا ديني .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٠ يصف الأمة المسلمة في عهد النبوة « حتى استحالوا أمة واحدة من خير الأمم في زمانهم » .

قال تعالى يخاطب هذه الأمة «كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله (۱۵) » ولم يوافق ذوق المؤلف أن يكون أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ خير أمة أخرجت للناس ، وما سمحت نفسه إلا بأن يجعلهم من خير الأمم فى زمانهم ولعله جعلهم من خير الأمم فى كل زمان ، ولو نظر إليهم كأمة عربية فقط ، وأصغى إلى ما يمليه عليه التاريخ وحده ، لاعترف كما اعترف بعض المؤرخين من غير المسلمين بأن الأزمنة لم تخرج للناس أمة كتلك الأمة عدلا ورحمة وعفافا قال جرجى زيدان فى [ تاريخ المتدن الإسلامى ] (۱۱) يصف حكومة الخلفاء الراشدين : «خلافة دينية أساس أحكامها التقوى والرفق والعدل بما لم يسمع بمثله فى عصر من العصور » .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩١ « واستعدوا بمثل ما يستعد به شعوب البشر لأن يكونوا سادة ومستعمرين » .

لكل شيء سبب ، والمسببات تجيء على حسب أسبابها في القوة والغرابة ، وتلك الأمة المسلمة بلغت أشدها وبسطت أجنحتها على تلك المالك المترامية الأطراف ، لأسباب فوق الاتحاد وفوق ما بأيديهم من قوة مادية .

وأحد هذه الأسباب اعتقادهم بأنهم يمتثلون أمر الله فيما يفتحون من البلاد ، وأنهم يفيضون على العالم هداية وإصلاحاً ، وهذا ما يجعلهم على ثبات لا يتزلزل وإقدام لا يلوى على شيء .

<sup>(</sup>١٥) آل عمران : ١١٠.

<sup>(</sup>١٦) ج ٤ ص ٣٥.

ثانيها أن حكمة القرآن وسيرة الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ فتحتا بصائرهم فجعلتاهم أبعد الأمم نظراً وأحكمهم رأياً وأنجحهم تدبيرا .

ثالثها سمعة عدلهم ولين سياستهم تطيران إلى الأمم المحاربة فتكسران من شدة عزمهم فى الدفاع ، وتخففان عليها أمر الاستسلام لأولئك الهداة الفاتحين.

فارتفاع شأن الأمة الإسلامية لعهد الحلافة الرشيدة ، له أسباب معتادة وأسباب غريبة ، ولهذا كانت سيادتهم باهرة فى سعة مظهرها وحكمة نسجها وسرعة تكونها « إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون » .

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ٩٢ " وإذا أنت رأيت كيف تمت البيعة لأبى بكر واستقام له الأمر تبين لك أنها كانت بيعة سياسية ملكية ، عليها كل طوابع الدولة المحدثة ، وأنها إنما قامت كما تقوم الحكومات على أساس القوة والسيف »

أخذ المؤلف على قلمه ميثاقاً غليظاً ، وفرض عليه ألا يضرب خطوة إلا أن يخالف قرآنا أو سنة صحيحة أو تاريخا صادقا .

جرى عقب وفاة الرسول الأعظم مصلوات الله عليه مناقشة فى أمر الإمامة كما هو الشأن فى كل المسائل المهمة تطرح على بساط المفاوضة ، وانتهت هذه المناقشة أو الجدال بمبايعة أبى بكر الصديق ، وبعد أن انعقدت له المبايعة على اختيار من أهل الحل والعقد وتبوأ منصب الحلافة صار له جند وسلاح ، وكذلك دين الحق وسياسته الرشيدة ، تقوم على الحكمة والبيان ، ويحرسها السيف والسنان ، ولكن المؤلف يخطئ التاريخ الحق ، ولا يصيب فى فهم ما تقتضيه السنن الكونية .

والتحقيق أن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ عرف أن أصحابه لا يختلفون فى فضل أبى بكر وتفوقه عليهم دراية واستقامة ، وهذا ما يجعل الآراء متطابقة على تعيينه للخلافة ، ففوض الأمر إلى اختيارهم لتبقى سنة إلى الأبد ، وذلك ماكان ، «ولم ينازع أحد فى خلافته إلا بعض الأنصار طمعاً فى أن يكون من الأنصار أمير ومن المهاجرين أمير ... ثم الأنصار جميعهم بايعوا أبا بكر إلا سعد بن عبادة لكونه هو الذي كان يطلب الولاية ... ولا قال أحد من الصحابة : إن فى قريش من هو أحق بها من أبى بكر لا من بنى هاشم ولا من غير بن هاشم ، وهذا كله مما

يعلمه العلماء العاملون بالآثار والسنن والحديث » (١٧).

« وأبو بكر بايعه المهاجرون والأنصار الذين هم بطانة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ والذين بهم صار للإسلام قوة وعزة ، وبهم قهر المشركون ، وبهم فتحت جزيرة العرب . فجمهور الذين بايعوا رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ هم الذى بايعوا أبا بكر . . . ولو قدر أن بعض الناس كان كارها للبيعة لم يقدح ذلك فى مقصودها فإن نفس الاستحقاق لها ثابت بالأدلة الشرعية الدالة على أنه أحقهم بها (١٨) » فقول المؤلف أن البيعة لأبى بكر قامت على السيف والقوة إنما هو وليد نظرة عجلى وسقط فكر لا يفرق بين من يستولى على الأمة نجيله ورجله ومن تبايعه الأمة أو جمهورها ثم تكون له جنداً وظهيراً .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٢ «كانت دولة عربية قامت على أساس دعوة دينية وكان شعارها حماية تلك الدعوة والقيام عليها . أجل ولعلها كانت في الواقع ذات أثر كبير في أمر تلك الدعوة . وكان لها عمل غير منكور في تحول الإسلام وتطوره ولكنها على ذلك لا تخرج عن أن تكون دولة عربية أيدت سلطان العرب ، وروجت مصالح العرب ، ومكنت لهم في أقطار الأرض فاستعمروها استعاراً واستغلوا خيرها استغلالا ، شأن الأمم القوية التي تتمكن من الفتح والاستعار » .

نصوغ من سيرة أبى بكركلمة يتذكر بها القارئ أن ذلك الحليفة الأتقى إنماكان يعمل الإعلاء كلمة الله وإقامة شريعته الغراء، وإذا نال العرب من وراء هذا العمل مصالح دنيوية، فذلك مالا يبخس من عمله الصالح نقيرًا، ولا يمس نيته الخالصة بسوء.

اعتنق أبو بكر الإسلام عن يقين كفلق الصبح ، وإخلاص لايحوم عليه رياء . أسلم يوم قام النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ يدعو إلى دين الحق ، وأولئك القوم الغلاظ الشداد ينغضون (١٩) إليه رءوسهم ، ويسومون أتباعه سوء العذاب . أسلم يوم لايخطر في خيال أحد أنه \_ عليه السلام \_ سيكثر تابعوه ويعتز جانبهم حتى تكون لهم دولة تخضع لسطوتها الجبابرة .

رمى أبو بكر وطنه وراء ظهره ، وهاجر رفيقاً لرسول اللهـــ صلى الله عليه وسلمـــ صابراً

<sup>(</sup>۱۷) منهاج السنة ج ۱ ص ۱۳۹.

<sup>(</sup>١٨) مهاج السنة ج ١ ص ١٤٢.

<sup>(</sup>١٩) أى يحركون رءوسهم تعجبا واستهزاء. [الناشر].

على مضض الاغتراب ، ولم يغترب ليستدر عيشاً ، أو لينهض من خمول ، وإنما هى نفس أشربت إيمانا صادقا ، وتجردت لنصرة الحق وطمس معالم الباطل ما وجدت لذلك سبيلا .

لايسع المقام لأن نبحث عن سيرة أبى بكر فى عهد النبوة أكثر من أن نقول : إنه هاجر إلى الله بقلب سليم ، وكان مثال الزهد فى غير بؤس ، والحلم فى غير ضعف ، والعزة فى غير عظمة ، وما برح يجاهد فى الله حق جهاده إلى أن اشتد بالنبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ مرض الوفاة ، وقال لهم « مروا أبا بكر فليصل للناس » (٢٠٠).

صعدت الروح النبوية إلى الرفيق الأعلى ، فأخذت الدهشة من الصحابة مأخذاً اضطربت له الأفكار ، ونطقت فيه الألسنة بما لا تنطق به فى حال وقار وسكينة ، فجاء أبو بكر من غيبة قريبة ، وخطب بمادل على ثبات جنانه ورسوخ علمه فقال «ألا من كان يعبد محمداً فإن محمداً – صلى الله عليه وسلم – قد مات ، ومن كان يعبد الله فإن الله حى لا يموت » وقال «إنك ميت وإنهم ميتون » ثم تلا قوله تعالى «وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضرَّ الله شيئاً وسيجزى الله الشاكرين (٢١) ».

فكان له فى هذا الموقف حكمة أعادت الحائر إلى يقينه ، والمضطرب إلى سكينته . جاء أبو بكر الخلافة إذكانت له قدرا ، ولم يبسط القوم أيديهم إلى مبايعته ليسوسهم بما يسوس به بعض الملوك رعاياهم من القوانين الوضعية ، وإنما قلدوه تلك الرياسة على أن يقودهم بكتاب الله وسنة رسوله والاجتهاد الذى يلتئم بأصول الشريعة ، وعلى أن يقوم بحراسة الدين ، والدعوة إليه بحكمة وعزيمة .

والأدلة على أنه كان يتحرى فى أحكامه وسياسته الكتاب والسنة مبثوثة فى كتب السنة والآثار. وبالغة فى الكثرة إلى أن يحصل بها علم لاتخالجه ريبة. وأقرب مثل لهذا محاورته لعمر بن الخطاب فى قتال مانعى الزكاة. فإنها كانت تدور على فهم حديث «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا محقها وحسابهم على الله » ولم يقدم أبو بكر على قتالهم حتى التمس الحجة من قوله فى

<sup>(</sup>٢٠) صحيح البخارى جـ ١ ص ١٣٢ . وكان هذا من أدلة تقديمه للخلافة . فقد قال بعض الصحابة رضى الله عنهم «رضيه رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ لديننا أفلا نرضاه لدنيانا ؟ » .

<sup>(</sup>٢١) آل عمران : ١٤٤.

الحديث «إلا بحقها » وقال « فإن الزكاة من حقها ، والله لو منعونى عقالا كانوا يؤدونه إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ لقاتلتهم عليه » وقال شيخ الإسلام ابن تيمية : قد ذكر غير واحد مثل منصور بن عبد الجبار السمعانى وغيره إجماع أهل العلم على أن الصديق أعلم الأمــة وهذا بيّن . فإن الأمة لم تختلف فى ولايته فى مسألة إلا فصلها هو بعلم يبينه لهم ، وحجة يذكرها لهم من الكتاب والسنة (٢٢) »

وأما حراسته للدين فمن شواهدها أمره بجمع القرآن فى المصاحف حين استحر القتل بالقراء فى واقعة اليمامة ، وقد كان أولئك الخلفاء يعاقبون من خرج عن الدين ولو فى مسائل العبادات ، ومثال هذا أن عمر بن الخطاب لما ثبت عنده حديث « إذا جاوز الختان الحتان فقد وجب الغسل » توعد على عدم الاغتسال من المباشرة الخالية من الإنزال وقال : لا أسمع برجل فعل ذلك إلا أوجعته ضربا (٢٣) ».

وأما قيامه بنشر الدعوة وحايتها فإن قتاله لأهل الردة لم يكن إلا لتثبيت دعائم المدين وأخذه في فتح الشام والعراق لم يكن إلا في سبيل الدعاية إلى الإسلام ورفع لوائه. ومن شواهد هذا قول أحد رجال الدولة الفاروقية المغيرة بن شعبة لرستم قائد جيش الفرس « فنحن ندعوك إلى أن تؤمن بالله ورسوله وتدخل في ديننا ، فإن فعلت كانت لك بلادك : لا يدخل عليك فيها إلا من أحببت ، وعليك الزكاة والحمس ، وإن أبيت ذلك فالجزية ، وإن أبيت ذلك قاتلناك حتى يحكم الله بيننا وبينك (٢٤) » وهذه سيرة أبى بكر وسيرة النبي – صلى الله عليه وسلم – بعد نزول آية الجزية .

وإذا كان أبو بكر وغيره من الخلفاء الراشدين ، يتحرى مقاصد الشريعة ويسوس الأمة بأصولها ، ويحرس الدين من أن تعبث به يد الجهالة أو الأهواء ، ويقوم على أمر الدعاية جهد استطاعته ، فذلك معنى كون دولته إسلامية ، وذلك معنى الخلافة ، ولكن بعض الناس لايفقهون .

\* \* \*

<sup>(</sup>۲۲) منهاج السنة جـ ۱ ص ۱۲۶.

<sup>(</sup>٢٣) أعلام الموقعين جـ ١ ص ٤٧ طبع سنة ١٣٤٣ .

<sup>(</sup>۲٤) تاریخ ابن جریر جـ ٤ ص ۱۳۹.

يقول المؤلف : لاتخرج عن أن تكون دولة عربية أيدت سلطان العرب وروجت مصالح العرب الخ .

الذى وقع أن أولئك الخلفاء رفعوا منار الإسلام حتى ضربت أشعته فى قلوب أمم كثيرة وليس من السهل على المؤلف أن يضع على فم التاريخ كهامة وينكر خدمتهم للإنسانية وإنقاذهم لتلك الأمم من عهاية فى العقائد وسماجة فى العادات وجهالة بطرق السياسة الرشيدة وإذا انجرت إلى العرب مصالح وتمكنوا فى أقطار الأرض فذلك من أثر قيامهم بالدعوة إلى الدين الحنيف واعتصامهم بحبل شريعته الحكيمة « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم فى الأرض كها استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذى ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا (٢٥) ».

ولم يسع أولئك الخلفاء لترويج مصالح العرب ولا للتمكين لهم فى الأرض ، فإن من يزهد فى الدنيا زهد أبى بكر وعمر فيقنع منها بالثوب المرقع والرغيف الخشن ويعود إلى منزله بضواحى المدينة ماشياً على قدميه ، وهو قادر على أن يتمتع بملاذها كما تتمتع الملوك ، لاتحمل مساعيه إلا على مقصد أسمى وأشرف من خدمة القومية وحدها ، وهو امتثال ما أمر الله به من مد ظلال هذا الدين حتى لاتكون فتنة .

وهذا عمر بن عبد العزيز ـ الذي كان ينسج في سياسته على منوال الصديق والفاروق ـ كتب إليه عدى بن أرطاة (٢٦) يقول له: «إن الناس قد كثروا في الإسلام وخفت أن يقل الخراج » فكتب إليه عمر « فهمت كتابك ، والله لوددت أن الناس كلهم أسلموا حتى أكون أنا وأنت حراثين نأكل من كسب أيدينا (٢٧) ».

فالمؤلف يريد أن يقبض روح الإخلاص من سيرة الخلفاء الراشدين ، ويبخس أعالهم الجليلة قيمتها . وإذا التقت الضهائر النقية بالتاريخ الصحيح يحدثها بأن أولئك السراة رفعوا لواء الحق وجدعوا أنف الباطل ، فجعل الله لهم لسان صدق في الآخرين ، وكانوا واسطة عقد القوم المصلحين .

<sup>(</sup>٢٥) النور : ٥٥ .

 <sup>(</sup>۲۲) عدى بن أرطاة الفزارى [ ۱۰۲هـ ۷۲۰م ] أحد العقلاء الشجعان ، تولى إمارة البصرة لعمر بن عبد العزيز سنة
 ۹۹هـ . [الناشر] .

<sup>(</sup>۲۷) سيرة عمر بن عبد العزيز لابن الجوزى ص ٩٩.

قال المؤلف في ص ٩٣ «كان معروفا للمسلمين يومئذ أنهم إنما يقدمون على إقامة حكومة مدنية دنيوية . لذلك استحلوا الخروج عليها والخلاف لها ، وهم يعلمون أنهم إنما يختلفون في أمر من أمور الدنيا لا من أمور الدين . وأنهم إنما يتنازعون في شأن سياسي لايمس دينهم ، ولا يزعزع إيمانهم » .

الاختلاف فى المسائل العلمية ينشأ من اختلاف الآراء فيما يصلح أو فيمن يليق ، فقد يتفق الناس على أن الرياسة العامة غير منفصلة عن الدين ، ويختلفون فى تعيين من يتولاها وكفايته لها اختلافا ناشئا عن تفاوت فى النظر أو هوى فى النفس . ومن شأن المؤمنين التنافس فيما يكون عمله أشقى وثوابه عند الله أوفى ، فلا عجب أن يقع التنافس فى الخلافة أو لايرضى أحد عن ولاية شخص بعينه ، مع اتفاقهم جميعاً على أنها سياسة ذات صبغة دينية .

#### \* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٤ « وما زعم أبو بكر ولا غيره من خاصة القوم أن إمارة المسلمين كانت مقاما دينيا ، ولا أن الخروج عليها خروج على الدين » .

ربما لم يخطر على بال أحد التردد فى أن إمارة المسلمين مرتبطة بالدين حتى يحتاج أبو بكر إلى التصريح بذلك ، ومع هذا فإن خطبته التى ألقاها فى مشهد المبايعة العامة ناطقة بهذا المعنى إذ يقول فيها : « لايدع أحد منكم الجهاد فى سبيل الله ، فإنه لا يدعه قوم إلا ضربهم الله بالذل ، ولا تشيع الفاحشة فى قوم إلا عمهم الله بالبلاء . أطيعونى ما أطعت الله ورسوله فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لى عليكم (٢٨) » فقد آذنهم بأنه سيجاهد فى سبيل الله ، ولا معنى لإطاعته الله ورسوله إلا اقتداؤه بما جاء فى الكتاب والسنة من آداب وأحكام .

والخروج على الخليفة بغير حق يعد فى نظر الشارع معصية ، ولا يسمى خروجا على الدين الا إذا صح أن يقال لكل مرتكب جريمة إنه خارج على الدين ، وهم لايقولونه إلا لمن يرتكب المعصية على عمد واستحلال .

<sup>(</sup>۲۸) تاریخ ابن جریر جـ ۳ ص ۲۰۳.

الباب الثالث الخيلافة الإسالامية

### ملخصه :

ابتدأ الباب بالحديث عن لقب « خليفة رسول الله » وقال إنه لم يستطع أن يعرف على وجه أكيد ذلك الذي اخترعه ، وزعم أن خلافة أبي بكر لرسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ لامعنى لها سوى أنه أصبح كما كان رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ زعيما للعرب ومناط وحدته وتطاول إلى دعوى أن أبا بكر اختار هذا اللقب ليجمع به القوم حوله ، لأن فيه روعة وعليه جاذبية . وادّعي أن هذا اللقب حمل جماعة من العرب والمسلمين على أن ينقادوا لأبي بكر كانقيادهم لرسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وأن الخروج على أبى بكر عند هؤلاء حروج على الدين وارتداد عن الإسلام. وزعم أن محاربة أبي بكر لمانعي الزكاة لم تكن باسم الدين ، وإنما هي السياسة والدفاع عن وحدة العرب وادّعي أن تاريخ تلك الحروب لا يزال مظلماً ، وأن قبسا لاح من الحقيقة ، وهو حوار خالد بن الوليد مع مالك بن نويرة وذهب إلى أنه نزاع بين مالك المسلم وأبي بكر القرشي ، وأنه كان نزاعاً في ملوكية ملك . وتعرض إلى إنكار عمر بن الخطاب رضى الله عنه على أبي بكر قتاله المرتدين ، وعاودته طبيعة التشكيك في المعلوم بالبداهة وقال : لا نريد البحث فيها إذا كانت لأبي بكر صفة دينية جعلته مسئولا عن أمر من يرتد عن الإسلام أم لا . وزعم أن ظروفا خاصة بأبي بكر قد ساعدته على خطأ العامة وسهلت عليهم أن يشربوا إمارة أبي بكر معنى دينياً ، وفسر هذه الظروف بما كان للصديق رضي الله عنه من منزلة ممتازة عند رسول الله ـصلى الله عليه وسلم ـ ثم ماكان من جِذُوه حذوَ رسول الله ـعليه السلام ـ في خاصة نفسه وعامة أموره . وإنساب بعد هذا في الحديث عن السلاطين وترويجهم الاعتقاد بأن الخلافة مقام ديني حتى أفهموا الناس أن طاعة الأئمة من طاعة الله. وأصبحت الخلافة تلصق بالمباحث الدينية وجزءاً من عقائد التوحيد ، وترامى به التخبط في البحث حتى صاح صيحته الكبرى قائلاً : إنَّ الحَلافة ليست في شيء من الخطط الدينية ، كلا ولا القضاء ولا غيرهما من وظائف الحكم ومراكز الدولة ، وإنما هي خطط سياسية صرفة لا شأن للدين بها . ثم أشار على المسلمين بأن يهدموا نظامهم العتيق ويبنوا قواعد ملكهم على أحدث ما أنتجت العقول البشرية ، وأمتن ما معرًا تجارب الأمم على أنه خيرأصول الحكم . ثم أغلق الباب ، وانصرف شامخاً بأنفه ، مصرًا على عناده ، كأنه لا يؤمن بيوم تنشر فيه صحف ذلك الكتاب ويقال له : «اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا (۱) » .

\* \* \*

### النقض:

قال المؤلف في ص ٩٥ « لم نستطع أن نعرف على وجه أكيد ذلك الذي اخترع لأبي بكر رضى الله عنه لقب خليفة رسول الله ، ولكنا عرفنا أن أبا بكر قد أجازه وارتضاه » .

خلافة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ القيام مقامه فى حراسة الدين وسياسة الناس بمقتضى شريعته ، وهذا المعنى تحقق فى أبى بكر على ما سنوضحه بمكان قريب ، ولتحقق معنى الخلافة فى أبى بكر أطبق أصحاب رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ على ندائه وخطابه بهذا اللقب . ولكون خطابهم بهذا اللقب صادقا ، رضى عنه أبو بكر وآثره على أن يلقب بالملك أو السلطان .

وقد وجدنا فى حديث النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ تسمية القائمين بالأمر بعده خلفاء فنى صحيح مسلم (۲) : قال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ « إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما » وفى صحيح مسلم (۲) أيضاً : أن النبى صلى الله عليه وسلم \_ قال «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبى خلفه نبى ، وإنه لانبى بعدى ، وستكون خلفاء فتكثر » قالوا : فما تأمرنا ؟ قال « فوا ببيعة الأول فالأول » .

فلم يبق سوى أننا « لم نستطع أن نعرف على وجه أكيد ذلك الذى اخترع لأبى بكر رضى الله عنه لقب خليفة رسول الله » وعدم استطاعتنا لأن نعرف ذلك عجز لا نأسف له ، وجهل لا يمس تلك التسمية بسوء .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٤.

<sup>(</sup>۲) ج ٦ ص ٢٣.

<sup>(</sup>٣) ج ٦ ص ١٧.

قال المؤلف فى ص ٩٥ « ووجدنا أنه استهل به كتابه إلى قبائل العرب المرتدة وعهده إلى أمراء الجنود ، ولعلها أول ماكتب أبو بكر ، ولعلها أول ما وصل إلينا محتويا على ذلك اللقب » .

يريد المؤلف أن يلوح منذ الآن إلى أن هذا اللقب مخترع لاصطياد «الذين رفضوا الإذعان لحكومة أبي بكر».

وصل إلينا أن أبا بكر شيع جيش أسامة وهو ماش وأسامة راكب ، فقال له أسامة « ياخليفة رسول الله لتركبن أو لأنزلن (٤) » وبعث أسامة وقع عند ابتداء حركة الارتــداد ولكن الذي يطالع تاريخ ابن جرير الطبرى يفهم أنه بعث قبل أن يكتب أبو بكركتبه للقبائل وعهده إلى أمراء الجنود .

\* \* \*

قال المؤلف فى صحيفة ٩٥ « لاشك فى أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان زعيما للعرب ومناط وحدتهم على الوجه الذى شرحنا من قبل . فإذا قام أبو بكر من بعده ملكا على العرب ، وجماعا لوحدتهم ، على الوجه السياسى الحادث ، فقد ساغ فى لغة العرب أن يقال إنه ، بهذا الاعتبار ، خليفة رسول الله كما يسوغ أن يسمى خليفة بإطلاق ، لما عرفت فى معنى الخلافة ، فأبو بكركان إذن بهذا المعنى ، خليفة رسول الله ، لامعنى لحلافته غير ذلك » .

لاشك فى أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ كان هاديا للعرب والعجم ومناط وحدتهم على الوجه الذى شرحنا من قبل . فإذا قام أبو بكر من بعده إماما للمسلمين ، وجماعا لوجدتهم على الوجه السياسي العادل فقد ساغ فى لغة العرب أن يقال إنه ، بهذا الاعتبار ، خليفة رسول الله ، كما يسوغ أن يسمى خليفة بإطلاق ، لما عرفت فى معنى الخلافة ، فأبو بكركان إذن بهذا المعنى خليفة رسول الله ، لامعنى لخلافته غير ذلك .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٦ « ولهذا اللقب روعة ، وفيه قوة ، وعليه جاذبية ، فلا غرو أن يختاره الصدّيق ، وهو الناهض بدولة حادثة ، يريد أن يضم أطرافها بين أعاصير من الفتن وزوابع من الأهواء العاصفة المتناقضة ، وبين قوم حديثي العهد بجاهلية ، وفيهم كثير من بقايا

<sup>(</sup>٤) تاريخ ابن جرير جـ ثالث من ٢١٢.

العصبية ، وشدة البداوة وصعوبة المراس لكنهم كانوا حديثى عهد برسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ والخضوع له ، والانقياد التام لكلمته ، فهذا اللقب جدير بأن يكبح من جماحهم ويلين بعض ما استعصى من قيادهم . ولعله قد فعل » .

بحث المسلمون فى تاريخ أولئك الرجال المشهود لهم بالصدق فيما يقولون ، والإخلاص فيما يفعلون ، وقلبوه ظهرا لبطن ، فلم يجدوا فيهم من يخادع الناس بالألقاب الدينية ، ووجدوا كثيراً منهم لا ينخدعون لمظاهر المرائين أو بهرج المحتالين ، فأبو بكر أفضل من أن يخدع الناس بلقب «خليفة رسول الله» وأمةٌ فيها مثل عمر بن الخطاب وعلى بن أبى طالب أعقل من أن تنخدع للقب لاينطبق على معنى فى صاحبه ، وأتقى لله من أن تترك الألقاب الدينية تُنصب حبائل لاصطياد أغراض دنيوية ورياسة ملكية .

ولو طالع المؤلف تاريخ أولئك الرجال بالعين التي طالع بهاكتاب العلامة المستر أرنول في لعرف أن في نفس الصديق شيئاً فوق «ماتستعد به شعوب البشر لأن يكونوا سادة ومستعمرين » وذلك الشيء يقينه بأن الله سيظهر دينه ، وأن حركة الارتداد سحابة صيف لاتلبث أن تنقشع ، يدرك هذا كل من وقف برهة على حالته النفسية أو أطل عليها من الكلمات التي كانت تصدر عنه في ذلك الشأن .

وقع إلى المسلمين نبأ الفساد الذى ضرب فى القبائل العربية ، قبل مسير جيش أسامة إلى بلاد الروم ، فقالوا لأبى بكر «إن هؤلاء جل المسلمين ، والعرب على ماترى قد انتقضت بك ، فليس ينبغى لك أن تفرق عنك جماعة المسلمين ، فقال أبو بكر : والذى نفس أبى بكر بيده لوظننت أن السباع تخطفنى لأنفذت بعث أسامة كما أمر به رسول الله – صلى الله عليه وسلم – ولو لم يبق فى القرى غيرى لأنفذته (٥) » فهذه القصة تنبئك بقوة يقين أبى بكر وأنه يستخف بكل ثورة لادينية ، فقد أنفذ جيش أسامة امتثالا لأمر رسول الله – صلى الله عليه وسلم – مع أنه لو أمر بإقامته لوجد فى المسلمين عاذراً ، ومن الشرع مسوغا .

فالذى بلغت به قوة الإيمان هذا المبلغ العظيم لايحق لأحد أن يرميه باختراع لقب ديني لينتفع به فى تكوين دولة لا دينية .

\* \* \*

<sup>(</sup>٥) تاریخ ابن جریر جـ ٣ ص ۲۲۲.

قال المؤلف في ص ٩٦ «ولقد حسب نفر منهم أن خلافة أبي بكر للرسول ـصلى الله عليه وسلم ـ خلافة حقيقية بكل معناها ، فقالوا : إن أبا بكر خليفة محمد ، وكان محمد خليفة الله ، فذهبوا يدعون أبا بكر خليفة الله ، وما كانوا يكونون مخطئين في ذلك لو أن خلافة الصديق للنبي ـعليه السلام ـ كانت على المعنى الذي فهموه ولايزال يفهمه كثير غيرهم إلى الآن، ولكن أبا بكر غضب لهذا اللقب وقال : لست خليفة الله ولكنى خليفة رسول الله » .

من أهل العلم من منع أن يسمى بحليفة الله نبى أو غير نبى ، وعلى هذا المذهب جرى شيخ الإسلام ابن تيمية في [ منهاج السنة ] (٢) بعلة أن الحلافة لاتكون إلا عن غائب ، والله مع الحلق أينما كانوا ، وتأول آية «إنى جاعل في الأرض خليفة (٧) » وآية «ياداود إنا جعلناك خليفة في الأرض (٨) » بمعنى الحلافة عمن تقدمه من الحلق ، وذهب آخرون إلى صحة إطلاقه على الأنبياء ، وبهذا المذهب أخذ القاضى أبو بكر بن العربي ، وقال في [ عارضة الأحوذي ] « وقيل : إن قوله «إنى جاعل في الأرض خليفة » يريد بعد من تقدمه من الأمم ، ولم يثبت شيء من ذلك فلا تعولوا عليه ، وإنما هو خليفة لله لأن الأمر والحكم له ، فخلفه وأجرى على يديه ما شاء من تدبيره ، وسماه بما أجرى على يديه من ذلك خليفة ».

فإذا غضب أبو بكر من تسميته «خليفة الله » فلأنه لايجوز إطلاقه على مخلوق ، أو لأنه لقب لايستحقه إلا نبي أو رسول .

杂 柒 柒

قال المؤلف فى ص ٩٦ « حمل ذلك اللقب جماعة من العرب والمسلمين على أن ينقادوا لإمارة أبى بكر انقياداً دينياً ، كانقيادهم لرسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ وأن يرعوا مقامه الملوكى بما يجب أن يرعوا به كل مايمس دينهم »

يعرف المسلمون سلفهم وخلفهم أن فى الوحى الذى نزل به الروح الأمين على أكمل الحليقة عقائد وآدابا ومبادئ حكم وسياسة ، وأن أبا بكر استحق اسم خليفة رسول الله من أجل حراسته لهذه العقائد والآداب وأخذه فى سياسة الأمة بتلك المبادئ ، ولقيامه على هذه الوظيفة بأمانة وحزم كان جديرا بذلك الانقياد الذى هو فى الحقيقة انقياد للشريعة السماوية .

<sup>(</sup>٦) ج ١ ص ١٣٧ .

<sup>(</sup>٧) البقرة : ٣٠.

<sup>(</sup>۸) ص : ۲۹.

وماكانوا ينقادون له انقيادهم لرسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فإن جميعهم يعلم أن حجرته لم تكن مهبط وحى ، وأنه لم يكن بالمعصوم الذى يصيب فى كل أمر ونهى ، فالحليفة « عند المسلمين ليس بالمعصوم ولا مهبط الوحى ولا من حقه الاستئثار بتفسير الكتاب والسنة .

نعم شرط فيه أن يكون مجتهداً أى أن بكون من العلم باللغة العربية وما معها مما تقدم ذكره ، بحيث يتيسر له أن يفهم من الكتاب والسنة ما يحتاج إليه من الأحكام حتى يتمكن بنفسه من التمييز بين الحق والباطل ، والصحيح والفاسد ، ويسهل عليه إقامة العدل الذي يطالبه به الدين والأمة معا (٩) ».

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٦ « لذلك كان الخروج على أبي بكر في رأيهم خروجا على الدين وارتداداً عن الإسلام. والراجع عندنا أن ذلك هو منشأ قولهم: إن الذين رفضوا طاعة أبي بكر كانوا مرتدين ، وتسميتهم حروب أبي بكر معهم حروب الردة. ولعل جميعهم لم يكونوا في الواقع مرتدين كفروا بالله ورسوله ، بل كان فيهم من بقى على إسلامه ، ولكنه رفض أن ينضم إلى وحدة أبي بكر لسبب ما ، من غير أن يرى في ذلك حرجا عليه ، ولا غضاضة في دينه. وما كان هؤلاء من غير شك مرتدين ، وما كانت محاربتهم لتكون باسم الدين . فإن كان ولابد من حربهم فإنما هي السياسة ، والدفاع عن وحدة العرب ، والذود عن دولتهم » .

زعم المؤلف أن الخروج على أبى بكر عند جاعة من العرب والمسلمين خروج على الدين وارتداد عن الإسلام. وزعم أن محاربة أبى بكر لهم لم تكن باسم الدين. وكلا الزعمين من الصور التي يضعها المؤلف في هيئة الحق وينفخ فيها من روح الباطل، ثم يرسلها على النفوس الزاكية لتخمش وجه عقائدها وآدابها.

ومن أجرأ تلك الجمل قوله: «ولعل جميعهم لم يكونوا فى الواقع مرتدين كفروا بالله ورسوله» كأنه يريد أن يجعل عدم ارتداد جميعهم رأياً ظهر له وحده، مع أن علماء الآثار والتاريخ يقولون: إن من قاتلهم أبو بكر طائفتان: طائفة تبدلت الكفر بعد الإيمان، وهؤلاء المرتدون، وأخرى قالت: نقوم بشرائع الإسلام إلا الزكاة، وهؤلاء يسمونهم «مانعى الزكاة» وهم الذين عارض الفاروق لأول الأمر فى قتالهم.

<sup>(</sup>٩) الإسلام والنصرانية للشيخ محمد عبده ص ٦٨.

وأما أن محاربة أبى بكر فى سبيل الدين ووحدة المسلمين ، فلأنه قاتل فرقتين يوجب عليه الدين أن يقاتلها ، وهما أهل الردة ومانعو الزكاة .

أما أهل الردة فقد قال تعالى: «يأيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه ، فسوف يأتى الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون فى سبيل الله ولايخافون لومة لائم (١٠٠) » ولقتال المرتد حكم ، منها ما نعلم ، ومنها مالا نعلم ، والذى نعلم أن المشاهدة الطويلة والتجارب الصادقة أرتنا أن أشد الطوائف عداوة للأمة الإسلامية وأحرصهم على محاربة الدين بما ملكوا من كيد وتضليل ، هم الذين جاهروا بالخروج على الدين ، وناصبوه العداء بعد أن كانوا يسمون أنفسهم المسلمين ، ودل الاختبار الصحيح على أن المرتد عن الدين لا يمشى إلا مكباً على وجهه ، فلا يرعى للفضيلة عهداً ولا للناس حقا ولا ترى له من شأن سوى أن يقذف فى طريق تقدّم الإنسان وانتظام حال الاجتاع سموماً قاتلة للعفاف والسكينة وكذلك يجب إماطة الأذى عن الطريق .

وأما مانعو الزكاة فإن الله تعالى فرض فى أموال الأغنياء نصيباً مفروضاً وعين لهذا النصيب مصارف ، ومن هذه المصارف مايرجع إلى مصالح عامة ، كالاستعداد لمحاربة الأعداء المشار إليها بقوله تعالى « وفى سبيل الله » ومنها مايرجع إلى مصالح أفراد غير معينين ، كالفقراء والمساكين، وعلى كل حال فللإمام النظر فى هذا النصيب المفروض وله الحق فى جبايته وصرفه فى وجوهه المشروعة ، وإذا امتنع الغنى من دفع مافرضه الله عليه ، وجب على صاحب الدولة انتزاعه منه ولو بالقوة ، وإذا أشهر السلاح جاز قتاله ، وكذلك كان قتال أبى بكر الصديق رضى الله عنه لمانعى الزكاة .

قال المؤلف فى ص ٩٧ «كم نشعر بظلمة التاريخ وظلمه كلما حاولنا أن نبحث جيداً فيما رواه لنا التاريخ عن أولئك الذين خرجوا على أبى بكر فلقبوا المرتدين ، وعن حروبهم تلك التى لقبوها حروب الردة » .

لم يكن فى تاريخ تلك الحروب ظلمة ، ولا فى محاربة أبى بكر لمن لقبوا المرتدين ظلم وحقيقة الحال أنه عندما ذاع نبأ وفاة النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ فى أنحاء الجزيرة ، رفع المضللون رءوسهم ونشطوا لإلقاء الوساوس فى قلوب السذج من الأعراب ، وأخذ الذين انحشروا فى الإسلام رياء يعودون إلى جاهليتهم ، فأصبح العرب على ثلاث طوائف :

<sup>(</sup>١٠)المائدة : ٥٤ [ويرتد\_ في طبعة الأصل\_ مذكورة : يرتدد . وهو خطأ] . [الناشر] .

طائفة استمرت على إسلامها الخالص وهم الجمهور. وطائفة بقيت على الإسلام كذلك الا أنها جحدت الزكاة على زعم أنها خاصة بزمن النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ وهؤلاء كثير ولكنهم أقل من الطائفة الأولى عدداً. وثالثة الطوائف انسلخت من الإسلام وجاهرت بالردة ، وهي قليلة بالنظر إلى جاحدى الزكاة وحدها.

ذهب الذين ارتدوا فى طغيانهم يعمهون ، وأرسل منكرو الزكاة وفوداً إلى المدينة المنورة ليفاوضوا أبا بكر رضى الله عنه حتى يقرهم على بدعتهم ، فأبى لهم ذلك وصمم على مقاتلتهم إذا هم ظلوا فى جهالتهم يتردّدون .

انصرفت الوفود غير ناجحة فى وفادتها ، وعرف أبو بكر أن تلك القبائل المتزلزلة العقيدة متحفزة للوثوب على المدينة المنورة . فأقام على أنقابها حرساً « فما لبثوا إلا ثلاثاً حتى طرقوا المدينة مع الليل (١١١) » فنهض المسلمون حقا فى وجوههم وردوهم على أعقابهم لايلوون على شىء ودارت رحى الحروب بين أبى بكر وبين رافعى راية الردة وجاحدى فريضة الزكاة « فلم يحل الحول إلا والجميع قد راجعوا دين الإسلام (١٢) » وراحت ظلال الأمن والهداية تتفيأ فى جزيرة العرب ذات اليمين وذات الشمال .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٨ « دونك حوار خالد بن الوليد ، مع مالك بن نويرة أحد أولئك الذين سموهم مرتدين ، وهو الذي أمر خالد فضربت عنقه ، ثم أخذت رأسه بعد ذلك فجعلت أثفية لقدر . يعلن مالك في صراحة واضحة إلى خالد أنه لايزال على الإسلام ، ولكنه لايؤدى الزكاة إلى صاحب خالد (أبي بكر) . كان ذلك إذن نزاعا غير ديني ، كان نزاعا بين مالك المسلم الثابت على دينه ، ولكنه من تميم ، وبين أبي بكر القرشي الناهض بدولة عربية أثمتها من قريش . كان نزاعا في ملوكية ملك ، لافي قواعد دين ولا في أصول إيمان » .

يقول المؤلف فيما سلف « إن فى فن التاريخ خطأ كثيراً ، وكم يخطئ التاريخ وكم يكون ضلالا كبيراً » .

ذلك حكمه على التاريخ متى نقل مالا يلتئم مع عواطفه شهواته ، فإن نقل ما يتخيل فيه شبهة على أن ليس في الإسلام مبادئ حكم وسياسة أصبح في نظره القول الفصل والشاهد

<sup>(</sup>۱۱) تاریخ ابن جریر جـ ۳ ص ۲۲۳.

<sup>(</sup>۱۲) فتح البارى .

العدل ، دون أن يكلف نفسه بيان وجه الضلال فى ذاك أو وجه الصدق فى هذا . ونحن نقص عليك قصة مالك بن نويرة وانظر ماذا ترى :

لما تنبأت «سجاح» بنت الحارث بن سويد بعد وفاة النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ راسلت مالك بن نويرة ، وهو عامل على بنى حنظلة من تميم ، ودعته إلى الموادعة ، فأجمابها «فاجتمع وكيع ومالك وسجاح وقد وادع بعضهم بعضاً على قتال الناس (١٣) ».

ولما دارت الدائرة على «سجاح» وانصرفت إلى الجزيرة ارعوى مالك وندم وتحير في أمره ، حتى دنا منه خالد بن الوليد ، وأرسل إليه سرية فيها أبو قتادة فجاءوا به وبأصحابه إلى خالد « واختلفت السرية فيهم فشهد أبو قتادة أنهم أذنوا وصلوا فحبسهم عند ضرار بن الأزور وكانت ليلة ممطرة فنادى مناديه «أن أدفئوا أسراكم» وكانت في لغة كنانة كناية عن القتل ، فبادر ضرار بقتلهم وكان كنانيا ، وسمع خالد الواعية (١٤) فخرج متأسفاً وقد فرغوا منهم ... ويقال : إنهم لما جاءوا بهم إلى خالد خاطبه مالك بقوله : فعل صاحبكم ، شأن صاحبكم . فقال له خالد : أو ليس لك بصاحب ثم قتله ، ثم قدم خالد على أبى بكر وأشار عمر أن يقيد منه بمالك بن نويرة ويعزله ، فأبى ... وودى مالكاً وأصحابه ورد خالداً إلى عمله (١٥) »

هذا ما يحكيه ابن خلدون ، وهو خلاصة مارواه ابن جرير الطبرى وغيره ، ويتلخص منه أن فى قتل مالك روايتين : (إحداهما) أن قتله وقع خطأ من جندى لاشأن له إلا أن ينفذ ما يأمر به رئيسه الأعلى .

(ثانيتها) أن خالداً قتله لكلام دل على أنه لايعترف بخلافة أبى بكر ، وقد رأيت كيف أعرض المؤلف عن الرواية الأولى لأنها لاتوافق مايخالط نفسه « من عواطف وشهوات » .

ولنساير المؤلف في هذه الرواية الراجحة عنده ، ونبحث فيها من وجهين : هل كان خالد محقاً في قتل مالك بن نويرة أم لا ، وهل مافعله الصديق من معذرة خالد صواب أم لا ؟

الجواب عن السؤال الأول أن كلا من عمر بن الخطاب وأبى بكريرى أن خالداً مخطئ في قتل مالك بن نويرة ، غير أن عمر بن الخطاب رأى أن خالداً قتله عمدا بغير حق فيؤخذ

<sup>(</sup>۱۳) تاریخ ابن جریر الطبری جـ ۳ ص ۲۳۷.

<sup>(</sup>١٤) الصراخ.

<sup>(</sup>١٥) تاريخ ابن خلدون بقية جـ ٢ ص ٤٧.

بالقصاص وأبا بكر رأى بعد أن اجتمع بخالد أنه قتل على خطأ فى التأويل ، ولهذا دفع أبو بكر الصديق رضى الله عنه إلى أولياء القتلى دياتهم .

والجواب عن السؤال الثانى أن كل أحد ، أستاذاً كان فى السياسة أو تلميذاً ، يعلم أن لوقت الحرب أحكاما غير أحكام وقت السلم ، فالإمام يتصرف فى شئون الحرب على مايقتضيه التدبير الناجح ويتطلبه الانتصار الفاصل ، ومن المتعين على الإمام أن يعطى لأمير الحيش الذى وثق بكفايته سلطة واسعة ، وكذلك فعل أبو بكر عندما وضع لواء الإمارة فى يد خالد ، وكان لخالد الأثر العظيم فى إطفاء فتنة المرتدين وإخاد ثورة المنشقين ، وإنما وقعت منه هذه الحادثة : قتل مالك بن نويرة ، على الرواية المختارة لدى المؤلف ، وأبدى عذراً يجعله متأولا فى قتله فن السياسة الشرعية أن يقول أبو بكر « ما كنت أقتله فإنه تأول فأخطأ » .

وما ادعاه المؤلف من أن النزاع بين مالك التميمي وأبي بكر القرشي نزاع في ملوكية ملك لافي قواعد دين ، فأمر اشتهته نفسه ولذة قلمه . والواقع أن أبا بكر « خليفة رسول الله » كان يدعو مالكا المسلم لإقامة قاعدة من قواعد الدين وهي الزكاة ، ومالك المسلم يأبي إقامة هذه القاعدة . ومما يدخل في وظيفة أبي بكر أن يحمل كل طائفة مسلمة على إقامة القواعد الشرعية ، ومما يدخل في وظيفته أن يجمع شمل المسلمين تحت راية واحدة .

ولوكان للمؤلف ذوق فى الإسلام وإنصاف للتاريخ لقدر نتيجة تلك الحروب حق قدرها ، واعترف بماكان لها من فضل على العالم أجمع ، فإنها الوسيلة لإحكام عرى دولة إسلامية خدمت حقوق الإنسان ورفعت منار العلم وأرت الناس المساواة والحرية فى أحسن تقويم .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ٩٩ « ثم ألسنا نقرأ في التاريخ أيضا : أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قد أنكر على أبي بكر قتاله المرتدين وقال : كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، فهن قالها عصم منى ماله ونفسه إلا بحقه ، وحسابه على الله » .

لم ينكر عمر قتال المرتدين عن الإسلام ، فإن قتالهم جائز بإجاع ، وإنما أنكر قتال مانعى الزكاة ، واستشهاده بالحديث صريح فى أنه يعارض فى قتال قوم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وقد قطف المؤلف من محاورة الشيخين رضى الله عنهما إنكار عمر ، وترك

أمرين وهماجواب أبى بكر ورجوع عمر إلى رأى أبى بكر وكلاهما ثابت فى الصحيح ، قال شيخ الإسلام فى [منهاج السنة] (١٦) « وأما قول الرافضى إن عمر أنكر قتال أهل الردة فمن أعظم الكذب والافتراء على عمر ، بل الصحابة كانوا متفقين على قتال مسيلمة وأصحابه . ولكن كانت طائفة أخرى مقرين بالإسلام وامتنعوا عن أداء الزكاة ، فهؤلاء حصل لعمر شبهة فى قتالهم حتى ناظره الصديق وبين له وجوب قتالهم فرجع إليه . والقصة فى ذلك مشهورة . وفى الصحيحين عن أبى هريرة أن عمر قال لأبى بكر : كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم \_ «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله » قال أبو بكر : ألم يقل «إلا بحقها » فإن الزكاة من حقها ، والله لو منعونى عناقا كانوا يؤدونه إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم \_ لقاتلتهم على منعه ، قال عمر : فوالله ما هو إلا أن رأيت الله قد شرح صدر أبى بكر للقتال فعرفت أنه الحق . وعمر احتج عمر : فوالله ما هو إلا أن رأيت الله عليه وسلم \_ فبين له الصديق أن قوله « بحقها » يتناول الزكاة عليه أو سمعه من النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فبين له الصديق أن قوله « بحقها » يتناول الزكاة فإنها حق المال » .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٠٠ « لانريد البحث فيما إذا كانت لأبي بكر صفة دينية صرفة جعلته مسئولا عن أمر من يرتد عن الإسلام أم لا » .

لأبى بكر صفة دينية سياسية جعلته مسئولا عن أمر من يعلن الردة عن الإسلام ، وقد أوفى بعهد الخلافة ، وألتى عن عاتقه عبء هذه المسئولية ، فحمى الجزيرة من وباء الردة ، وطهرها من رجس الجاهلية ، فأصبحت أمة مسلمة قوية الحجة بديعة الحكمة : إذا حاربت ظفرت وإذا حكمت عدلت .

ولولا أن أبا بكر فصد عرقا ارتجف فى جسم الأمة بدم فاسد لانحرف مزاجها واختل نظامها ، ولم يجد الخلفاء من بعده أساساً يقيمون عليه سياستهم العادلة .

\* \* \*

قال المؤلف في ص 1.7 «حتى أفهموا الناس أن طاعة الأئمة من طاعة الله . وعصيانهم من عصيان الله » .

لم يُفهم السلاطين الناس أن طاعة الأئمة من طاعة الله ، وعصيانهم من عصيان الله

<sup>(</sup>١٦) ج ٤ ص ٢٢٩.

وإنما فهموا ذلك من الآيات والأحاديث التي تفرض على أولى الأمر الحكم بما أنزل الله ، ثم تحتم على الناس أن يطيعوهم فى غير معصية . وإذا كان الحاكم يقتدى فى أحكامه وسياسته بأصول الشريعة ولايخرج فى سياسته عن مقاصدها ، كانت طاعته من طاعة الله وعصيانه من عصيان الله ، ويرشد إلى هذا قوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ « من أطاعنى فقد أطاع الله ومن عصيان لله ، ومن أطاع أميرى فقد أطاعنى ومن عصى أميرى فقد عصانى (٧٠) »

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٠٢ « بل جعلوا السلطان خليفة الله في أرضه ، وظله الممدود على عباده . سبحان الله وتعالى عما يشركون » .

ينكر المؤلف أن يقال «السلطان ظل الله» ويشير إلى أنه من الشرك ، مع أنه ورد «السلطان ظل الله فى الأرض» فى أحاديث ترفع إلى النبى ــ صلى الله عليه وسلم ــ وهى مروية بطرق متعددة : منها ماهو صحيح ومنها ماهو حسن ومنها ماهو ضعيف ، تجد هذه الأحاديث فى الكتب المتداولة [كالجامع الصغير] وغيره .

فإن كان المؤلف لا يدرى أن هذه الكلمة «السلطان ظل الله فى الأرض » جاءت فى الأحاديث النبوية ، فقد ألتى بنفسه فى بحث دينى وهو لا يملك من وسائله سوى القلم والدواة وإن كان قد اطلع على أنها وردت فى الأحاديث المرفوعة إلى رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ فليس من شأن العالم المحقق أن يعدها من أثر الشرك إلا بعد أن يفحصها بطريق علمى وينفيها (١٨) من الأحاديث النبوية .

ولاشبهة للمؤلف فى إنكار أن يقال: السلطان ظل الله، فإن معناه صحيح وحكمته ملموسة باليد، إذ الكلام وارد على سبيل التشبيه، ووجه تشبيه السلطان بالظل أن الناس يحتمون به من الظلم والأذى ، كما يأوون إلى الظل تفاديا من حر الشمس، ولا يكون السلطان ظلا ينسب إلى الله إلا إذا كان يسوس الناس بعدل وحكمة.

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٠٢ « ثم إذا الخلافة قد أصبحت تلصق بالمباحث الدينية وصارت

<sup>(</sup>۱۷) صحیح البخاری ج ۹ ص ٦١.

<sup>(</sup>١٨) في الأصل: ينقيها. [الناشر].

جزءًا من عقائد التوحيد يدرسه المسلم مع صفات الله تعالى وصفات رسله الكرام ويلقنه كما يلقن شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ».

يقول علماء الكلام بأصرح عبارة وأجلى بيان: إن مبحث الخلافة من الأحكام الفرعية وليست من العقائد في شيء ، ويبدون لوضعها عقب مسائل الكلام عذراً بيناً. قال الكمال ابن أبي شريف في حواشي السعد على [العقائد النسفية] «والتحقيق أن مباحث الإمامة من الفقهيات ، لكن لما شاع بين الناس اعتقادات فاسدة ، وظهر من أهل البدع والأهواء تعصبات فيها تكاد تفضي إلى رفض كثير من العقائد الإسلامية ، ونقض بعض العقائد الدينية والقدح في الخلفاء الراشدين ، ألحقت تلك المباحث بالكلام ، وجعلت من مقاصده ».

فهذا وما نقلناه فى صفحة ٣٣ من كلام السعد فى [شرح المقاصد] والسيد فى [شرح المواقف] يشهد لكم بأن علماء الإسلام يصرحون بأن الإمامة ليست من العقائد، وإنما أوردها بعضهم فى علم الكلام للوجه الذى قرره السعد والسيد والكمال، فما ينبغى للمؤلف أن يرمى أولئك العلماء بأنهم جعلوا مبحث الخلافة جزءا من عقائد التوحيد، ويضع للبحث صورة مشوهة، كأنه يصوت فى واد لا ينبت إلا أغبياء أو جهالا.

\* \* \*

قال المؤلف فى ص ١٠٢ « تلك جناية الملوك واستبدادهم بالمسلمين ، أضلوهم عن الهدى ، وعموّا عليهم وجوه الحق ، وحجبوا عنهم مسالك النور باسم الدين ، وباسم الدين أيضاً استبدوا بهم ، وأذلوهم ، وحرّموا عليهم النظر فى علوم السياسة ، وباسم الدين خدعوهم وضيقوا على عقولهم ، فصاروا لايرون لهم وراء ذلك الدين مرجعاً ، حتى فى مسائل الإدارة الصرفة والسياسة الخالصة . وقد ضيقوا عليهم أيضاً فى فهم الدين وحجروا عليهم فى دوائر عينوها لهم ، ثم حرموا عليهم كل أبواب العلم التى تمس حظائر الخلافة » .

اندفع قلم المؤلف ينقر بشوكته فى أساس الإسلام ليجرده من جميع مميزاته ويخرجه عن فطرته ، حتى إذا أصبح ديناً ضئيلا خاملا اندمج فى الملة التى افتتن المؤلف بتقاليدها .

اخترع للخلفاء الراشدين تاريخا غير التاريخ الذي يحكيه علماء التاريخ والآثار ، وحشر في هذا التاريخ المخترع فلسفة المتهالك على أن يقطع صلة أصحاب رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم \_ بالإسلام إلا أن تكون صلاة وأو صياما .

ذلك القلم الذي انتهك حرمة الشريعة ، وساعده أدبه على أن يضع لتاريخ أولئك

العظماء صورة مزورة ، هو الذي يحثو على سمعك تلك الجمل التي يهجو بها خلفاء الإسلام وملوكه من غير استثناء .

نحن نعلم أن فى بعض خلفاء الإسلام وملوكه استبداداً وسيرا بالأمة إلى وراء. ولكن الذى عرف أن فى الفضائل فضيلة يقال له الأمانة ، وأن فيها يدرسه الأطفال علما يقال له التاريخ لايسمح لقلمه أن يلتقط من بين مآثرهم الفاخرة الخالدة سيئات يضيف إليها مايقرؤه فى لوح عواطفه وشهواته ، ثم ينظم ذلك كله فى خيط ويقول للناس : خذوا سيرة خلفائكم وملوككم .

لم يحك التاريخ أن خلفاء الإسلام وملوكه حرّموا على الناس النظر فى علوم السياسة أوحرموا عليهم باباً من أبواب العلم التى تمس حظائر الحلافة ، بل كان الناس يؤلفون الكتب فى السياسة فيتلقونها منهم بكل طمأنينة وارتياح ، وترى كثيراً منهم كانوا يظهرون بمظهر الحكمة والرصانة ، ويطلقون لدعاة الإصلاح حرية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فكانوا يقرّعون أسماعهم بالإنكار على مايصدر عنهم من تصرفات غير لائقة ، فيحتملونها بروية وأناة وربما قابلوها بالشكر والإقلاع

يقول المؤلف « وباسم الدين خدعوهم وضيقوا على عقولهم فصاروا لايرون لهم وراء ذلك الدين مرجعا ، حتى في مسائل الإدارة الصرفة والسياسة الخالصة » .

هذا كله رجم بجهالة ورمى بسهام خاسئة ، فإن القوانين التى يفصل بها بين المتخاصمين ، لا مرجع لها سوى أصول الدين مع مراعاة مقتضيات الأحوال . وأما الإدارة الصرفة والسياسة الخالصة فشرط الدين فيها أن تكون دائرة على المصلحة ملائمة للآداب التى شرعها ، أما الطرق التى تؤخذ لاتباع الأصلح واللائق فإنها موكولة إلى نظر أولى الأمر فيستنبطونها من عقولهم أو تجاربهم أو يقتدون فيها بصنيع غيرهم ، وهذا هو المبدأ الذى يعرفه العلماء ويسير عليه خلفاء الإسلام وملوكه غير أنهم يتفاوتون في القيام عليه ، فمنهم من يمشى فيه على صراط سسوى ومنهم من يخل به في بعض تصرفاته فينحرف عنه إلى اليمين أو إلى اليسار .

ومجمل القول أن انسياب المؤلف فى الطعن على خلفاء الإسلام وملوكه بهذه اللهجة التى قرأتم أو سمعتم ، أوضح مثال وأصدق شاهد على أنه لايكتب عن علم وروية وأمانة ، بل يكتب عن شهوة وعاطفة غير إسلامية وغير عربية . قال المؤلف في ص ١٠٣ « والحلافة ليست في شيء من الحطط الدينية ، كلا ولا القضاء ولا غيرهما من وظائف الحكم ومراكز الدولة. وإنما تلك كلها خطط سياسية صرفة، لاشأن للدين بها ، فهو لم يعرفها ولم ينكرها ، ولا أمر بها ولا نهى عنها ، وإنما تركها لنا ، لنرجع فيها إلى أحكام العقل وتجارب الأمم وقواعد السياسة ».

أتى المؤلف بهذه الكلمات كالنتيجة للأبواب التسعة وما حشاها به من شبه ومزاعم ، وقد نبهنا على منشأ هذه الشبه والمزاعم فتخاذل أمرها وذهبت جُفاء.

بنى المؤلف هذه النتيجة الخيالية على ماحاول الطعن به فى أدلة الخلافة ، وقد عرفت أن الحلافة من الأحكام العملية التى يكتنى فيها بدلالة حديث أو قاعدة أو إجماع ، وقد قامت هذه الأدلة الثلاثة : السنة والقواعد والإجماع على وجوب نصب الحليفة ، فكانت الحلافة ثابتة بما يفيد علماً قاطعاً.

بنى المؤلف هذه النتيجة الخيالية على أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يول على الناس من يقوم بالحكم فيما ينشب بينهم من الخصومات ، وقد سقنا إليكم الروايات الصحيحة على أن القضاء كان داخلا فيما يناط بعهدة الأمراء ، وأن من الروايات ما نُص فيه على القضاء باسمه الخاص كحديث على وعمر ومعاذ رضى الله عنهم .

بنى المؤلف هذه النتيجة الخيالية على أن النبى – صلى الله عليه وسلم – مبلّغ فقط وليس عليه أن يأخذ الناس بما جاءهم به ، وقد فندنا هذا الزعم تفنيداً ، بما أقمناه من الأدلة على أن النبى – صلى الله عليه وسلم – كان مرشدا واعظا ، وإماما منفذاً ، وأن التنفيذ داخل فى وظيفته السماوية ، وأنه كان ينفذ الأحكام عمليا ، ومما جاء فى صحيح البخارى (١٩) « والله ما انتقم لنفسه فى شىء يؤتى إليه قط حتى تنتهك حرمات الله فينتقم لله » .

بنى المؤلف هذه النتيجة الخيالية على أن ماشرعه الإسلام من أنظمة وقواعد وآداب لم يكن في شيء قليل ولا كثير من أساليب الحكم السياسي ولا من أنظمة الدولة المدنية ، وأنه لايبلغ أن يكون جزءاً يسيراً مما يلزم لدولة مدنية . وقد أريناك أن قواعد الإسلام وأنظمته قائمة على رعاية المصالح التي يبحث عنها أصحاب القوانين الوضعية فيصيبونها تارة ويخطئونها تارة أخرى ، وأن الواقف على روح التشريع الإسلامي يرى عين اليقين أنه يوافق طبيعة كل زمان ومكان وأنه لايهمل مصلحة يقتضيها حال شعب من الشعوب ، ولكن المؤلف « من أولئك

<sup>(</sup>۱۹) ج ۸ ص ۱۹۰.

الذين لايعرفون الدين إلا صورة جامدة » ولقد كان علمه بأساليب الحكم السياسي وأنظمة الدول المدنية يشابه علمه بأنظمة الإسلام وقواعده وآدابه . ولكون بضاعته في العلم والسياسة مزجاة خرج كتابه مزيجا من آراء دينية وأخرى سياسية ، فابتسم من نوادرها رجال العلم ازدراء ، ونغض (٢٠) إليها السياسيون برءوسهم هزءاً .

بنى المؤلف هذه النتيجة الخيالية على زعمه أن النبى \_ صلى الله عليه وسلم \_ لم يشر إلى أمر الحكومة بعده ، ولا جاء للمسلمين فيها بشرع يرجعون إليه . وقد عرفت أن أحاديث الخلافة وغيرها كحديث خطبة الوداع «ولو استُعمل عليكم عبد يقودكم بكتاب الله فاسمعوا له وأطيعوا (٢١) » ثم ورود آيات الأحكام في صيغ العموم كقوله تعالى «ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون (٢١) » كل ذلك يدل على أنه جاء بشريعة يرجع إليها المسلمون في حكومتهم بعده كما كان \_ صلى الله عليه وسلم \_ يسوسهم بها في حياته .

بنى المؤلف هذه النتيجة الخيالية على أن حكومة أبى بكركانت لادينية . وقد سقنا لكم الدليل إثر الدليل على أن أبا بكر رضى الله عنه لم يكن ظالما ولا فاسقاً ولا كافراً ، وأنه كان يحكم بكتاب الله أو سنة رسول الله ، فإن [لم](٢٢) يجد نصاً فى الكتاب والسنة استشار العلماء من أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ وأخذ بالرأى الذى يزشده روح التشريع إلى أنه قول الحق .

فدعوى المؤلف «أن الخلافة والقضاء وغيرهما ليست فى شىء من الخطط الدينية ، وأن الدين لم يعرفها ولم ينكرها » هى من سلالة آراء لادينية ، فلا دليل يركن إليها ولاشبهة ظنّ تقوم بجانبها .

\* \* \*

قال المؤلف في ص ١٠٣ « لاشيء في الدين يمنع المسلمين أن يسابقوا الأمم الأخرى في علوم الاجتماع والسياسة كلها ، وأن يهدموا ذلك النظام العتيق الذي ذلوا له واستكانوا إليه وأن يبنوا قواعد ملكهم ، ونظام حكومتهم ، على أحدث ما أنتجت العقول البشرية وأمتن

<sup>(</sup>۲۰) نغض : أي حرك . [الناشر].

<sup>(</sup>۲۱) صحيح مسلم جـ ٦ ص ١٠.

<sup>(</sup>٢٢) المائدة: ٤٤.

<sup>(</sup>٢٣) غير موجودة بالأصل. [الناشر].

مادلت تجارب الأمم على أنه خير أصول الحكم ».

ليس فى الإسلام نظام عتيق يمنع المسلمين من أن يسابقوا الأمم الأخرى فى علوم الاجتماع والسياسة ، وليس فى الإسلام نظام عتيق يُعد الخاضع له مهانا أو ذليلا ، وإن فى أصول شريعتهم مايثمر لهم قوانين تفوق قوانين البشر ، وتأخذ بمصالحهم أخذ حكيم مقتدر .

فالمسلمون حقا لابد أن يكونوا أرجح عقولا وأرفع هما من أن يسلوا أيديهم من أصول شريعتهم الفسيحة المجال ، الناسجة على أحكم مثال ، ويضعوها فى تقليد أمم ليسوا بأصوب نظراً ولا أدرى بالمصلحة .

فنصوص الشريعة متضافرة على أن الرياسة العامة وما يتفرع عليها من نحو القضاء ، خطط دينية سياسية . فصاحب الدولة إذا ساس الناس بمقتضى نظر الشريعة كانت سياسته قيمة وسمى عند الله عادلا ، فإن خرج فى سياسته عن النظر الشرعى أصبح مسئولا بين يدى الأمة فى الدنيا ، ومواخذا بها يوم يقوم الناس لرب العالمين .

والقاضى إذا صاغ حكمه على أصول الشريعة كان قضاؤه صحيحا ووجب الإذعان له فى السر والعلانية ، فإن استند حكمه إلى قانون ما أنزل الله به من سلطان ، كان حكما جائراً ، ولا يحتمله المسلم إلا أن يوضع عليه بيد قاهرة .

وإذا كانت القوانين الوضعية لايخضع لها المسلمون بقلوبهم ولا يتلقون القضاء القائم عليها بتسليم ، كان تقريرها للفصل بينهم غير مطابق لقاعدة الحرية ، إذ المعروف أن الأمة الحرة هي التي تساس بقوانين ونظم تألفها وتكون على وفق إرادتها أو إرادة جمهورها .

فالشعوب الإسلامية لاتبلغ حريتها إلا أن تساس بقوانين ونظم يراعى فيها أصول شريعتها . وكل قوة تضرب عليها قوانين تخالف مقاصد دينها فهى حكومة مستبدة غير عادلة .

فالذين ينقلون قوانين وضعها سكان رومة أو لندرة أو باريز أو برلين ، ويحاولون إجراءها في بلاد شرقية كتونس أو مصر أو الشام ، إنما هم قوم لايدرون أن بين أيديهم قواعد شريعة تنزل من أفق لاتدب فيه عناكب الخيال أو الضلال ، وأن في هذه القواعد مايحيط بمصالح الأمة حفظاً ، ويسير بها في سبيل المدنية الراقية عنقا (٢٤) فسيحا .

ولو قيض الله للشعوب الإسلامية رؤساء يحافظون على قاعدة حرية الأمم ، لألفوا لحانا

<sup>(</sup>٧٤) العنق ــ بفتح العين والنون ــ السير السريع . [الناشر].

ممن وقفوا على روح التشريع الإسلامي وكانوا على بصيرة من أحوال الاجتماع ومقتضيات العصر، وناطوا بعهدتهم تدوين قانون يُقتبس من أصول الشريعة ويُراعى فيه قاعدة جلب المصالح ودرء المفاسد. وبغير هذا العمل لايملك المسلمون أساس حريتهم ولا يسيرون في سبيل سعادتهم آمنين.

قام فى زمن قريب بعض من تخبطه الجهل والغرور ، وصاح فى وجه حكومة شعب مسلم صيحة المعربد ، منكراً عليها ما قررته فى قانونها الأساسى من جعل الإسلام ديناً رسمياً للدولة وقد ردد المؤلف فى نتيجة أبوابه التسعة هذه الصيحة ، إذ حاول أن يقطع الصلة بين الدين والسياسة ويحارب آداب الإسلام القاعدة للإباحية الفاسقة فى كل مرصد ، ولكن الفرق بين ذلك الصائح وهذا الصدى أن الأول وثب على المسألة وثوب أهبل لا يعرف يمينه من شماله أما المؤلف فقد أدرك أن الأمة مسلمة ، وأن الإسلام دين وشريعة وسياسة ، وأن هاتين الحقيقتين يقضيان على الدولة أن تضع سياستها فى صيغة إسلامية ، فبدا له أن يعالج المسألة بيد الكيد والمحاتلة ويأتيها باسم العلم والدين فكان من حذقه أن التقط تلك الآراء الساقطة وخلطها بتلك الشبه التى يخزى بعضها بعضا ، وأخرجها كتابا يحمل سموما لو تجرعها المسلمون لتبدلوا بتلك الشبه التى يخزى بعضها بعضا ، وأخرجها كتابا يحمل سموما لو تجرعها المسلمون لتبدلوا الكفر بالإيمان ، والشقاء بالسعادة ، والذلة بالعزة « ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لايعلمون (٢٥) ».

<sup>(</sup>٢٥) المنافقون : ٨.

,

# الفهــــرس نقض كناب الإسلام وأصول الحكم

| 14. | عهيد                                                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٥ | بطاقة حياة                                                                    |
| ۲۸۱ | بین یدی الکتاب                                                                |
| ۲۰۸ | عملنا في هذا الكتاب                                                           |
| ۲۱. | مراجع الدراسة                                                                 |
| 714 | نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم                                                  |
| 415 | إهداء الكتاب                                                                  |
| 710 | تمهيد                                                                         |
|     | الكتاب الأول                                                                  |
| 414 | الحلافة والإسلام                                                              |
| 414 | ﴿ الباب الأول: الحلافة وطبيعتها ﴾                                             |
| 44. | ملخص الباب                                                                    |
|     | مناقشة المؤلف في جمل أوردها للدلالة على أن المسلمين يتغالون في احترام الخليفة |
| ۲۲. |                                                                               |
| 777 | بحث في قولهم : طاعة الأئمة من طاعة الله                                       |
| 377 | بحث في قولهم : النصح للأئمة لايتم إيمان إلا به                                |
| 445 | بحث في قولهم : السلطان ظل الله في الأرض                                       |
| 770 | مناقشة المؤلفُ في زعمه أن ولاية الخليفة عند المسلمين كولاية الله ورسوله       |
| **  | من أين يستمد الخليفة سلطته ؟                                                  |
| 449 | مناقشة المؤلف فيما استشهد به من أقوال الشعراء                                 |
| 745 | الفرق بين مذهب (هوبز) وحق الخليفة فى الإسلام                                  |
|     |                                                                               |

| 747   | ﴿ البابِ الثاني : في حكم الخلافة ﴾                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| 747   | ملخص الباب                                                              |
| 777   | المناقشة                                                                |
| 777   | الإجماع على نصب الإمام                                                  |
| 749   | التباس حاتم الأصم بحاتم الصوفى على المؤلف                               |
| 78.   | الفرق بين القاعدة الشرعية والقياس المنطقي                               |
| 7 £ 1 | ترجيح حمل «أولى الأمر» في الآية على الأمراء                             |
| 727   | هل نَأخذ أحكام الدين عن المستر أرنولد !                                 |
| 754   | معنى « مافرطنا فى الكتاب من شيء »                                       |
| 458-  | لماذا لم يحتج بعض علماء الكلام في مسألة الخلافة بالحديث ؟               |
| 727   | لماذا وضع بحث الخلافة في علم الكلام                                     |
| 727   | بحث في «أعطوا ما لقيصر لقيصر»                                           |
| 701   | ﴿ البابِ الثالث : في الحلافة من الوجهة الاجتاعية ﴾                      |
| 707   | ملخص الباب                                                              |
| 704   | المناقشة                                                                |
| 704   | بحث في الاحتجاج بالإجماع                                                |
| 702   | الإمام أحمد والإجماع                                                    |
| 700   | المسلمون والسياسة                                                       |
| 77.7  | كلمات سياسية لبعض عظماء الإسلام                                         |
| 774   | النحو العربي ومناهج السريان                                             |
| 377   | الإسلام والفلسفة                                                        |
| 470   | بحث فى مبايعة الخلفاء الراشدين وأنها كانت اختيارية                      |
| ٨٦٢   | بحث في قوة الإرادة                                                      |
| ۲٧٠   | بحث فى الخلافة والملك والقوة والعصبية                                   |
| * **1 | نظام الملكية لاينافى الحرية والعدل                                      |
| 475   | إبطال دعوى المؤلف أن ملوك الإسلام يضغطون على حرية العلم                 |
| TV9 - | عدم تمية المؤلف بين الاحاء على وحوب الأمامة والأحاء على نصب خليفة بعينا |

| ۲۸.         | وجه عدم الاعتداد برأى من خالفوا فى وجوب الإمامة    |
|-------------|----------------------------------------------------|
| 77          | القرآن والخلافة                                    |
| ۲۸۳         | السنة والخلافة                                     |
| 475         | الإجماع والخلافة                                   |
| ۲۸۸         | شكل حكومة الحلافة                                  |
| 197         | وجه الحاجة إلى الخلافة                             |
| 797         | آثارها الصالحة                                     |
|             |                                                    |
|             | الكتاب الثانى                                      |
|             | الحكومة والإسلام                                   |
| 490         | ﴿ الباب الأول : نظام الحكم في عصر النبوة ﴾         |
| 797         | ملخص البابملخص                                     |
| <b>79</b> 7 | النقضالنقض                                         |
| <b>79</b> 7 | بحث القضاء في عهد النبوة                           |
| <b>79</b> 7 | العرب والسياسة الشرعية                             |
| 799         | القضايا التي ترفع إلى الحكام نوعان                 |
| ۳۰۱         | البحث في تولية معاذ وعلى وعمر رضي الله عنهم القضاء |
| ۳۱.         | القضاء في عهد النبوة موكول إلى الأمراء             |
| ۳۱۳         | نبذة من مبادئ القضاء في الإسلام وآدابه             |
| ٣٢.         | المالية في عهد النبوة                              |
| ٣٢٢         | لماذا لم يكن في عهد النبوة إدارة بوليس ؟           |
| 440         | احتمال الأذى فى سبيل الذود عن الحق                 |
| 444         | ﴿ البابِ الثانى : الرسالة والحكم ﴾                 |
| ۳۳.         | ملخص الباب                                         |
| ۲۳۱         | النقضا                                             |
| ۱۳۳         |                                                    |
| ۱۳۳         | الرسول عليه السلام ذو رياسة سياسية                 |
|             | بحث في «أعطوا ما لقيصر لقيصر»                      |

| 440                                    | الجهاد النبوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 447                                    | الجوزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ***                                    | المخالفون أنواع ثلاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٣٨                                    | سر الجهاد في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 444                                    | خطأ المؤلف في الاستدلال بآيات على أن الجهاد خارج عن وظيفة الرسالة                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣٤.                                    | من مقاصد الإسلام أن تكون لأهله دولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                        | تفنيد قول المؤلف: الاعتقاد بأن الملك الذي شيده النبي عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 454                                    | لا علاقة له بالرسالة ولا تأباه قواعد الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 455                                    | التنفيذ جزء من الرسالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 727                                    | وجه قيام التشريع على أصول عامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٤٨                                    | مكانة الصحابة في العلم والفهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 454                                    | الشريعة محفوظة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٥٠                                    | معنى كون الدين سهلا بسيطاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        | ﴿ البابِ الثالث ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>70</b> 7                            | ﴿ الباب الثالث ﴾ رسالة لا حكم ودين لا دولة (في زعم المؤلف)                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>707</b><br>701                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        | رسالة لا حكم ودين لا دولة ﴿ فَى زَعَمَ المؤلفَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 405                                    | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف) ملخص الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 702<br>700                             | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف) ملخص الباب النقض النقض                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 307<br>007<br>507                      | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف)<br>ملخص الباب<br>النقض<br>المؤلف يُدخل فى الإسلام ما يتبرأ منه التوحيد الخالص                                                                                                                                                                                                                                |
| 702<br>700<br>707<br>704               | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف)<br>ملخص الباب<br>النقض<br>المؤلف يُدخل فى الإسلام ما يتبرأ منه التوحيد الخالص<br>الاعتقاد بحكمة الأمر لا يكنى للعمل به                                                                                                                                                                                       |
| 307<br>707<br>707<br>707               | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف) ملخص الباب النقض المؤلف يُدخل فى الإسلام ما يتبرأ منه التوحيد الخالص الاعتقاد بحكمة الأمر لا يكنى للعمل به خطأ المؤلف فى الاستشهاد بآيات على أن وظيفة الرسول لا تتجاوز حدود البلاغ.                                                                                                                          |
| 708<br>700<br>707<br>70V<br>70V        | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف) ملخص الباب النقض المؤلف يُدخل فى الإسلام ما يتبرأ منه التوحيد الخالص الاعتقاد بحكمة الأمر لا يكنى للعمل به خطأ المؤلف فى الاستشهاد بآيات على أن وظيفة الرسول لا تتجاوز حدود البلاغ. خطأ المؤلف فى حمل آيات على القص الحقيق                                                                                   |
| 708<br>700<br>707<br>70V<br>70V        | رسالة لا حكم ودين لا دولة (فى زعم المؤلف) ملخص الباب النقض. المؤلف يُدخل فى الإسلام ما يتبرأ منه التوحيد الخالص. الاعتقاد بحكمة الأمر لا يكنى للعمل به خطأ المؤلف فى الاستشهاد بآيات على أن وظيفة الرسول لا تتجاوز حدود البلاغ. خطأ المؤلف فى حمل آيات على القص الحقيقي.                                                                               |
| 702<br>700<br>707<br>70V<br>70V<br>77. | رسالة لا حكم ودين لا دولة (في زعم المؤلف) ملخص الباب النقض المؤلف يُدخل في الإسلام ما يتبرأ منه التوحيد الخالص الاعتقاد بحكمة الأمر لا يكني للعمل به خطأ المؤلف في الاستشهاد بآيات على أن وظيفة الرسول لا تتجاوز حدود البلاغ. خطأ المؤلف في حمل آيات على القص الحقيقي. خطأ المؤلف في فهم حديثين. الشريعة فصلت بعض أحكام ودلت على سائرها بأصول يراعي في |

## الكتاب الثالث

| 474                                                  | الحلافة والحكومة في التاريخ                                              |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 472                                                  | ﴿ البابِ الأول : الوحدة الدينية والعربية ﴾                               |
| 475                                                  | ملخص البابملخص                                                           |
| 440                                                  | النقض                                                                    |
| 440                                                  | سياسة الشعوب وقضاؤها في العهد النبوي                                     |
| ۳۷۸                                                  | درة عمر بن الخطاب وإدارة البوليس                                         |
| 444                                                  | التشريع الإسلامي والزراعة والتجارة والصنائع                              |
| ۳۸.                                                  | التشريع الإسلامي والأصول السياسية والقوانين                              |
|                                                      | أحكام الشريعة معللة بالمصالح الدنيوية والأخروية ، والمصلحة الدنيوية منها |
| ۳۸۳                                                  | هي ما يبحث عنه أصحاب القوانين الوضعية                                    |
| ۳۸۸                                                  | لماذا لم يسم النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ من يخلفه                       |
| 4/19                                                 | بحث لغوی فی خلف واستخلف                                                  |
| 44.                                                  | تحقيق أنه عليه السلام جاء للمسلمين بشرع يرجعون إليه في الحكومة بعده      |
| 444                                                  | ﴿ البابِ الثاني : الدولة العربية ﴾                                       |
| WA /                                                 | •                                                                        |
| 495                                                  | ملحض الباكملحض                                                           |
| 792<br>792                                           | ملخص البابالنقضالنقض                                                     |
|                                                      | النقضالنقض                                                               |
| 49 E                                                 | النقضحكومة أبى بكر وسائر الحلفاء الراشدين دينية                          |
| 498                                                  | النقضالنقض                                                               |
| 79 £<br>790<br>790<br>790                            | النقضحكومة أبى بكر وسائر الحلفاء الراشدين دينية                          |
| 49 £<br>490<br>49 A                                  | النقضحكومة أبى بكر وسائر الخلفاء الراشدين دينية                          |
| 795<br>790<br>790<br>790<br>790                      | النقض. حكومة أبى بكر وسائر الخلفاء الراشدين دينية                        |
| 795<br>790<br>791<br>791<br>791<br>791<br>500        | النقض حكومة أبى بكر وسائر الخلفاء الراشدين دينية                         |
| 795<br>790<br>790<br>790<br>790<br>790<br>500        | النقض. حكومة أبى بكر وسائر الخلفاء الراشدين دينية                        |
| 795<br>790<br>790<br>790<br>790<br>790<br>500<br>500 | النقض. حكومة أبى بكر وسائر الخلفاء الراشدين دينية                        |

| ٤١٠ | الحليفة عند المسلمين غير معصوم                         |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ٤١١ | حكم المرتدين في الإسلام                                |
| ٤١٢ | حكم مانعي الزكاة                                       |
| ٤١٢ | سبب حروب أهل الردة ومانعي الزكاة                       |
| ٤١٣ | واقعة قتل مالك بن نويرة                                |
| ٤١٥ | محاورة عمر وأبى بكر فى قتال مانعى الزكاة               |
| 113 | حكمة رأى أبي بكر في تلك الحروب                         |
| 113 | معنى طاعة الأئمة من طاعة الله                          |
| ٤١٧ | السلطان ظل الله في الأرض                               |
| ٤١٧ | وجه ذكر مسألة الخلافة في علم الكلام                    |
|     | تعسف المؤلف وغلوه في إنكار ٰفضل خلفاء الإسلام وملوكه   |
| 119 | معنى الرجوع إلى أصول الشريعة في الحكم والسياسة         |
| ٤٢٠ | الخلافة والقضاء من الخطط الدينية السياسية              |
| 271 | لا حرية للشعوب الإسلامية إلا أن تساس على مقتضى شريعتها |

رقم الإيداع : ۱۹۸۹/۵۳٤۲ الترقيم الدولى : ۷ـ ۳۳۰ ـ ۱۱۶۸ ـ ۹۷۷