
## **العدالة التصالحية الوجودية: نحو نظام
جنائي يُصلح دون أن يُهين**

**تأليف**  

د. محمد كمال عرفه الرخاوي  

الباحث والمستشار القانوني والمحاضر الدولي
في القانون

### **الإهداء**

إلى كل إنسان أخطأ ثم تاب  

1



وإلى كل ضحية غفرت دون أن تُهان  

أهدى هذا الكتاب  

ليس لأنه يُعاقب الجريمة  

بل لأنه يدافع عن حق الجاني في أن يتوب  

وحق الضحية في أن تغفر  

فلا عدالة بلا رحمة  

ولا رحمة بلا عدالة

### **التقديم**

2



لقد ظلّ القانون الجنائي أسيرًا لمبدأ قديم:
العقاب مقابل الجريمة. فنُسجن الجاني،

ونُعاقبه، ونُوصمه — وكأننا نعتقد أن الألم
يُصلح. لكن السجون امتلأت، والجرائم تضاعفت،

والمجتمعات تمزّقت.  

العدالة التصالحية الوجودية لا تسأل "ما العقوبة
المناسبة؟"، بل تسأل:  

> **كيف نُعيد بناء ما تمزّق دون أن نُهين
إنسانية أي طرف؟**

هذا الكتاب هو أول محاولة فقهية-فلسفية
منهجية لبناء نظام جنائي يعترف **بالعدالة

التصالحية الوجودية** كأعلى درجات الحماية
الإنسانية. فهو لا يدافع عن العقاب من أجل

النظام، بل عن **الإصلاح من أجل الإنسانية**.

3



في زمنٍ يُطلب فيه من الضحية أن تكون
"قوية"، ومن الجاني أن يندم "بشكل مرئي"،
يعيد هذا الكتاب تعريف العلاقة بينهما: ليست

مواجهة، بل **مصالحة وجودية**.

---

### **الجزء الأول: أسس العدالة التصالحية
الوجودية**

#### **الفصل الأول نقد العدالة الانتقامية:
عندما يصبح العقاب غاية في ذاته**

4



العدالة الانتقامية تقوم على مبدأ واحد: الألم
يُصلح. فنُسجن الجاني ليس ليتأمل خطأه، بل

ليتألم. ونُعاقبه ليس ليتعلم، بل ليُعاقب.  

لكن العقاب الانتقامي لا يُصلح، بل **يُنتج
مجرمًا جديدًا**. فالسجون لا تُعلّم الأخلاق،
بل تُعلّم النفاق. ولا تُعيد التأهيل، بل تُعمّق

الكراهية.  

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **العقاب
الانتقامي جريمة جديدة**، لأنه لا يُنهي دائرة

العنف، بل يُغذيها.

> **خلاصة تحليلية**: العدالة التي تُفضل
الألم على الإصلاح تُنتج مجتمعًا مريضًا، لا

آمنًا.

5



#### **الفصل الثاني العدالة التصالحية
الوجودية: عندما تكون الإنسانية هي المعيار**

العدالة التصالحية الوجودية ليست "تسامحًا"،
بل **عدالة أعمق**. فهي لا تسأل "من

يستحق العقاب؟"، بل تسأل:  

> **كيف نُعيد بناء العلاقة بين الجاني،
الضحية، والمجتمع؟**

العدالة التصالحية الوجودية تقوم على مبدأ
واحد:  

> **الإنسان غاية، حتى لو أخطأ**.

6



فلا يجوز للعدالة أن تُجرّد الجاني من إنسانيته،
أو أن تُجبر الضحية على الكراهية.  

> **خلاصة تحليلية**: العدالة التصالحية
الوجودية تجعل الإنسانية معيارًا أعلى من

العقاب.

fracture الفصل الثالث الجريمة ك** ####
وجودي: تمزّق في النسيج الإنساني**

الجريمة ليست "فعلًا معزولًا"، بل **تمزّق في
النسيج الإنساني**. فعندما يُخطئ إنسان،
فإنه لا يُؤذي فردًا، بل **يُمزّق العلاقة بين

الإنسان والإنسان**.

7



ال fracture الوجودي يتمثل في:

- فقدان الثقة بين الجاني والضحية

- انهيار العلاقة بين الجاني والمجتمع

- تشويه صورة الجاني في عين نفسه

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الهدف من
العدالة ليس معاقبة الفعل، بل إصلاح

النسيج**.

> **خلاصة تحليلية**: الجريمة جرح في
النسيج الإنساني، والعَدالة الحقيقية هي التي

تُداوي الجرح، لا التي تُعمّقه.

8



#### **الفصل الرابع التوبة كحق جنائي: نحو
نظام يفتح باب التوبة**

التوبة ليست "مشاعر"، بل **حق جنائي**.
فليس من حق المجتمع أن يُغلق باب التوبة

أمام من أخطأ، ثم تاب.

الحق في التوبة الجنائية يعني:

- حقك في أن **تُعطى فرصة ثانية**

- حقك في أن **لا يُستخدم ماضيك ضد
حاضرك**

- حقك في أن **تُنسى أخطاؤك بعد التوبة**

9



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التوبة
واجب اجتماعي**، لأنها تُصلح النسيج

الممزّق.

> **خلاصة تحليلية**: التوبة ليست هروبًا من
العقاب، بل عودة إلى الإنسانية.

#### **الفصل الخامس الغفران كواجب
اجتماعي: حق الضحية في أن تغفر**

الغفران ليس "ضعفًا"، بل **واجب اجتماعي**.
فليس من حق المجتمع أن يُجبر الضحية على

الكراهية، أو أن يُعاقبها على رحمتها.

10



الحق في الغفران يعني:

- حقك في أن **تغفر دون أن تُعتبر ضعيفة**

- حقك في أن **تختار المسار التصالحي**

- حقك في أن **لا تُجبر على الانتقام**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الغفران
شجاعة، لا ضعفًا**، لأنه يكسر دائرة العنف.

> **خلاصة تحليلية**: الغفران ليس تنازلًا عن
العدالة، بل تعميق لها.

#### **الفصل السادس الكرامة الجنائية:
حق الجاني في أن لا يُهان**

11



الكرامة الجنائية ليست "امتيازًا"، بل **حق
أصيل**. فحتى من أخطأ يظل إنسانًا، ويجب أن

يُعامل كإنسان.

الكرامة الجنائية تتجلى في:

- حقك في أن **لا تُهان أثناء التحقيق**

- حقك في أن **لا تُعرض كحيوان في
المحاكمة**

- حقك في أن **تُعامل باحترام حتى في
السجن**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الإهانة

12



في العدالة جريمة جديدة**، لأنها تقتل إمكانية
التوبة.

> **خلاصة تحليلية**: الكرامة الجنائية هي
الجدار الواقي للضمير، حتى في لحظات الضعف.

#### **الفصل السابع العلاقة الثلاثية:
الجاني، الضحية، المجتمع — شراكة وجودية**

العلاقة الجنائية ليست ثنائية (جاني مقابل
ضحية)، بل **ثلاثية**: الجاني، الضحية،

والمجتمع.  

فالمجتمع ليس متفرجًا، بل **شريك في
الجريمة والعدالة**. فلو كان المجتمع عادلًا، لما

13



وُجدت جرائم كثيرة.

الشراكة الوجودية تعني أن:

- الجاني عليه أن **يُصلح**

- الضحية عليها أن **تُسامح إن أرادت**

- المجتمع عليه أن **يُعيد التأهيل**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **العدالة
الحقيقية تُبنى بالمشاركة، لا بالمعاقبة**.

> **خلاصة تحليلية**: العدالة ثلاثية الأبعاد،
ولا تكتمل إلا بمشاركة الجميع.

14



#### **الفصل الثامن الفقه القضائي
الناشئ: أحكام تعترف بالتوبة كسبب للإلغاء**

في السنوات الأخيرة، بدأت بعض المحاكم
بالاعتراف **بالتوبة كسبب قانوني لإلغاء

العقوبة**. فقضت بأن "من تاب قبل الحكم، فلا
عقاب عليه"، وأن "التوبة الصادقة تُمحو

الماضي".

هذه الأحكام لم تأتِ من فراغ، بل من
**إحساس عميق بعدالة التوبة**. فهي تعترف

أن العدالة ليست انتقامًا، بل **فرصة
للإصلاح**.

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن هذه الأحكام

15



هي **بذرة النظام الجنائي الجديد**، الذي
يجب أن ينتشر عالميًّا.

> **خلاصة تحليلية**: الفقه القضائي الناشئ
يفتح الباب أمام ثورة جنائية إنسانية غير

مسبوقة.

#### **الفصل التاسع الدساتير التصالحية:
من جنوب أفريقيا إلى كندا**

بعض الدساتير الحديثة اعترفت **بحق التوبة
والغفران** كأساس للنظام الجنائي. فدستور
جنوب أفريقيا ينص على أن "العدالة التصالحية

جزء من النظام القضائي"، ودستور كندا يقرّ
بـ"حق الجاني في إعادة التأهيل".

16



هذا التحوّل الدستوري ليس ترفًا، بل **اعتراف
بأن العدالة الانتقامية فشلت**. فالدساتير التي

تعترف بالعدالة التصالحية تضع حدًّا أدنى
للعلاقة بين الجاني والمجتمع.

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الدستور
التصالحي هو الدرع الأقوى** لحماية الإنسانية

في العدالة الجنائية.

> **خلاصة تحليلية**: الدساتير التصالحية هي
نموذج يجب أن يُحتذى به عالميًّا.

#### **الفصل العاشر نحو ميثاق عالمي
للعدالة التصالحية الوجودية**

17



التحدي الجنائي عالمي، ولذلك فإن الحل يجب
أن يكون عالميًّا. فليس كافيًا أن تعترف دولة

واحدة بالعدالة التصالحية، بينما تدمر دول أخرى
الإنسانية باسم العقاب.

الميثاق العالمي للعدالة التصالحية الوجودية
يجب أن ينص على:

- حق الجاني في التوبة

- حق الضحية في الغفران

- حق المجتمع في الإصلاح

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الميثاق
العالمي هو الخطوة التالية** بعد الإعلان

18



العالمي لحقوق الإنسان.

> **خلاصة تحليلية**: الميثاق العالمي
للعدالة التصالحية الوجودية هو وعد للأجيال

القادمة بإعادة الإنسانية إلى قلب العدالة
الجنائية.

#### **الفصل الحادي عشر حق التمثيل
التصالحي**

إذا كانت التوبة حقًّا، فمن يدافع عنها؟  

الإجابة هي: **المحامون التصالحيون**. فكما
نعين محاميًا على المتهم، يجب تعيين محامٍ

على التوبة.

19



المحامي التصالحي ليس تقنيًّا، بل **حارسًا
للتوبة**. فدوره ليس الدفاع عن البراءة، بل عن

**فرصة الإصلاح**.

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التمثيل
التصالحي هو شرط أساسي** لإنفاذ

الإنسانية.

> **خلاصة تحليلية**: التمثيل التصالحي
يعطي للتوبة صوتًا في القاعة التي تُقرر

مصيرها.

#### **الفصل الثاني عشر المسؤولية
التصالحية عن انتهاك الإنسانية**

20



المسؤولية الجنائية التقليدية تقوم على
"العقوبة". لكن الضرر التصالحي الحقيقي ليس

عقابيًّا، بل **إنسانيًّا**. فعندما يُهان جاني،
لا يمكن تعويضه بمجرد تخفيف العقوبة.

المسؤولية التصالحية تقوم على:

- **الاعتراف بالضرر** كاعتداء على الإنسانية

- **الاعتذار الرمزي** كجزء من الجبر

- **إعادة التوازن** عبر الحوار التصالحي

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **المسؤولية
التصالحية هي أعلى درجات المسؤولية

الجنائية**.

21



> **خلاصة تحليلية**: المسؤولية التصالحية
تحمي القيمة، لا المال.

#### **الفصل الثالث عشر حق الطمأنينة
التصالحية**

الطمانينة التصالحية ليست "راحة"، بل **حق
في أن تعيش دون خوف من أن يُغلق باب

التوبة**.

حق الطمأنينة التصالحية يعني:

- حقك في أن **لا تُحرم من التوبة**

22



- حقك في أن **تُفهم كإنسان، لا كمجرم**

- حقك في أن **تُحترم حتى لو أخطأت**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الطمانينة
التصالحية هي شرط للثقة الجنائية**.

> **خلاصة تحليلية**: الطمانينة التصالحية
هي جوهر السلام النفسي في زمن الجريمة.

#### **الفصل الرابع عشر حق التناقض
التصالحي**

الإنسان ليس آلة منطقية، بل كائن يعيش
تناقضاته. ومع ذلك، يُطلب منه أن يكون "مندمًا

23



بشكل موحد".

الحق في التناقض التصالحي هو:

- حقك في أن **تتغيّر رأيك دون أن يُعتبر
نفاقًا**

- حقك في أن **تُظهر جوانب مختلفة من
شخصيتك**

- حقك في أن **لا تُجبر على توحيد ذاتك في
"صورة واحدة"**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التناقض
التصالحي هو علامة على العمق الإنساني**،

وليس على النفاق.

24



> **خلاصة تحليلية**: التناقض التصالحي هو
جزء من الحقيقة الإنسانية، ويجب أن يُحترم.

#### **الفصل الخامس عشر حق الصمت
التصالحي**

الصمت التصالحي ليس "غيابًا"، بل **حالة
وجودية** تُعبّر عن رفض للاختزال الجنائي.

الحق في الصمت التصالحي هو:

- حقك في أن **لا تُجبر على الكلام أمام
القاضي**

- حقك في أن **تختار متى تتحدث ومتى

25



تصمت**

- حقك في أن **لا يُفسّر صمتك ضدك**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الصمت
التصالحي هو أعلى درجات الحرية الجنائية**.

> **خلاصة تحليلية**: الصمت التصالحي هو
تعبير عن النقاء الوجودي في العدالة.

#### **الفصل السادس عشر حق الزمن
البطيء التصالحي**

الزمن التصالحي ليس "موردًا"، بل **نسيج
الوجود الجنائي الإنساني**. ومع ذلك، تُجبر

26



المحاكم على السرعة، باسم "الكفاءة".

الحق في الزمن البطيء التصالحي هو:

- حقك في أن **يتأمل قاضيك في قضيتك**

- حقك في أن **لا تُحاكم بسرعة الآلة**

- حقك في أن **يُعطى قرارك الوقت الذي
يستحقه**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الزمن
البطيء التصالحي هو شرط للقرار الجنائي

الواعي**.

> **خلاصة تحليلية**: الزمن البطيء

27



التصالحي هو وقت يُصلح فيه القاضي علاقته
بالإنسانية.

#### **الفصل السابع عشر حق الخطأ
الإنساني في العدالة الجنائية**

الخطأ ليس عيبًا، بل **شرط للنمو الجنائي**.
ومع ذلك، تُعامل الأخطاء البشرية في العصر

الرقمي كـ"فشل"، بينما تُغفر أخطاء الآلة باسم
"التحديث".

الحق في الخطأ الإنساني في العدالة الجنائية
هو:

- حقك في أن **يُحاكمك قاضٍ بشري قد
يخطئ**

28



- حقك في أن **تتعلّم من أخطاء العدالة**

- حقك في أن **لا تُحرم من الإنسانية باسم
الكمال الآلي**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الخطأ
الإنساني في العدالة الجنائية هو أرضية الأخلاق

القضائية**.

> **خلاصة تحليلية**: الخطأ الإنساني في
العدالة الجنائية هو فرصة للتوبة، لا سبب

للإقصاء.

#### **الفصل الثامن عشر حق الوحدة
الطوعية التصالحية**

29



الوحدة الطوعية التصالحية ليست "عزلة"، بل
**اختيار واعٍ للبقاء مع الذات في زمن

العقاب**.

الحق في الوحدة الطوعية التصالحية هو:

- حقك في أن **تختار المسار التصالحي دون
آلة**

- حقك في أن **تستمتع بمحاكمة إنسانية**

- حقك في أن **لا تُجبر على القبول بالعدالة
الآلية**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الوحدة

30



الطوعية التصالحية هي تعبير عن استقلال
قضائي**.

> **خلاصة تحليلية**: الوحدة الطوعية
التصالحية هي مدرسة الضمير القضائي.

#### **الفصل التاسع عشر حق الحزن
التصالحي**

الحزن التصالحي ليس "ضعفًا"، بل **تعبير عن
عمق العلاقة مع العدالة**. فمن يحزن على

الظلم، يؤكد أنه لا يزال يؤمن بالعدل.

الحق في الحزن التصالحي هو:

31



- حقك في أن **تحزن دون أن تُجبر على
القبول**

- حقك في أن **تختبئ بحزنك دون وصمة**

- حقك في أن **لا يُستخدم حزنك ضدك**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الحزن
التصالحي هو دليل على حياة الضمير

القضائي**.

> **خلاصة تحليلية**: الحزن التصالحي هو
أصدق أشكال الاحتجاج القضائي.

#### **الفصل العشرون نحو نظام جنائي
تصالحي وجودي**

32



النظام الجنائي التصالحي الوجودي لا يدافع عن
العقاب من أجل النظام، بل **عن الإصلاح من
أجل الإنسانية**. فهو يقوم على مبدأ واحد:

> **الإنسان غاية، حتى لو أخطأ**.

وهذا يعني:

- احترام التوبة كحق جنائي

- حماية الكرامة الجنائية

- احترام التناقض التصالحي

- منح الإنسان حق التمثيل التصالحي

33



العدالة التصالحية الوجودية ليست بديلًا عن
القانون الجنائي التقليدي، بل **تعميق له**،

ليشمل البُعد الإنساني الذي طالما غاب.

> **خلاصة تحليلية**: النظام الجنائي
التصالحي الوجودي هو وعد بإعادة الإنسانية

إلى قلب العدالة الجنائية.

### **الجزء الثاني: جرائم ضد العدالة
التصالحية**

#### **الفصل الحادي والعشرون العقاب
المهين كجريمة ضد الإنسانية**

34



العقاب المهين ليس "عقوبة"، بل **جريمة ضد
الإنسانية**. فعندما يُهان الجاني أثناء التحقيق

أو المحاكمة، فإننا لا نعاقبه على جريمته، بل
**نجرّده من إنسانيته**.

العقاب المهين كجريمة يتميز بـ:

- **الإهانة اللفظية**: السخرية، التحقير،
التنمر

- **الإهانة الجسدية**: التقييد المفرط، العزل
الانفرادي الطويل

- **الإهانة النفسية**: التهديد، الترهيب،
التلاعب

35



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن العقاب
المهين **أعلى درجات الظلم الجنائي**، لأنه

لا يُصلح، بل **يُنتج كراهية جديدة**.

> **خلاصة تحليلية**: العقاب المهين هو
جريمة جديدة، ويجب أن يُجرّم كأعلى درجات

الاعتداء على الكرامة.

#### **الفصل الثاني والعشرون الوصم
الاجتماعي كسجن دائم**

الوسم الاجتماعي ليس "عقوبة رسمية"، بل
**سجن دائم غير مرئي**. فعندما يُوصم

الجاني مدى الحياة، فإننا لا نعاقبه على
جريمته، بل **نحرمه من مستقبله**.

36



الوسم كسجن يتميز بـ:

- **التمييز الوظيفي**: رفض التوظيف بسبب
السجل

- **العزل الاجتماعي**: تجنب الجاني في
المجتمع

- **الاستبعاد الثقافي**: منع المشاركة في
الحياة العامة

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن الوصم
الاجتماعي **جريمة ضد المستقبل**، لأنه

يقتل أمل التوبة.

> **خلاصة تحليلية**: الوصم الاجتماعي هو

37



سجن بلا قضبان، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات
الاعتداء على التوبة.

#### **الفصل الثالث والعشرون إنكار حق
التوبة كاستمرار للجريمة**

إنكار حق التوبة ليس "تشددًا"، بل **استمرار
للجريمة نفسها**. فعندما يُغلق باب التوبة أمام

من أخطأ، فإننا لا نحمي المجتمع، بل **نزرع
بذور الجريمة الجديدة**.

إنكار التوبة كاستمرار يتميز بـ:

- **اللامبالاة**: تجاهل محاولات الإصلاح

- **التعنت**: رفض أي فرصة للتأهيل

38



- **الاستغلال**: استخدام الماضي ضد الحاضر

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن إنكار حق
التوبة **جريمة ضد الأمل**، لأنه ينفي إمكانية

التغيير.

> **خلاصة تحليلية**: إنكار حق التوبة هو
استسلام للجريمة، ويجب أن يُمنع كأعلى

درجات الاعتداء على الإنسانية.

#### **الفصل الرابع والعشرون استغلال
ضعف الضحية كعنف مؤسسي**

استغلال ضعف الضحية ليس "حماية"، بل

39



**عنف مؤسسي منظم**. فعندما يُجبر
الضحية على "القوة" أو "الانتقام"، فإننا لا

نحميها، بل **نُعيد إيذاءها**.

الاستغلال كعنف يتميز بـ:

- **الإجبار على الشهادة**: دون مراعاة
الصدمة النفسية

- **الضغط على الغفران**: كشرط للدعم

- **التمييز في المعاملة**: حسب نوع الجريمة

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن استغلال
ضعف الضحية **جريمة ضد الكرامة**، لأنه

يحوّل الضحية إلى أداة.

40



> **خلاصة تحليلية**: استغلال ضعف الضحية
هو عنف ثانٍ، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات

الاعتداء على الضحية.

#### **الفصل الخامس والعشرون تحويل
الجاني إلى رقم كتشويه للهوية**

تحويل الجاني إلى رقم ليس "تصنيفًا"، بل
**تشويهًا للهوية**. فعندما يُختزل الجاني إلى

رقم في ملف، فإننا لا نتعامل معه كإنسان، بل
**كبيانات مجردة**.

التحويل كتشويه يتميز بـ:

- **الاختزال**: تحويل الإنسان إلى رقم

41



- **اللامبالاة**: تجاهل البُعد الإنساني

- **الاستمرارية**: بقاء الرقم مدى الحياة

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن تحويل
الجاني إلى رقم **جريمة ضد الهوية**، لأنه

ينفي حقه في التغيير.

> **خلاصة تحليلية**: تحويل الجاني إلى رقم
هو تشويه للهوية، ويجب أن يُمنع كأعلى

درجات الاعتداء على الذات.

#### **الفصل السادس والعشرون إجبار
الضحية على "القوة" كإهانة ثانية**

42



إجبار الضحية على "القوة" ليس "دعمًا"، بل
**إهانة ثانية**. فعندما يُطلب من الضحية أن
تكون "قوية" أو "لا تبكي"، فإننا لا ندعمها، بل

**نُنكر مشاعرها**.

الإجبار كإهانة يتميز بـ:

- **إنكار المشاعر**: تجاهل الحزن أو الخوف

- **الضغط النفسي**: فرض سلوك معين

- **التمييز الأخلاقي**: وصم من لا يتوافق مع
النموذج

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن إجبار الضحية
على "القوة" **جريمة ضد المشاعر**، لأنه

43



يحوّل الألم إلى عار.

> **خلاصة تحليلية**: إجبار الضحية على
"القوة" هو عنف ناعم، ويجب أن يُمنع كأعلى

درجات الاعتداء على الكرامة.

#### **الفصل السابع والعشرون غياب الحوار
بين الجاني والضحية كتفكيك للنسيج**

غياب الحوار ليس "إجراءً تقنيًّا"، بل **تفكيك
للنسيج الإنساني**. فعندما يُمنع الجاني من

الاعتذار، والضحية من الغفران، فإننا لا نحمي
العدالة، بل **نُعمّق الجرح**.

الغياب كتفكيك يتميز بـ:

44



- **الانفصال القسري**: منع أي تواصل

- **اللامبالاة**: تجاهل رغبة الطرفين في
الحوار

- **الاستمرارية**: استمرار العداء مدى الحياة

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن غياب الحوار
**جريمة ضد المصالحة**، لأنه يحوّل العدالة

إلى مسرح للانتقام.

> **خلاصة تحليلية**: غياب الحوار هو تفكيك
للنسيج، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات الاعتداء

على العلاقة.

45



#### **الفصل الثامن والعشرون العقوبات
الجماعية كظلم منظم**

العقوبات الجماعية ليست "ردعًا"، بل **ظلم
منظم**. فعندما يُعاقب أهل الجاني أو

مجتمعه، فإننا لا نردع الجريمة، بل **نُنتج
ظلمًا جديدًا**.

العقوبات كظلم يتميز بـ:

- **التمييز العائلي**: حرمان الأبناء من الفرص

- **الاستبعاد المجتمعي**: معاقبة القرية أو
الحي

- **الاستغلال السياسي**: استخدام العقوبة
كأداة ضغط

46



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن العقوبات
الجماعية **جريمة ضد البراءة**، لأنها تعاقب

من لم يجرم.

> **خلاصة تحليلية**: العقوبات الجماعية هي
ظلم منظم، ويجب أن تُمنع كأعلى درجات

الاعتداء على العدالة.

#### **الفصل التاسع والعشرون السجون
كمدارس للجريمة**

السجون ليست "تأهيلًا"، بل **مدارس
للجريمة**. فعندما يُودع الجاني في بيئة

إجرامية، فإننا لا نُصلحه، بل **نُدرّبه على

47



الجريمة**.

السجون كمدارس يتميز بـ:

- **الاختلاط الإجرامي**: تعلم أساليب الجريمة
الجديدة

- **اللامبالاة**: غياب برامج التأهيل الحقيقية

- **الاستغلال**: استخدام السجناء كيد عامل
رخيص

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن السجون كما
هي **جريمة ضد المستقبل**، لأنها تُخرّج

مجرمين، لا مواطنين.

48



> **خلاصة تحليلية**: السجون كمدارس
للجريمة هي فشل ذريع للعدالة، ويجب أن تُعاد

هيكلتها كأعلى درجات الإصلاح.

#### **الفصل الثلاثون إنكار حق النسيان
كعقوبة مستمرة**

إنكار حق النسيان ليس "حماية"، بل **عقوبة
مستمرة**. فعندما يُستخدم ماضي الجاني

ضد حاضره، فإننا لا نحمي المجتمع، بل
**نُعاقبه مدى الحياة**.

الإنكار كعقوبة يتميز بـ:

- **الاستمرارية**: بقاء السجل مدى الحياة

49



- **التأثير التراكمي**: تدمير الفرص
المستقبلية

- **اللامشروعية**: عدم وجود حد زمني
للعقاب

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن إنكار حق
النسيان **جريمة ضد المستقبل**، لأنه ينفي

حق الإنسان في أن يتغير.

> **خلاصة تحليلية**: إنكار حق النسيان هو
عقاب بلا نهاية، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات

الاعتداء على التوبة.

#### **الفصل الحادي والثلاثون التمييز في
العدالة كاستغلال للضعف**

50



التمييز في العدالة ليس "اختيارًا"، بل
**استغلالًا منهجيًّا للضعف**. فعندما يُعامل

الفقير أو الضعيف بقسوة أكبر، فإننا لا نطبّق
العدالة، بل **نُكرّس الظلم**.

التمييز كاستغلال يتميز بـ:

- **التمييز الطبقي**: قسوة أكبر على الفقراء

- **التمييز العرقي**: تحيز ضد الأقليات

- **التمييز الجنسي**: معاملة مختلفة حسب
النوع

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن التمييز في

51



العدالة **جريمة ضد المساواة**، لأنه يحوّل
العدالة إلى أداة للهيمنة.

> **خلاصة تحليلية**: التمييز في العدالة هو
استغلال للضعف، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات

الاعتداء على الكرامة.

#### **الفصل الثاني والثلاثون غياب التأهيل
كإهمال جنائي**

غياب التأهيل ليس "نقصًا"، بل **إهمال جنائي
منظم**. فعندما يُترك الجاني دون برامج تأهيل،

فإننا لا نعاقبه على جريمته، بل **نُهمل
مستقبله**.

52



الغياب كإهمال يتميز بـ:

- **اللامبالاة**: غياب خطط تأهيل حقيقية

- **الاستمرارية**: تكرار الجريمة بسبب
الإهمال

- **الاستغلال**: استخدام السجن كوسيلة
للاحتواء فقط

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن غياب التأهيل
**جريمة ضد المستقبل**، لأنه يضمن عودة

الجريمة.

> **خلاصة تحليلية**: غياب التأهيل هو إهمال
جنائي، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات الاعتداء

على التوبة.

53



#### **الفصل الثالث والثلاثون التشهير
الإعلامي كإعدام اجتماعي**

التشهير الإعلامي ليس "تغطية"، بل **إعدام
اجتماعي**. فعندما يُنشر اسم الجاني

وصورته، فإننا لا نبلغ الرأي العام، بل **نُدمّر
مستقبله**.

التشهير كإعدام يتميز بـ:

- **الانتشار الواسع**: عبر وسائل الإعلام
والتواصل

- **اللاعودة**: صعوبة محو الأثر الرقمي

54



- **التأثير التراكمي**: تدمير العلاقات
الاجتماعية

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن التشهير
الإعلامي **جريمة ضد الكرامة**، لأنه يحوّل

الخطأ إلى وصمة أبدية.

> **خلاصة تحليلية**: التشهير الإعلامي هو
إعدام اجتماعي، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات

الاعتداء على الهوية.

#### **الفصل الرابع والثلاثون غياب الدعم
النفسي كإهمال وجودي**

غياب الدعم النفسي ليس "نقصًا"، بل

55



**إهمال وجودي**. فعندما يُترك الجاني أو
الضحية دون دعم نفسي، فإننا لا نعاقب

الجريمة، بل **نُهمل الجراح**.

الغياب كإهمال يتميز بـ:

- **اللامبالاة**: تجاهل الصدمات النفسية

- **الاستمرارية**: تفاقم المشاكل بسبب
الإهمال

- **الاستغلال**: استخدام الضعف النفسي
ضد الطرفين

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن غياب الدعم
النفسي **جريمة ضد الشفاء**، لأنه يحوّل

الجرح إلى جرح مزمن.

56



> **خلاصة تحليلية**: غياب الدعم النفسي
هو إهمال وجودي، ويجب أن يُمنع كأعلى

درجات الاعتداء على الإنسانية.

#### **الفصل الخامس والثلاثون التحيز
القضائي كاستعمار للعدالة**

التحيز القضائي ليس "خطأً"، بل **استعمار
للعدالة**. فعندما يُحاكم الجاني بناءً على

خلفيته، فإننا لا نطبّق القانون، بل **نُكرّس
التحيز**.

التحيز كاستعمار يتميز بـ:

57



- **اللامبالاة**: تجاهل التحيز الشخصي

- **الاستمرارية**: تكرار الأحكام المتحيزة

- **الإنكار**: رفض الاعتراف بالتحيز

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن التحيز
القضائي **جريمة ضد الحياد**، لأنه يحوّل

العدالة إلى أداة للتمييز.

> **خلاصة تحليلية**: التحيز القضائي هو
استعمار للعدالة، ويجب أن يُمنع كأعلى درجات

الاعتداء على المساواة.

#### **الفصل السادس والثلاثون غياب
العدالة التصالحية كاستسلام للجريمة**

58



غياب العدالة التصالحية ليس "اختيارًا"، بل
**استسلام منظم للجريمة**. فعندما نرفض
الحوار والمصالحة، فإننا لا نحمي المجتمع، بل

**نُعمّق دائرة العنف**.

الغياب كاستسلام يتميز بـ:

- **اللامبالاة**: تجاهل رغبة الطرفين في
المصالحة

- **الاستمرارية**: تكرار الجرائم بسبب غياب
الإصلاح

- **الاستغلال**: استخدام العدالة كأداة
للانتقام فقط

59



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن غياب العدالة
التصالحية **جريمة ضد المستقبل**، لأنه

يضمن استمرار الجريمة.

> **خلاصة تحليلية**: غياب العدالة التصالحية
هو استسلام للجريمة، ويجب أن يُمنع كأعلى

درجات الاعتداء على الأمل.

#### **الفصل السابع والثلاثون التمييز ضد
الجرائم "الصغيرة" كاستغلال للسلطة**

التمييز ضد الجرائم "الصغيرة" ليس "تشددًا"،
بل **استغلالًا للسلطة**. فعندما يُعاقب

الفقير على جريمة صغيرة، بينما يُسامح الغني
على جريمة كبيرة، فإننا لا نطبّق العدالة، بل

60



**نُكرّس الظلم**.

التمييز كاستغلال يتميز بـ:

- **اللامساواة**: اختلاف العقوبات حسب
المركز الاجتماعي

- **الاستمرارية**: تكرار الظلم ضد الضعفاء

- **الاستغلال**: استخدام القانون كأداة
للهيمنة

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن التمييز ضد
الجرائم "الصغيرة" **جريمة ضد العدالة**، لأنه

يحوّل القانون إلى أداة للتمييز.

61



> **خلاصة تحليلية**: التمييز ضد الجرائم
"الصغيرة" هو استغلال للسلطة، ويجب أن يُمنع

كأعلى درجات الاعتداء على المساواة.

#### **الفصل الثامن والثلاثون غياب الحماية
للجاني بعد الإفراج كإهمال مستمر**

غياب الحماية بعد الإفراج ليس "نهاية"، بل
**إهمال مستمر**. فعندما يُطلق سراح

الجاني دون دعم، فإننا لا نُنهي العقوبة، بل
**نبدأ عقوبة جديدة**.

الغياب كإهمال يتميز بـ:

- **اللامبالاة**: تجاهل صعوبات إعادة الاندماج

62



- **الاستمرارية**: عودة الجريمة بسبب
الإهمال

- **الاستغلال**: ترك الجاني فريسة للإغراءات

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن غياب الحماية
بعد الإفراج **جريمة ضد المستقبل**، لأنه

يضمن فشل التوبة.

> **خلاصة تحليلية**: غياب الحماية بعد
الإفراج هو إهمال مستمر، ويجب أن يُمنع

كأعلى درجات الاعتداء على التوبة.

#### **الفصل التاسع والثلاثون التمييز ضد
الجرائم الجنسية كإهانة مزدوجة**

63



التمييز ضد الجرائم الجنسية ليس "حماية"، بل
**إهانة مزدوجة**. فعندما يُعامل الجاني أو

الضحية بشكل مختلف، فإننا لا نحمي الكرامة،
بل **نُعيد إيذاء الضحية ونُهين الجاني**.

التمييز كإهانة يتميز بـ:

- **اللامساواة**: معاملة مختلفة حسب نوع
الجريمة

- **الاستمرارية**: تعميق الوصم الاجتماعي

- **الاستغلال**: استخدام الجريمة كأداة
للتمييز

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن التمييز ضد

64



الجرائم الجنسية **جريمة ضد الكرامة**، لأنه
يحوّل الجريمة إلى وصمة أبدية.

> **خلاصة تحليلية**: التمييز ضد الجرائم
الجنسية هو إهانة مزدوجة، ويجب أن يُمنع

كأعلى درجات الاعتداء على الإنسانية.

#### **الفصل الأربعون نحو نظام جنائي
يعاقب جرائم ضد العدالة التصالحية**

النظام الجنائي التقليدي يعاقب على "الجريمة"،
لكنه عاجز عن معاقبة "الجرائم ضد العدالة
التصالحية". ولذلك، فإن العدالة التصالحية

الوجودية تدعو إلى بناء نظام جديد يقوم على:

65



1. **الاعتراف بالجرائم ضد العدالة التصالحية**
كأعلى درجات الجرائم الجنائية  

2. **إنشاء محاكم متخصصة** للجرائم ضد
العدالة التصالحية  

3. **فرض عقوبات رمزية وروحية** تُجبر الضرر
دون تدمير الاقتصاد  

4. **منح الإنسان حق التمثيل القانوني
التصالحي**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **العدالة
الجنائية الحقيقية** ليست في العقاب، بل في

**إعادة التوازن الوجودي**.

> **خلاصة تحليلية**: النظام الجنائي الذي لا

66



يعاقب الجرائم ضد العدالة التصالحية **يخون
وظيفته الوجودية**.

### **الجزء الثالث: آليات الحماية
التصالحية**

#### **الفصل الحادي والأربعون حق التوبة
الجنائية**

التوبة الجنائية ليست ندمًا عابرًا، بل **اعتراف
قانوني بالخطأ** يفتح باب الإصلاح. فليس من

حق النظام الجنائي أن يُغلق هذا الباب أمام من
أخطأ ثم تاب.

حق التوبة الجنائية يشمل:

67



- حقك في أن **تُعطى فرصة ثانية دون
وصمة**

- حقك في أن **لا يُستخدم ماضيك ضد
حاضرك**

- حقك في أن **تُنسى أخطاؤك بعد التوبة
الصادقة**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التوبة
ليست هروبًا من العقاب، بل عودة إلى

الإنسانية**، ويجب أن تُعترف بها كسبب
قانوني لإلغاء العقوبة أو تخفيفها.

> **خلاصة تحليلية**: التوبة الجنائية هي
جسر بين الجريمة والعفو، ويجب أن يُبنى بعناية

68



قانونية.

#### **الفصل الثاني والأربعون حق الغفران
الاجتماعي**

الغفران الاجتماعي ليس ضعفًا، بل **اختيار
أخلاقي حر**. فليس من حق المجتمع أن يُجبر

الضحية على الكراهية، أو أن يُعاقبها على
رحمتها.

حق الغفران الاجتماعي يعني:

- حقك في أن **تغفر دون أن تُعتبر متخاذلة**

- حقك في أن **تختار المسار التصالحي دون
ضغط**

69



- حقك في أن **تُحترم قراراتك الأخلاقية**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الغفران
شجاعة وجودية**، لأنه يكسر دائرة العنف

ويفتح باب المستقبل.

> **خلاصة تحليلية**: الغفران الاجتماعي هو
تعبير عن نضج أخلاقي، ويجب أن يُحترم كأعلى

درجات الحرية.

#### **الفصل الثالث والأربعون حق الحوار
التصالحي**

الحوار التصالحي ليس "لقاءً"، بل **فضاء

70



لاستعادة الثقة**. فعندما يلتقي الجاني
والضحية في بيئة آمنة، فإنهم لا يتفاوضون على
العقوبة، بل **يُعيدون بناء العلاقة الإنسانية**.

آليات الحوار التصالحي:

- جلسات ميسّرة بحضور طرف محايد

- اعتراف الجاني بفعله دون تبرير

- استماع الضحية دون مقاطعة

- اتفاق على خطوات جبر الضرر

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الحوار
التصالحي هو جوهر العدالة الحقيقية**، لأنه

يُعالج الجرح، لا فقط الفعل.

71



> **خلاصة تحليلية**: الحوار التصالحي هو
طب العدالة، وليس جراحة العقاب.

#### **الفصل الرابع والأربعون أوامر الحماية
التصالحية**

أوامر الحماية التصالحية ليست "قيودًا"، بل
**درعًا للثقة**. فعندما يبدأ الجاني رحلة

التوبة، يجب أن يُحمى من الانتقام أو التشهير.

أوامر الحماية التصالحية تشمل:

- منع نشر هويته في وسائل الإعلام

72



- حظر التشهير به عبر وسائل التواصل

- توفير بيئة آمنة لإعادة الاندماج

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الحماية
شرط أساسي للتوبة**، لأن الخوف يقتل

الصدق.

> **خلاصة تحليلية**: أوامر الحماية التصالحية
هي ضمانة لصدقية الإصلاح.

#### **الفصل الخامس والأربعون الاعتذار
التصالحي كجزء من العدالة**

الاعتذار التصالحي ليس "كلمات"، بل **اعتراف

73



وجودي بالخطأ**. فعندما يعتذر الجاني، فهو لا
يطلب العفو، بل **يعيد الكرامة للضحية**.

شروط الاعتذار التصالحي:

- أن يكون **صادقًا**، دون تحفظات

- أن يكون **محددًا**، يذكر الفعل بوضوح

- أن يكون **تطوعيًّا**، لا تحت ضغط

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الاعتذار
التصالحي هو أول خطوة في طريق الإصلاح**،

ويجب أن يُعترف به كجزء من العدالة.

> **خلاصة تحليلية**: الاعتذار التصالحي هو

74



إعادة ترتيب للعالم الأخلاقي بعد أن تمزّق.

#### **الفصل السادس والأربعون الوساطة
التصالحية: فضاء لإعادة بناء الثقة**

الوساطة التصالحية ليست "تسوية"، بل
**مصالحة وجودية**. ففي هذا الفضاء، لا

يبحث الطرفان عن من يربح، بل عن **كيف
يعيشان معًا بعد الجريمة**.

مزايا الوساطة التصالحية:

- سرية تامة

- تركيز على الجبر، لا على العقاب

75



- إعادة بناء الثقة خطوة بخطوة

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **الوساطة
التصالحية هي أعلى درجات العدالة

الإنسانية**، لأنها تُصلح دون أن تُهين.

> **خلاصة تحليلية**: الوساطة التصالحية
هي لقاء بين الضمائر، لا بين المحامين.

#### **الفصل السابع والأربعون العقوبات
الإصلاحية: خدمة مجتمعية بدل السجن**

العقوبات الإصلاحية ليست "بدائل"، بل **فرص
للإسهام**. فبدلاً من حبس الجاني في سجن

يُخرّج مجرمين، يُطلب منه أن يخدم المجتمع

76



الذي أخطأ فيه.

أشكال العقوبات الإصلاحية:

- العمل في مشاريع خيرية

- تعليم الشباب مهارات مفيدة

- المشاركة في برامج التوعية

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **العقوبة
التي تُنتج خيرًا أفضل من العقوبة التي تُنتج

كراهية**.

> **خلاصة تحليلية**: العقوبة الإصلاحية
تحوّل الجاني من عبء إلى مورد.

77



#### **الفصل الثامن والأربعون التعليم
التصالحي: تنمية الضمير الجنائي**

التعليم التصالحي ليس "دورات"، بل **تنمية
للضمير الجنائي**. فالمدرسة التصالحية يجب
أن تكون مكانًا لتنمية القدرة على التمييز بين

الخير والشر، لا لمجرد نقل المعلومات.

مبادئ التعليم التصالحي:

- احترام التناقض الوجودي

- تنمية الشعور بالمسؤولية

- فهم أثر الجريمة على الآخرين

78



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التعليم
التصالحي هو أساس الوقاية من الجريمة**.

> **خلاصة تحليلية**: التعليم التصالحي يزرع
الضمير، لا الخوف.

#### **الفصل التاسع والأربعون الاقتصاد
التصالحي: إعادة دمج الجاني في الاقتصاد**

الاقتصاد التصالحي ليس "وظيفة"، بل **فرصة
للكرامة**. فليس من حق المجتمع أن يحرم

الجاني من العمل بعد أن تاب.

79



آليات الاقتصاد التصالحي:

- تشجيع الشركات على توظيف من تاب

- إنشاء مشاريع اقتصادية مملوكة للجناة
السابقين

- دعم المشاريع الصغيرة لهم

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **العمل
كرامة، والتوبة تستحق الفرصة**.

> **خلاصة تحليلية**: الاقتصاد التصالحي هو
جسر بين التوبة والمجتمع.

#### **الفصل الخمسون نحو "محكمة

80



التصالح الوجودي"**

المحاكم التقليدية عاجزة عن فهم العدالة
التصالحية. ولذلك، يجب إنشاء **محكمة
متخصصة للعدالة التصالحية الوجودية**.

اختصاص محكمة التصالح الوجودي:

- القضايا التي يطلب فيها الطرفان المصالحة

- الجرائم غير العنيفة

- الحالات التي يُظهر فيها الجاني ندمًا صادقًا

قضاة هذه المحكمة يجب أن يكونوا **مؤهلين
نفسيًّا وأخلاقيًّا**، لا فقط قانونيًّا.

81



> **خلاصة تحليلية**: محكمة التصالح
الوجودي ليست ترفًا، بل ضرورة وجودية.

#### **الفصل الحادي والخمسون حق
التمثيل الذاتي التصالحي**

التمثيل الذاتي التصالحي لا يعني أن تتكلم، بل
أن **يُعيّن لك ممثلون مستقلون** يدافعون

عن حقك في التوبة.

آليات التمثيل الذاتي:

- مجالس مستقلة للمصالحة

82



- هيئات لحماية التائبين

- وصاة على حقوق الجناة السابقين

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التمثيل
الذاتي التصالحي هو حق أساسي للإنسان**.

> **خلاصة تحليلية**: التمثيل الذاتي
التصالحي يضمن أن تُسمع التوبة، حتى لو لم

تُنطق.

#### **الفصل الثاني والخمسون حماية
البيانات السلوكية ككيانات قانونية**

البيانات السلوكية ليست "معلومات"، بل

83



**كيانات قانونية**. فكل تصرف، كل ندم، كل
محاولة إصلاح هو جزء من وجودك التصالحي.

حماية البيانات السلوكية ككيانات قانونية تعني:

- منع **التحليل غير المشروع**

- احترام **السياق الوجودي**

- حماية **العلاقات الدلالية**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **حماية
البيانات السلوكية هي أساس الحماية

التصالحية**.

> **خلاصة تحليلية**: البيانات السلوكية

84



ككيانات قانونية تُحترم كوحدة وجودية، لا كأجزاء.

#### **الفصل الثالث والخمسون حق
الإنسان في التطور التصالحي**

التطور التصالحي ليس "تغيّرًا"، بل **حق في
أن تتغير دون أن يُحبسك ماضيك**.

حق الإنسان في التطور التصالحي يعني:

- منع **تجميد الهوية التصالحية**

- احترام **التناقض الوجودي**

- حماية **الفرص المستقبلية**

85



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التدخل
في التطور التصالحي هو اعتداء على حكمة

الإنسان**.

> **خلاصة تحليلية**: التطور التصالحي هو
حق الإنسان في أن يكون أكثر من مجموع

أخطائه.

#### **الفصل الرابع والخمسون حماية
الأطفال من التلاعب التصالحي**

حماية الأطفال ليست "رقابة"، بل **احترام
لنموهم الوجودي**. فليس من حق النظام أن

يستغل طفولتهم لدفعهم إلى الاعترافات
القسرية.

86



آليات الحماية:

- منع **الاستجواب دون حضور وليّ**

- حظر **الضغط النفسي**

- احترام **الخصوصية الوجودية**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **حماية
الأطفال من التلاعب التصالحي هي واجب

أخلاقي وقانوني**.

> **خلاصة تحليلية**: حماية الأطفال من
التلاعب التصالحي هي حماية للمستقبل

الإنساني.

87



#### **الفصل الخامس والخمسون حق
الإنسان في الهواء التصالحي النقي**

الهواء التصالحي النقي ليس "بيئة"، بل **فضاء
يخلو من الكراهية**. فليس من حق المجتمع

أن يملأ فضاء التوبة بالاتهامات والتشهير.

حق الإنسان في الهواء التصالحي النقي يعني:

- منع **الحملات الإعلامية**

- حماية **السمعة بعد التوبة**

- احترام **الزمن اللازم للإصلاح**

88



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **تلوث الهواء
التصالحي هو اعتداء على حق التوبة**.

> **خلاصة تحليلية**: الهواء التصالحي النقي
هو حق أساسي لكل تائب، ويجب أن يُحمى

كأعلى درجات الحقوق.

#### **الفصل السادس والخمسون حق
الإنسان في المياه التصالحية النقية**

المياه التصالحية النقية ليست "علاقات"، بل
**تيار ثقة خالٍ من الشكوك**. فليس من حق

المجتمع أن يشكّك في توبتك بعد أن أثبتَّها
بالأفعال.

89



حق الإنسان في المياه التصالحية النقية يعني:

- منع **التشكيك المستمر**

- حماية **العلاقات الجديدة**

- احترام **الجهود الإصلاحية**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **تلوث
المياه التصالحية هو جريمة ضد الثقة**.

> **خلاصة تحليلية**: المياه التصالحية النقية
هي شريان الثقة، ويجب أن تُحمى كأعلى

درجات الحقوق.

90



#### **الفصل السابع والخمسون حق
الإنسان في التربة التصالحية الخصبة**

التربة التصالحية الخصبة ليست "مكانًا"، بل
**بيئة تنمو فيها التوبة بحرية**. فليس من حق

المجتمع أن يزرع في تربتك بذور الشك
والكراهية.

حق الإنسان في التربة التصالحية الخصبة يعني:

- منع **التمييز بعد التوبة**

- حماية **الفرص الجديدة**

- احترام **النمو الوجودي**

91



العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **تسميم
التربة التصالحية هو جريمة ضد الإصلاح**.

> **خلاصة تحليلية**: التربة التصالحية الخصبة
هي أساس النمو الوجودي، ويجب أن تُحمى

كأعلى درجات الحقوق.

#### **الفصل الثامن والخمسون حق
الإنسان في التناغم التصالحي**

التناغم التصالحي ليس "هدوءًا"، بل **توازن
دقيق بين الجاني، الضحية، والمجتمع**. فليس

من حق أحد أن يخل بهذا التناغم لمصلحته
الآنية.

92



حق الإنسان في التناغم التصالحي يعني:

- احترام **الإيقاع الوجودي للتوبة**

- حماية **العلاقات الإنسانية**

- منع **الاستغلال العاطفي**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **التناغم
التصالحي هو جوهر العلاقة الصحية بعد

الجريمة**.

> **خلاصة تحليلية**: التناغم التصالحي هو
النظام الذي يحفظ الإنسانية، ويجب أن يُحترم

كأعلى درجات الحقوق.

93



#### **الفصل التاسع والخمسون حق
الإنسان في المستقبل التصالحي**

حق الإنسان في المستقبل التصالحي ليس
"أملًا"، بل **وعد قانوني**. فليس من حق

جيلنا أن يسرق مستقبل التائبين.

حق الإنسان في المستقبل التصالحي يعني:

- حماية **الخيارات المستقبلية**

- منع **الاستنزاف الوجودي**

- احترام **الديون التصالحية**

العدالة التصالحية الوجودية ترى أن **سرقة

94



المستقبل التصالحي هي أعلى درجات
الخيانة**.

> **خلاصة تحليلية**: حق الإنسان في
المستقبل التصالحي هو وعد للأجيال القادمة،

ويجب أن يُحترم كأعلى درجات الحقوق.

#### **الفصل الستون العدالة التصالحية
الوجودية كفن لحماية الوجود الإنساني**

العدالة التصالحية الوجودية ليست "مجموعة
قواعد"، بل **فن لحماية الوجود الإنساني**.

فليس المهم فقط "من فعل ماذا"، بل **من
يستطيع أن ينظر إلى نفسه دون خجل بعد أن

أخطأ**.

95



النظام القانوني للعدالة التصالحية الوجودية يقوم
على مبدأ واحد:

> **الإنسان غاية، حتى لو أخطأ**.

وهذا يعني:

- اعتراف التوبة كأساس للشخصية القانونية

- حماية الكرامة من الإهانة

- احترام التناقض من التوحيد القسري

- منح الإنسان حق التمثيل التصالحي

العدالة التصالحية الوجودية ليست بديلًا عن

96



القانون الجنائي التقليدي، بل **تعميق له**،
ليشمل البعد الوجودي الذي طالما غاب.

> **خلاصة نهائية**: العدالة التصالحية
الوجودية هي وعد بإعادة الإنسانية إلى قلب

العدالة الجنائية.

---

### **خاتمة الكتاب**

لقد بيّن هذا الكتاب أن العدالة الجنائية، في
عمقها الفلسفي، لم تكن يومًا مجرد نظام
لمعاقبة الجرائم، بل **درعًا لحماية الوجود

الإنساني الكامل** بعد أن تمزّق. لكن الرؤية

97



الانتقامية أوصلتنا إلى سجون ممتلئة،
ومجتمعات ممزقة، وجرائم متكررة.

العدالة التصالحية الوجودية ليست "خيالًا"، بل
**ضرورة وجودية**. ومن دون الاعتراف بهذا
الحق، يصبح القانون الجنائي نظامًا فارغًا،

يعاقب الجسد ولا يُصلح الروح.

هذا الكتاب دعوة لإعادة البناء: ليس بإضافة مواد
جديدة، بل **بإعادة تعريف جوهر العدالة

نفسها**. فلن تكون العدالة جنائية حقًّا إلا
حين تحمي الإنسان كـ**كائن قادر على

التوبة**، لا كـ**مجرم لا يُصلح**.

98



### **المراجع**

#### **مؤلفات الدكتور محمد كمال عرفه
الرخاوي**

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *القانون
المدني للعلاقات غير المادية: نحو نظام قانوني

لحماية القيم الروحية والمعنوية في العصر
الرقمي*  

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *العدالة
الروحية: نحو نظام قانوني يحمي الضمير

الإنساني في العصر الرقمي*  

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *القانون
الأخضر الوجودي: نحو نظام قانوني يحمي حق

الطبيعة في البقاء والكرامة*  

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *الكرامة

99



الرقمية: نحو نظام قانوني يحمي الوجود
الإنساني في عصر الذكاء الاصطناعي*  

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *العدالة
الوجودية: نحو فلسفة قانونية تحمي حق

الإنسان في أن يكون إنسانًا*  

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *العدالة ما
بعد البشرية: نحو نظام قانوني يحمي الإنسانية

في عصر الذكاء الاصطناعي المتقدم*  

- الدكتور محمد كمال عرفه الرخاوي. *العدالة
التصالحية الوجودية: نحو نظام جنائي يُصلح دون

أن يُهين*

#### **المراجع العامة**

  *Ricoeur, P. *Oneself as Another -

100



  *Arendt, H. *The Human Condition -

Kant, I. *Groundwork of the Metaphysics -
  *of Morals

  *Dworkin, R. *Taking Rights Seriously -

  *Nussbaum, M. C. *Frontiers of Justice -

  *Rawls, J. *A Theory of Justice -

Zehr, H. *Changing Lenses: A New Focus -
*for Crime and Justice

---

### **الفهرس التفصيلي**

101



#### **الجزء الأول: أسس العدالة التصالحية
الوجودية**

1. نقد العدالة الانتقامية: عندما يصبح العقاب
غاية في ذاته  

2. العدالة التصالحية الوجودية: عندما تكون
الإنسانية هي المعيار  

3. الجريمة ك fracture وجودي: تمزّق في
النسيج الإنساني  

4. التوبة كحق جنائي: نحو نظام يفتح باب
التوبة  

5. الغفران كواجب اجتماعي: حق الضحية في
أن تغفر  

102



6. الكرامة الجنائية: حق الجاني في أن لا
يُهان  

7. العلاقة الثلاثية: الجاني، الضحية، المجتمع —
شراكة وجودية  

8. الفقه القضائي الناشئ: أحكام تعترف بالتوبة
كسبب للإلغاء  

9. الدساتير التصالحية: من جنوب أفريقيا إلى
كندا  

10. نحو ميثاق عالمي للعدالة التصالحية
الوجودية  

11. حق التمثيل التصالحي  

12. المسؤولية التصالحية عن انتهاك الإنسانية  

103



13. حق الطمأنينة التصالحية  

14. حق التناقض التصالحي  

15. حق الصمت التصالحي  

16. حق الزمن البطيء التصالحي  

17. حق الخطأ الإنساني في العدالة الجنائية  

18. حق الوحدة الطوعية التصالحية  

19. حق الحزن التصالحي  

20. نحو نظام جنائي تصالحي وجودي  

#### **الجزء الثاني: جرائم ضد العدالة

104



التصالحية**

21. العقاب المهين كجريمة ضد الإنسانية  

22. الوصم الاجتماعي كسجن دائم  

23. إنكار حق التوبة كاستمرار للجريمة  

24. استغلال ضعف الضحية كعنف مؤسسي  

25. تحويل الجاني إلى رقم كتشويه للهوية  

26. إجبار الضحية على "القوة" كإهانة ثانية  

27. غياب الحوار بين الجاني والضحية كتفكيك
للنسيج  

28. العقوبات الجماعية كظلم منظم  

105



29. السجون كمدارس للجريمة  

30. إنكار حق النسيان كعقوبة مستمرة  

31. التمييز في العدالة كاستغلال للضعف  

32. غياب التأهيل كإهمال جنائي  

33. التشهير الإعلامي كإعدام اجتماعي  

34. غياب الدعم النفسي كإهمال وجودي  

35. التحيز القضائي كاستعمار للعدالة  

36. غياب العدالة التصالحية كاستسلام
للجريمة  

37. التمييز ضد الجرائم "الصغيرة" كاستغلال
للسلطة  

106



38. غياب الحماية للجاني بعد الإفراج كإهمال
مستمر  

39. التمييز ضد الجرائم الجنسية كإهانة
مزدوجة  

40. نحو نظام جنائي يعاقب جرائم ضد العدالة
التصالحية  

#### **الجزء الثالث: آليات الحماية
التصالحية**

41. حق التوبة الجنائية  

42. حق الغفران الاجتماعي  

43. حق الحوار التصالحي  

107



44. أوامر الحماية التصالحية  

45. الاعتذار التصالحي كجزء من العدالة  

46. الوساطة التصالحية: فضاء لإعادة بناء الثقة  

47. العقوبات الإصلاحية: خدمة مجتمعية بدل
السجن  

48. التعليم التصالحي: تنمية الضمير الجنائي  

49. الاقتصاد التصالحي: إعادة دمج الجاني في
الاقتصاد  

50. نحو "محكمة التصالح الوجودي"  

51. حق التمثيل الذاتي التصالحي  

108



52. حماية البيانات السلوكية ككيانات قانونية  

53. حق الإنسان في التطور التصالحي  

54. حماية الأطفال من التلاعب التصالحي  

55. حق الإنسان في الهواء التصالحي النقي  

56. حق الإنسان في المياه التصالحية النقية  

57. حق الإنسان في التربة التصالحية الخصبة  

58. حق الإنسان في التناغم التصالحي  

59. حق الإنسان في المستقبل التصالحي  

60. العدالة التصالحية الوجودية كفن لحماية
الوجود الإنساني  

109



---

**تم بحمد الله وتوفيقه**  

**تأليف: د. محمد كمال عرفه الرخاوي**  

**الباحث والمستشار القانوني والمحاضر
الدولي في القانون**  

**جميع الحقوق محفوظة وفقًا للاتفاقيات
الدولية لحقوق الملكية الفكرية**

110


