



رَفْخُ عِب ((رَّحِيُ (الْخِثَّرِيُّ (سِکْتِر) (الْفِرُووكِ سِی www.moswarat.com

# موافقة المبطن المخبر

سؤال وجواب حول قولهم: «أدامك الله» وما يجب من ارتباط العمل بالنية وعدم افتراق النية عن العمل لفضيلة الشيخ المحدّث المجدد محمد ناصر الدين الألباني

> - رحمه الله -أعده وشرحه عمر و عبد المنعم سليم

رَفْحُ بعبر لارَجِي کالخِتَّري لسِکنتر لانڈرز کالِفزو کر رے www.moswarat.com عبر الانجاري عبر الانجاري السكتر الاز الانودكر www.moswarat.com

# \_\_ موافقة المبطن المخبر

# يستمللة التخالي ي

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، إنه من يهده الله فلا مضل له ، ومن يُضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ، صلى الله عليه ، وعلى آله ، وصحبه ، وسلّم تسليمًا كثيرًا.

#### وبعد : . . .

فهذه رسالة لطيفة حوت جواب لفضيلة الشيخ المحدِّث المجدِّد محمد ناصر الدين الألباني - رحمه الله - لأحد الأسئلة حول حكم قول القائل: « أدامك الله ».

وقد أصل في هذا الجواب أصولاً علمية تستند إلى القواعد الشرعية المستمدة من الكتاب والسنة وفهم السلف

فيما يجب من ارتباط الظاهر بالباطن ، وأن العبرة ليست بمجرد النوايا ، بل وبالأعمال أيضًا ، فلا يُمكن الحكم على صلاح الأعمال أو فسادها بعيدًا عن النوايا ، كما لا يمكن الحكم بصلاح الأعمال – مع ظهور فسادها – بحجة صلاح النبة.

وقد علَّقت على هذا الجواب بتعليقات كشيرة جاءت كالشرح له في غالبه ، وأسميته : « موافقة المبطن المخبر ».

فأسأل الله تعالى أن يجعله خاصًا لوجهه ، وأنينفعني به وإخواني من طلاب العلم ، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

والحمدشرب العالمين

وكتب:أبوعبدالرحمن عمروعبدالمنعمسليم رَفَحُ مجر ((فرَجَلِ (الْجَرَّي) (سُلِي (وفر) ((الإووكر) www.moswarat.com

\_\_ موافقة المبطن المخبر

# يستمللة التخاليجير

قال عليه الصلاة والسلام في الحديث المعروف الذي أوله: « إنَّ الحلال بيِّن والحرام بيِّن . . » إلى آخره .

في الأخير قال: « ألا وإن في الجسد مضغة ، إذا صَلُحت صَلُح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب » (١).

(۱) أخرجه أحمد (٤ / ٢٦٩ و ٢٧٠)، والطيالسي (رقم: ٧٨٨)، والبخاري (١ / ١٩ ـ ٢ / ٣)، ومسلم (٣ / ١٢١٩)، وأبو داود ( ٣٣٢٩ و ٣٣٣٠)، والترمذي (١٢٠٥)، والنسائي (٧ / ٣١٤ ـ ٨ / ٣٢٧)، وابن ماجة ( ٣٩٨٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤ / ٣٧٠ و ٣٣٦ ـ ٥ / ١٠٥)، والبيهقي في «الحلية» (٤ / ٢٠٠ و ٣٣٦ ) من طرق: عن الشعبي، عن الكبرى» (٥ / ٢٦٤ و ٣٣٤) من طرق: عن الشعبي، عن النعمان بن بشير ـ رضي الله عنه ـ مرفوعاً به .

فأقول: لا شك أن النبي عَلَيْكَ جاء لإصلاح القلوب، ولكنه لم يأتي فقط لإصلاح القلوب، بل ولإصلاح الظواهر أيضاً.

ذلك لأن هذه الظواهر تُنبئ عن البواطن ، في ذلك يقول العلماء : « الظاهر عنوان الباطن »(١) .

وقال أبو نعيم: « صحيح ثابت من حديث الشعبي ، عن النعمان ، رواه الجم الغفير » .

(۱) وهذا ظاهر جداً مما ورد في سنته والله السيما ما يتعلق بمخالفة المشركين وأهل الكتاب في الهدي الظاهر ، موافقة لمخالفتهم في الهدي الباطن ، والأحاديث في ذلك كثيرة ، كما في الأمر بالخيضاب ، وكما في الإتزار ، وكما في إطلاق اللحى وحف الشوارب ، ونحوها ، وهناك أخبار أخرى عديدة تدل على الاهتمام بالظاهر بما ينصلح به الباطن ، كما في الأحاديث الواردة في صفة لباس الرجال ، بل هناك أحاديث في أخص من ذلك مما يتعلق بالظواهر ، منها ما يتعلق أحاديث في أخص من ذلك مما يتعلق بالظواهر ، منها ما يتعلق

<sup>=</sup> قال الترمذي : « هذا حديث حسن صحيح » .

ويقول الرسول عَلَيْكُمْ في الحديث الآخر الذي يربط فيه العصمل - وهو ظاهر للقلب وهو باطن لا يعلم ما في القلوب إلا الله عنز وجل - فيقول صلى الله عليه وآله وسلم تعبيراً عن هذه الحقيقة: « إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم ، ولا إلى أجسادكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » (١) ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » (١) ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم » (١)

= بالمصافحة، وبالحركات، وبالإشارات، ومنها ما يعضد ويُظهر شعارات الإسلام ونحوها، كما في إقامة شعائر الأعياد والجمعة ونحوها، فالأمر في ذلك واسع جداً.

فالإسلام كما اهتم بعمارة البواطن كذلك اهتم بعمارة الظواهر مما يكون له أثر قوى في عمارة البواطن أيضاً .

(۲) مسلم (٤ / ۱۹۸٦) من حدیث : أبي سعید مولي عبد الله
 ابن عامر ، عن أبي هريرة ــ رضي الله عنه ـ .

قال النووي - رحمه الله -في « شرح مسلم » ( ١٦ / ٣٣٧) : « معنى الرواية : أن الأعمال الظاهرة لا يحصل بها التقوى ،=

## \* [خطأ عبارة: « العبرة بما في القلب»] (١)

وبهذه المناسبة أقول: من الخطأ الشائع والفاحش أن يُقال في بعض المناسبات: « إن العبرة بما في القلب » (٢).

وإنما تحصل بما يقع في القلب من عظمة الله تعالى وخشيته
 ومراقبته » .

قلت: وتحصل المتقوى بالتنزام ما ورد في الشرع من أوامر أو نواه تختص بإصلاح الظاهر، إذ أن ذلك دليل على الاستسلام لأوامر الله تعالى ورسوله ونواهيهما وإن تعلَّقت بالظواهر، لأنها من أسباب عمارة البواطن وإصلاحها.

- (١) جميع العناوين الجانبية من وضع المعلِّق إتمامًا للفائدة .
- (٢) والحقيقة أن مثل هذا القول يُؤيد عقيدة الجهمية الذين يقولون : إن الإيمان متعلّق بالقلب فقط، وأنه معجرد التصدّيق، فيجعلون كل من آمن بقلبه مؤمناً، ولا تعلّق لإيمانه بالعمل.

وقد روى الخلال في « السنة » (٩٨٠) بسند صحيح عن حمدان ابن على الورَّاق ، قال : سألت أحمد ـ وذُكِر عنده المرجئة ـ =

لا ، هذا كلام ناقص ، « العبرة بما في القلب وما في العمل » ، ذلك لأن النبي عَلَيْكُمْ ذكر في الحديث السابق :

« ألا وإن في الجسد مضغة ، إذا صلّحت صلّح الجسد كله ، وإذا فسدت ، فسد الجسد كله ، ألا وهي القلب » .

فلذلك كما جاء النبي رَكِياتُهُ لإصلاح القلوب ، جاء أيضًا لإصلاح الأعمال ، بدليل تلك النصوص .

<sup>=</sup> فقلت له : إنهم يقولون : إذا عرف الرجل ربه بقلبه فهو مؤمن ، فقال : المرجئة لا تقول بهذا، بل الجهمية تقول بهذا .

قلت : ولأجل هذا المعتقد تهاونوا في الأعمال والأقوال ، حتى صدرت عنهم تهاويل منها قولهم : « إيجان إبليس كإيجان أبي بكر ، هذا قال : يارب ، وهذا قال : يارب » ، وهذا ضلال وكفر وزندقة ، وهو ما حكم به أئمة السلف عليهم .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ في « مجموع الفتاوى » ( ١٤١ / ٧ ) : « قول جهم في الإيمان قول خارج عن إجماع المسلمين قبله، بل السلف كفَّروا من يقول بقول جهم في الإيمان». =

ولا شك ولا ريب أن الأقوال من جملة الأعمال، وإذا الأمر كذلك فينبغي أن تكون أقوالنا في حدِّ ذاتها صالحة كالعمل.

وقد ورد في بعض الأخبار : « نية المرء أبلغ من عمله » ، وهو
 حديث ضعيف كما بينته في كتابي « صون الشرع الحنيف » .

فالحاصل: أنه لا يمكن الحكم بمجرد المنيَّة مع غض الطرف عن العمل ، وإلا لفتحنا أبواباً كثيرة من البدع والمحدثات والأهواء ولربما أبواباً للكفر بحجة صلاح النية ، فلا يمكن أن نعتذر عن الذي يسرق لكي يُطعم الفقراء بأن نيته حسنة ، ولا يمكن أن نعتذر عن الذي يسب الله ورسوله بحجة أنه مؤمن بالله ، بمعني أنه مصدِّق بوجود الله ، ولا يمكن أن نعتذر عمن يعتقد باعتقاد الجهمية ويدين الله بها بحجة أنه يبتغي بذلك تنزيه الله تعالى عن التجسيم .

إذًا فلابد من اعتبار ما وقر في القلب وصدَّقه العمل ، فالعمل دليل على صلاح ما في القلب أو فساده .

#### \* [شروط قبول العمل]:

وكما أنه لا يجوز لمسلم أن يأتي بعمل ثم يظهر أن هذا العمل مخالف للشرع ، فيرقعونه بحجة أن نيته طيبة ، هذا ترقيع ، ذلك لأنه لا يُشرع للعمل الطالح النية الصالحة ، أي إذا كان العمل مخالفاً للشرع، وكانت النية صالحة ، هذه النية الصالحة لا تقلب العمل الطالح المخالف للشرع إلى عمل صالح.

كما أنه على العكس من ذلك تمامًا ، لو كان العمل صالحاً ، وكانت النية فاسدة ، فهذا العمل الصالح لا يقلب النية الفاسدة فيجعلها صالحة .

ولهذا قال عليه الصلاة والسلام:

« إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى ، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها،

فهجرته إلى ما هاجر إليه » (١) .

المقصود بـ « الهجرة » هنا : هو الجهاد في سبيل الله ، في في سبيل الله ، في في عليه الصلاة والسلام : « فمن كانت هجرته » أي جهاده في سبيل الله ، فهو العمل الصالح .

« ومن كانت هجرته » : أي جهاده لأمرٍ ماديً ، كامرأة يُصيبها أو دنيا ، فحينتذ عمله يُصبح فاسداً .

وعلى هذا إذا كان لابد من أن يكون العمل صالحاً مع صلاح القلب ، وكانت الأقوال فيها من الأعمال ، فلابد من أن تكون الأقوال صالحة كالأعمال .

فوجود النية أو القصد الـصالح – كما ذكرنا آنفاً - لا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ۲۰)، والبخاري (۱/ ۵)، والبخاري (۱/ ۵)، ومسلم (۳/ ۱۰۱۵)، وأبو داود (۲۲۰۱)، والترمذي (۱۲٤۷)، والنسائي (۱/ ۵۸)، وابن ماجة (۲۲۲۷) من حديث عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ .

يجعل العمل الفاسد صالحاً ، كذلك وجود النية الصالحة لا يجعل القول الفاسد المخالف للشرع صالحاً (١) .

#### \*[الحثعلى إصلاح الأنفاظ]:

وعندنا نصوص وأحاديث كثيرة عن النبي عَلَيْكُ يتجلى فيها اهتمامه عَلَيْكُ بإصلاح الألفاظ كما اهتم بإصلاح الأعمال ، من ذلك : قوله عليه الصلاة والسلام - وهذا مبدأ عام وعظيم جداً - : « إياك وما يُعتذر منه ». (٢)

(١) فلابد لقبول العمل من شرطين أساسيين ؛

أولهما: الإخلاص، بأن يكون خالصاً لله سبحانه وتعالى، لا حظ فيه لدنيا أو لإنسان، بل لرضا الله تعالى وثوابه.

ثانيهما : أن يكون صوابًا ، أي موافقًا للشرع ، ومقتديًا فيه بالسنة النبوية الشريفة ، بعيداً عن الإحداث أو الابتداع في دين الله تعالى .

(٢) أخرجه الضياء في « المختارة » كما في « الصحيحة » (٣٥٤) من طريق : عمرو بن الضحاك ، ثنا أبي الضحاك بن =

وأوضح من هذا قوله عليه السلام:

« لا تكلمن بكلام تعتذر به عند الناس ». (١)

هذا هو التأويل، ويزيد الأمر وضوحاً ومعالجةً فعليَّةً منه عليه الصلاة والسلام لبعض الأقوال التي صدرت من بعض

وهذا سند حسن ، لحال شبيب بن بشر ، فقد وثقه ابن معين ، وليّنه أبو حاتم مع توسطه في حاله فقال : « لين الحديث، حمديثه حمديث الشيوخ» ، وأورده ابن حبان في « الشقات » ، وقال : «يُخطئ كثيرًا » ، وعمرو بن الضحاك ذكره ابن حبان في «الثقات» وقال : « مستقيم الحديث » ، وهمذا مُشعر أنه سبر حاله ، والله أعلم .

(۱) ذكره الشيخ بشواهده في « الصحيحة » ( ۱۹۱٤) ، فانظره
 هناك ، وكان قد ذكره أولاً في المجلد الأول (٤٠١) .

<sup>=</sup> مخلد، أنبأ شبيب بن بشر ، عن أنس بن مالك مرفوعًا ، بلفظ : « إِيَّاكُ وكل ما يعُتذر منه » .

الأصحاب خطأ ، فما نظر النبي عَلَيْكِيْرٌ - حينما نظر على فساد تلك الأقوال التي ستسمعون بعضها ، ما نظر – إلى صلاح قلوب قائليهـا ،وإنما توجُّه إلى إصلاح تلك الأقوال لأنه مُكلُّف من ربِّ العالمين أن ُيصلح الأعــمال والأقوال مع

#### \*[إنكارالنبي على بعض الصحابة بعض المناهى اللفظية]:

من ذلك : الحديث الذي أخرجه الإمام أحمد -رحمه الله - في « مسنده » من حديث : عبد الله بن عباس رضى

<sup>(</sup>١) وقد وردت أحاديث صحيحة في « الصحيحين » وغيرهما في إصلاح الألفاظ والأقوال ، كما عند البخاري ( ٤ / ١٨٧) من حديث أبي شريح الخـزاعي ـ رضي الله عنه ـ : عن النبي ﷺ ، قال : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليسكت ».

وعنده من حديث أبي هريرة ـ رضى الله عنه ـ مرفوعاً :

<sup>«</sup> إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبيّن فيها ، يزلُّ بها في النار أبعد ما بين المشرق ».

الله عنهما: أن النبي ﷺ كان يخطب يوماً ، فقام رجل من الصحابة فقال: ما شاء الله وشئت يا رسول الله ، فقال عليه الصلاة والسلام بشيء من الانزعاج والغضب:

« أجعلتني لله نداً ؟ قُلْ: ما شاء الله وحده » .

وفي الرواية الأخرى: «قل: ما شاء الله ثم شئت ». (۱)
ما أكثر ما نسمع الآن عدم التجاوب من كثيرٍ من
المسلمين مع هذا التوجيه النبوي الكريم في هذا الحديث ،
ذلك لأن كثيرًا من العرب المسلمين عادوا كالعجم
المسلمين، يعني: ما يعرفون لغتهم العربية ، ولا يُفرِّقون
بين قول القائل: « ما شاء الله ثم شئت » ، وبين قول
القائل: « ما شاء الله وشئت ».

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه أحمد ( ۱۸۳۹ و ۱۹۶۶ و ۲۰۲۱) ، والحيه في « تاريخ والبيه في « والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ۸ / ۱۰۵) بسند حسن من حديث ابن عباس رَفِرُهُمُنَّهُ .

ويكاد كثير من الناس حينما يقرؤون هذا الحديث أو يسمعونه لا يفهمون السر في كون الرسول غضب من ذلك الصحابي حينما قال: « ما شاء الله وشئت »، وعاد الرسول عليه السلام بالإنكار، وأصلح العبارة وقال:

« قُلْ: ما شاء الله ثم شئت ».

والفرق أن « الواو » في اللغة العربية تُفيد الجمع ، إذا قال القائل : «جاء الملك والوزير» ، معناه : جاءوا معاً .

أما إذا قال القائل: «جاء الملك ثم الوزير»، معناه: أن الملك جاء متقدماً ، ثم الوزير جاء متأخراً ، لهذا السبب أنكر الرسول صلى الله عليه وآله وسلم قول ذلك القائل: « ما شاء الله وشئت » ، لأنه قرن مشيئة النبي عليه وممعها مع مشيئة الله ، والله يقول: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاً أَن يَشَاءَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩] .

فمشيئة الله هي الغالبة ، ومشيئة عباده هي من مشيئة الله ، وبعد مشيئة الله تبارك وتعالى .

لو رجعنا إلى ذلك القائل: « ما شاء الله وشئت » ، ودقّقنا في قوله عليه السلام: « أجعلتني لله نداً » ، أي: شريكاً ، وسألناه: هل أنت تعني أن النبي عَلَيْكِ ندُّ وشريكٌ مع الله ؟ لقال: « أعوذ بالله ، أنا ما آمنت به نبياً ورسولاً إلا فراراً من الإشراك بالله تبارك وتعالى » .

مع ذلك فقد أنكر النبي ﷺ تلك اللفظة ، لأنها تُشعر بخلاف ما يُريد المتكلم .

وهنا بيت القصيد - كما يُقال - من هذه الكلمة العاجلة ؛ بيت القصيد : أن المتكلّم ذاك لا يريد أن يجعل نبيه شريكاً مع الله في الإرادة والمشيئة .

بمعنى : أنه لا يكون شيء في هذا الكون إلا بمشيشة

الله ومشيئة رسول الله ، حاشا هذا الصحابي ، بل حاشا أي مسلم أن يعني هذا الشرك الصريح، لكن اللفظ يُوهم هذا عربيًا .

من هذا القبيل أيضاً : ما جاء في حديث آخر صحيح - وفيه عبرة لن يعتبر - :

وهو أن رجلاً من أصحاب النبي كَلَيْكُ جاء صباح يوم إليه ، فقال : يا رسول الله! رأيت البارحة في المنام وأنا أمشي في طريق من طرق المدينة ، لقيت رجلاً من اليهود فقلت له في المنام : نعم القوم أنتم معشر يهود ، لولا أنكم تُشركون بالله ، فتقولون : عُزيرٌ ابن الله ، فعارضه اليهودي - في المنام أيضاً - ، وقال : نعم القوم أنتم معشر المسلمين لولا أنكم تُشركون بالله ، فتقولون : ما شاء الله وشاء محمد .

ثم مضى فلقى رجلاً من النصارى فقال: نعم القوم

أنتم معشر النصاري لولا أنكم تُشركون بالله فتقولون : عيسى ابن الله ، فعارضه النصراني بمثل ماعارضه اليهودي فقال : نعم القوم أنتم معشر المسلمين ، لولا أنكم تشركون بالله ، فتقولون : ما شاء الله وشاء محمد ، فقال عليه السلام لهذا الرجل الرائي تلك الرؤية في المنام:

« هل قصصت رُؤياك على أحد؟ ».

قال : لا ، فوقف عليه الصلاة والسلام خطيباً في أصحابه وقال ما معناه ، قال : « ما كنت أسمع أحدكم يقول: ما شاء الله وشاء محمد، فأستحيى منكم ».

يعنى : يصعب عليه أن يكشف عن خطأ هذه الكلمة منهم لعلمه بحسن طوياتهم ، لكن الآن جاء وقت البيان وقال : « لا يقولن أحدكم ما شاء الله وشاء محمد ، ولكن ليقل ما شاء الله وحده » (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في « اليوم والليلة »، وابن ماجة (۲۱۱۸)=

### \_\_ موافقة المبطن المخبر

هذا الحديث والذي قبله ، والذي قبله وقبله كل ذلك لإصلاح الألفاظ .

ولا يغتر الإنسان بقوله : « والله أنا نيتي طيّبة » .

يا أخي !! بارك الله فيك وفي نيتك الطيبة ، لكن ألا = من طريق ، ابن عيينة ، عن عبد الملك بن عمير ، عن ربعي بن حراش ، عن حذيفة مرفوعاً به .

قلت: وهذا سند ظاهره الصحة ، إلا أنه قد أُعل ، فنقل الحافظ ابن حجر في « النكت الظراف » ( تحفة الأشراف: ٣ / ٢٩) عن إبراهيم الحربي قوله في « كتاب الهجران »: «هذا وهم من ابن عيينة ، وإنما رواه ربعي بن حراش ، عن الطفيل بن عبد الله ابن سخبرة عن النبي ﷺ ».

قال الحافظ: « ثم أسنده من طريق حماد، وشعبة ، عن عبد الملك ، عن ربعى كذلك ».

قلت : أخرجه ابن ماجة (١/ ٦٨٥) من طريق : أبي عوانة عن عبد الملك ، عن ربعي ، عن الطفيل ، عن النبي ﷺ ، وهو الأصح المحفوظ ، وسنده صحيح .

تريد أن يُبارك الله في قولك الطيّبِ أيضاً ؟!! يجب أن يقترن القول الصالح كما قلنا مع العمل الصالح.

#### \*[عناية النبي ﷺ بحسن الكلام وانتقاء الألفاظ]:

لقد وصلت عناية النبي ﷺ بتوجيه المسلمين إلى إحسان الكلام بالتلفظ به إلى أمر عجيب جداً يغفل عنه جماهير المسلمين ، ألا وهو قوله عليه الصلاة والسلام:

« لا يقولن أحدكم خبثت نفسي، ولكن لَقسَت » (١).

شو معنى : لقست ؟! خبثت ، لُغةً المعنى واحد .

لكن اللفظ الخبيث خبيث في عُرف الناس ، ولذلك قد يقول بلفظة تؤدِّي نفس المعنى ، ولكن تكون اللفظة في ذاتها ألطف لفظاً وعرفًا .

<sup>(</sup>۱) البخاری (۶/ ۱۲٤)، ومسلم (۶/ ۷۲۵) من حدیث أم المؤمنین عــائشة ــ رضي الله عنهــا ــ ومن حدیث ســهل بن حنیف-رضي الله عنه ــ .

مثاله - من واقع الناس - :

بدل ما يقول الرجل: «زوجتي قالت لي كذا» ، «امرأتي قالت لي كذا» ، يقول: «قالوا لي في البيت» ، المعني واحد، ولكن بدل ما يذكر زوجته أمام رجل غريب ويخلّي الذهن يشتغل بهذه اللفظة ، يُبعد في اللفظ، ويُقرّب في التعبير والمعنى ، فيقول: «قالوا في البيت» ، هذا مثال يُقرّب كل ما سبق الكلام عليه آنفًا.

الشاهد من هذا الحديث الأخير: المسلم كما جاء في بعض الأحاديث كالسنبلة تأتي الرياح فتميل بها أحياناً يميناً

<sup>=</sup> قال النووي ـ رحمه الله ـ في « شرح مسلم »( ١٥ / ١٠):

<sup>«</sup> قال أبو عبيد وجميع أهل اللغة وغريب الحديث وغيرهم : لقست وخبثت بمعنى واحد ، وإنما كره لفظ الخبث لبشاعة الاسم ، وعلَّمهم الأدب في الألفاظ ، واستعمال حسنها وهجران خبيثها، قالوا : ومعنى لقست : غثَّت ، وقال ابن الأعرابي: معناه ضاقت».

ويساراً ، وأحياناً تستقيم ، هذا الميل كناية عن الميل مع الأهواء والشهوات .

فهنا يشعر الإنسان في هذا الميل بأن نفسه أصابها شيء من الخباثة ، فهو يريد أن يُعبِّر عنها، فلا يقول ، ولا يكون التعبير بلفظ: « خَبثَت » ، ولكن بلفظ « لَقسَت » .

إذا كان هذا شأن الإسلام في توجيه ألفاظ أتباعه حتى في الألفاظ أتباعه حتى فيما يتعلّق بنفوسهم الخبيثة (١)، فكيف يجوز للمسلم أن

<sup>(</sup>۱) على أنه لابد من التنبيه هنا على أن الإسلام قد أباح استخدام بعض الألفاظ والكلمات المستقبحة عُرفًا وشرعاً في مواطن الحاجة والضرورة ، إذا اقتضي البيان استعمالها واستخدامها ، لا سيما إذا تعلق الفعل بحد من حدود الله ، أو جلب حق - أو التسبب في ضياعه - عن إنسان .

ونَمثُل لذلك : بما عند البخاري في الحدود ( فـتح : ١٢ / ١٣٨) من حديث ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ قال :

لما أتي ماعز بن مالك النبي عَلَيْهُ قال له: «لعلك قلت أو =

يأتي بلفظة تتعلَّق بدينه ، بنبيه ، وبربه ؟!! أولى وأولى أولى وأولى ألا يكون هذا جائزاً .

قلنا آنفاً: عليه السلام كما جاء لإصلاح القلوب والأعمال فأيضاً جاء لإصلاح الأقوال، وأن النية الصالحة لا تُغني عن هذه الأمور الأخرى، وهي الأعمال والأقوال الفاسدة.

= غمزت أو نظرت ؟» ، قال : لا يا رسول الله ، قال :

« أنكتها ؟» \_ يكنى \_ قال : فعند ذلك أمر برجمه .

فاستخدم النبي عليه السلام هذه اللفظة ، وإن كانت مستقبحة في الاستخدام دفعًا لمظنة الجهل بما يوجب الحكم، وقد وقع في بعض الروايات : « لعلك لمست أو غمزت » ، ثم استخدم هذه اللفظة التي لا يختلف الناس في فهم معناها وأنها دالة على الوطء وهو ما يوجب الحكم بالرجم .

# \_\_\_\_\_ موافقة المبطن المخبر \_\_\_\_\_\_ \* [الدعاء عند قبور الصالحين والاعتذار عن هؤلاء بحسن النوايا لا يحسن]:

كشراً من الناس - مشلاً - نراهم يأتون إلى بعض القبور المنسوبة لأنبياء أو صالحين ، فيدعون عندها ، وقد يُصلُون إليها ، مع أن النبي عليه نهى عن ذلك أشد النهي فقال : « اللهم لا تجعل قبري وثنًا يُعبد » (١).

«اشتد غضب الله على قوم اتَّخذوا قبور أنبيائهم مساجد». (٢)

وله شاهد عند الحميدي (١٠٢٥) ، ومن طريقه أبو نعيم في «الحلية» (٧/ ٣١٧) ـ بسند صحيح ـ من حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ : عن النبي ﷺ ، قال : « اللهم لا تجعل قبري وثناً ، لعن الله قوماً اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود ( ٢٠٤٢) بسند حسن .

<sup>(</sup>٢) هو بهذا الملفظ عند ابن سعد (٢ / ٢ / ٣٥) من حديث عطاء بن يسار ، عن النبي ﷺ مرسلاً ، وفي أوله : « اللهم لا تجعل قبرى وثنًا يُعبد » .

وقال: « لا تجلسوا على القبور » (١).

لما فيه من إهانتها ، وهذا إكرام من الرسول للميت وهو في قبره ، لكنه بالمقابل - أيضاً - قال :

« ولا تُصلُّوا إليها » (٢).

لأن في الصلاة إليها تعظيمًا لها أكثر مما يجوز شرعاً . فنجد بعض الناس يفعلون هذه الأمور المخالفة

<sup>=</sup> وفي « الصحيحين » ( البخاري : ١ / ٨٧ ومسلم ١ / ٣٧٧) من حديث عائشة وابن عباس ـ رضي الله عنهم ـ : عن النبي عليه الله على اليهود والنصاري ، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » يُحذّر ما صنعوا.

<sup>(</sup>۱) أخــرجــه مـــــــــه (۲ / ۲٦۸) ، وأبو داود ( ۳۲۲۹) ، والتــرمذي (۱۰۵۰) ، والنســائي (۲ / ۲۷) من طريق : واثلة بن الأسقع ، عن أبي مرثد الغنوي ، عن النبي ﷺ به .

<sup>(</sup>٢) وهو تتمة الحديث الذي قبله .

للشريعة ، ونجد بالمقابل أناساً يُنكرونها ، هذه الأحاديث كأنه ما قرأها ، ولا سمعها ، أو أنه قرأها وسمعها ، ثم مر عنها - كما يُقال : - « مر الكرام » وإلا كيف يعتمد على هذه الكلمة : « دعه نيته طيبة » وهو يراه يخالف الشرع ؟!!

وقد ذكرنا آنفا أن ذاك الصحابي الذي قال للنبي رَجَالِيَّهُ: « ما شاء الله وشئت » ، ما قصد أن يجعله شريكاً ، مع ذلك أصلح له لفظه .

فمن المخالفة للشرع أن ندع الناس يُخالفون الشرع بدعوى أن قلوبهم صالحة .

علماً أننا لا نستطيع أن نكشف عن ما في القلوب ، هل هي حقيقة صالحة أم طالحة ؛ هل هي حقيقة صالحة أم طالحة ؛ هذه علمها عند ربى .

فإذا ما ربطنا آنفاً بين قوله عليه السلام:

« ألا وإن في الجسد مضغة ، إذا صلحت صلح الجسد کله »

حينئــذ نستطيع أن نجعل عــمل المسلم دالاً على ما في قلبه ، ذلك لأن الظاهر مرتبط مع الباطن ، وقد أكَّد النبي عِيَالِيَةِ هذه الحقيقة حينما كان يأمر أصحابه حينما ينهضون لعبادة الله وحده لا شريك له ، كان يقول لهم :

«لتسون صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم  $^{(1)}$ .

فإذًا الإخلال العملي بتسوية الصفوف ، يؤدي إلى الإخلال بإصلاح القلوب .

ولذلك تعجبني كلمة يقولها بعض أهل العلم دأ على بعض من ينتمون إلى التصوف بحق أو بباطل ، يقول هؤلاء العلماء رداً عليهم: «الظاهر عنوان الباطن ».

<sup>(</sup>۱) البخاري ( ۱ / ۲۳۲ ـ ۲۳۷) ، ومسلم ( ۱ / ۳۲۶) من حديث النعمان بن بشير ـ رضى الله عنه ـ .

#### \* [مايجبعلى المسلم من موافقة ظاهره لباطنه]:

لهذا يجب على المسلمين - أقول في ختام هذه الكلمة - يجب على المسلمين : أنهم قبل أن يتكلَّموا أن يزنوا كلمتهم .

فقد ابتدأنا هذا الكلام بقوله عليه الصلاة والسلام:

« لا تكلمن بكلام تعتذر به عند الناس » .

ما لازم تحكي كلام بعدين تندم عليه ، وتضطر إلى إيش ؟ إلى تأويله ، لا ، فكر ثم قل ، لذلك جاء في بعض الأثر : عقل المؤمن قبل كلامه ، وكلامه وراء عقله، وعقل المنافق بعد الكلام .

يتكلَّم ثم يُفكِّر، المسلم ليس كذلك، يُفكِّر ثم يتكلَّم، هذا كله لنفهم أن قول القائل: « أدامك الله » هذا الكلام ظاهر، لأنه لا يدوم إلا الله عز وجل، هذه عقيدة يعرفها المسلمون جميعاً.

لكن ممكن تأويلها: « أدامك الله » يعني: حياة قرَّرها ربنا لهذا البشر، مثل ما قال الرسول عليه السلام:

« أعمار أمتى ما بين الستين والسبعين » (١).

وقلُّ من يجوز ذلك .

« أدامك الله » يعنى : هذه المدة .

ليس معنى : «أدامك الله » (٢) يعني : أبقــاك الله إلى الأبد ، لأن هذه خصلة مــزية تفرد بهــا ربنا عز وجل دون خلقه ، فهو الأول والظاهر والباطن سبحانه وتعالى .

هذا الذي أردنا بيانه حول هذه الكلمة .

\* \*

- (١) وقد صححه الشيخ في « الصحيحة » (٧٥٧) .
- (٢) وهو بمنزلة الدعاء ، وقد تُحمل على : « أدامك الله على السنة أو على الخير».
  - هذا ؛ والله أعلم ، والحمد لله رب العالمين .



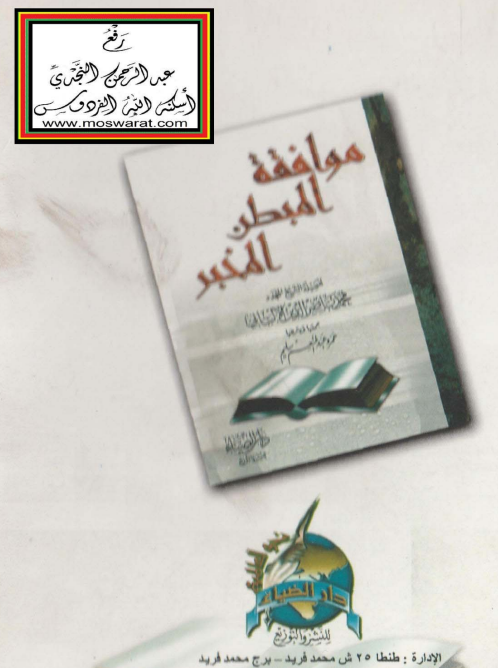
# موافقة المبطن المخبر 🚤

# الفهرس

| مقدمة المحقق                                          |
|-------------------------------------------------------|
| اهتمام النبي عَلَيْكُ بإصلاح القلوب والظواهر ٦        |
| بيان خطأ عبادة «العبرة بما في القلب»                  |
| بيان أن العبرة بما في القلب والعمل ٩                  |
| شروط قبول العمل١١                                     |
| الحث على إصلاح الألفاظ١٣                              |
| إنكار النبي عَيَّالِيَّةٌ على بعض الصحابة بعض المناهي |
| اللفظيةاللفظية.                                       |
| عناية النبي ﷺ بحسن الكلام وانتقاء الألفاظ ٢٢          |
| ترك الاعتذار عن بعض الأفعال المفضية للشرك بحجة        |
| حسن النية                                             |
| ما يجب على المسلم من موافقة الظاهر للباطن ٣٠          |
| الفهرسالفهرس                                          |
|                                                       |



#### www.moswarat.com



الإدارة: طنطا ٢٥ ش محمد فريد - برج محمد فريد الطابق السادس - تليفاكس: ٣٣،٧١٤٧ الطابق السادس - تليفاكس: ٣٠ ١٠١١ ثان الخامع الأزهر - ١٠١٨٢٦٠٨٤ الفاهرة: ٣٤ ش عوض الله - عزبة عقل المنصورة: ٣٤ ش عوض الله - عزبة عقل البريد الاليكتروني: dar\_cldia\_eg@yahoo.com