منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

مَنْ افْنَا الْمَالِيَّةِ فَكِيْلِيْ الْمَالِيَّةِ فَكِيْلِيْلِيْ الْمَالِيَّةِ فَكِيْلِيْلِيْ الْمُنْ الْمُؤْمِدُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّ

د. عَلِي لاَسِيَادِي

إمسلا*رات مؤسّسة*ا لدليل للدراسات والبحوث العقدتة

#### هويّة الإصدار

اسم الإصدار: منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

المؤلّف: د. على الأسدي

المراجعة العلميّة: المجلس العلميّ في مؤسّسة الدليل

الدعم الفنِّي: شعبة العلاقات العامّة والإعلام في مؤسّسة الدليل

- التقويم اللغوي: على گيم
- تصميم الغلاف: محمدحسن آزادگان
  - الإخراج الفنّى: فاضل السوداني
- المطبعة: دار الوارث للطباعة والنشر / كربلاء المقدّسة

الطبعة: الأولى

سنة النشر: 2019

الناشر: مؤسّسة الدليل للدراسات والبحوث العقديّة

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق الوطنيّة العراقيّة 463 لسنة 2018 حقوق الطبع والنشر محفوظةٌ لدى مؤسّسة الدليل



www.aldaleel-inst.com www.facebook.com/Aldaleel.inst





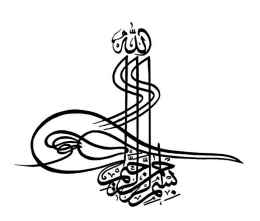
# المجتولين

| ١١    | كلمة المؤسّسة                                          |
|-------|--------------------------------------------------------|
| ١٥    | كلمة المؤسّسة                                          |
|       | الهدف الأوّل: المعرفة                                  |
| ١٧    | الهدف الثاني: العبادة                                  |
| ١٧    | الهدف الثالث: الاستخلاف                                |
| ١٩    | التوحيد أساس الوحدة الإسلاميّة                         |
| ۲۲    | التوحيد والشرك                                         |
| ۲٤    | الاختلاف بين علماء الأمة وأثره في المجتمع              |
| ۲۸ ۸۶ | المنهج المتّبع في مناقشة الآراء المطروحة من قبل الشارح |
| ۲۹    | المنهج المتّبع في تصحيح الأحاديث الواردة في الكتاب     |
|       | الفصل الأوّل : زيارة القبور (٣٥_٢٠٣)                   |
|       | زيارة القبور                                           |
| ٣٩    | المورد الأوّل: حكم زيارة القبور                        |
| ٤٠    | الجواب النقضيّ                                         |
| ٤٠    | القسم الأوّل: أقوال العلماء في زيارة القبور            |
|       | القسم الثاني: السيرة العمليّة في زيارة القبور          |
|       | الحواب الحاِّب                                         |

| المورد الثاني: حكم البناء على القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ |                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الدليل الأول: القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | A 0                                | المالية |
| الدليل الأوّل: القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                    |                                                                                                                 |
| الدليل الثاني: السنة الشريفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                    |                                                                                                                 |
| حَجَيّة حديث السلوليّ الموقوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                    | •                                                                                                               |
| مناقشة أدلّة عدم جواز البناء على القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    |                                                                                                                 |
| اقوال العلماء في جواز البناء على القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    | •                                                                                                               |
| شواهد من التاريخ في بناء القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                    |                                                                                                                 |
| المورد الثالث: شدّ الرحال إلى زيارة القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 179                                | أقوال العلماء في جواز البناء على القبور                                                                         |
| أدلّة المانعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 125                                | شواهد من التاريخ في بناء القبور                                                                                 |
| ذكر ألفاظ حديث (شدّ الرحال)  مناقشة أدلّة المانعين لشدّ الرحال  المورد الرابع: قراءة القرآن والدعاء عند القبور  العريف البدعة  الفصل الثاني : التوسّل (٢٠٥ ـ ٢٦٨)  التوسّل (٢٠٠ ـ ٢٦٨)  التوسّل في اللغة (٢٠٠ ـ ٢٠٨)  التوسّل في اللغة (٢٠٠ ـ ٢٠٠)  المورد الأوّل: التوسّل في القرآن الكريم الثني : التوسّل (٢٠٠ ـ ٢١٨)  المورد الثاني: التوسّل في الأحاديث والأخبار (٢١٨ المائفة الأولى: التوسّل بالنبيّ الأكرم الثني الطائفة الأولى: التوسّل بالنبيّ الأكرم الثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني المؤرد المئني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأكرم المثني الأنبياء أحياءً في قبورهم (١٩٠٨) | ١٤٨                                | المورد الثالث: شدّ الرحال إلى زيارة القبور                                                                      |
| مناقشة أدلّة المانعين لشدّ الرحال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 189                                | أدلّة المانعين                                                                                                  |
| المورد الرابع: قراءة القرآن والدعاء عند القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٥٤                                | ذكر ألفاظ حديث (شدّ الرحال)                                                                                     |
| المورد الرابع: قراءة القرآن والدعاء عند القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٦٢                                | مناقشة أدلّة المانعين لشدّ الرحال                                                                               |
| تعريف البدعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                    |                                                                                                                 |
| أقسام البدعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                    |                                                                                                                 |
| الفصل الثاني: التوسّل (٢٠٥ ـ ٢٦٨)  التوسّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                    |                                                                                                                 |
| التوسّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    | • 1                                                                                                             |
| التوسّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ل (۲۰۰_ ۱۲۸)                       | الفصل الثاني : التوسّ                                                                                           |
| تعريف التوسّل في اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                    |                                                                                                                 |
| أوّلًا: التوسّل في اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲۱۰                                | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                           |
| المورد الأوّل: التوسّل في القرآن الكريم المورد الثاني: التوسّل في الأحاديث والأخبار الطائفة الأولى: التوسّل بالنبيّ الأكرم الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                    |                                                                                                                 |
| المورد الأوّل: التوسّل في القرآن الكريم المورد الثاني: التوسّل في الأحاديث والأخبار الطائفة الأولى: التوسّل بالنبيّ الأكرم الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۱۱                                | ثانيًا: التوسّل في الاصطلاح                                                                                     |
| المورد الثاني: التوسّل في الأحاديث والأُخبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                    |                                                                                                                 |
| الطائفة الأولى: التوسّل بالنبيّ الأكرم ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                    | ·                                                                                                               |
| الأنبياء أحياءً في قبورهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                    |                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                    |                                                                                                                 |
| # J J <del>-                                </del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                    |                                                                                                                 |

| ٧ | المحتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | مشروعية التوسّل بالذات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | المورد الثالث: أقوال العلماء في التوسّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | المورد الرابع: نماذج من توسّل العلماء في مؤلّفاتهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | الفصل الثالث: التبرّك (٢٦٩ _ ٣٢٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | التبرّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | تعريف التبرّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | أُوّلًا: التبرّكُ في اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | ثانيًا: التبرّك في الاصطلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | التبرّك في الآيات القرآنيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | أدلّة التبرّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | الأوّل: القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | الثاني: السنّة الشريفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | (waa wey)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | الفصل الرابع : الاستغاثة بغير الله عِنْ (٣٢٧_٣٦٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | الاستغاثة بغير الله عرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | تعريف الاستغاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | أَوِّلًا: الاستغاثة في اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | ثانيًا: الاستغاثة في الاصطلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | أدلة الاستغاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | الدليل الأوّل: القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | الدليل الثاني: السنة الشريفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | الطائفة الأولى: الاستغاثة بالأنبياء يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | الطائفة الثانية: الاستغاثة بالنبيّ الأكرم محمّدٍ بَيْكُمْ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل |
|   | الطائفة الثالثة: الاستغاثة بالملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| ييد في الفكر الوهّابيّ | ٨منافيات التوح                                                                                      |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۰۸                    | الطائفة الرابعة: الاستغاثة بالإنسان                                                                 |
|                        | أقوال العلماء في الاستغاثة                                                                          |
|                        | الفصل الخامس : الشفاعة (٣٦٧ ـ ٤٣٥)                                                                  |
| ٣٦٩                    | الشفاعة                                                                                             |
| ۳۷۲                    | تعريف الشفاعة                                                                                       |
| ۳۷۲                    | أوَّلًا: الشفاعة في اللغة                                                                           |
| ۳۷۳                    | ثانيًا: الشفاعة في الاصطلاح                                                                         |
|                        | أدلّة الشفاعة                                                                                       |
| ٣٧٤                    | القسم الأوّل: القرآن الكريم                                                                         |
| ۳۸۱                    | الطائفة الأولى: الآيات التي تثبت الشفاعة بعد إذنه تعالى                                             |
| ۳۸۱                    | الطائفة الثانية: الآيات الدالة على ثبوت الشفاعة لمن ارتضي                                           |
| ۳۸۱                    | الطائفة الثالثة: الآيات الدالة على ثبوت الشفاعة بالقيدين المتقدّمين معًا                            |
| ۳۸۲                    | الطائفة الرابعة: ثبوت الشفاعة لمن شهد بالحقّ أو اتّخذ عند الرحمن عهدًا                              |
| ۳۸٤                    | الطائفة الخامسة: شفاعة النبيّ ﷺ باستغفاره للمؤمنين                                                  |
| ۳۸٦                    | القسم الثاني: السنّة الشريفة                                                                        |
| ٣٩٩                    | شفاعة النبيّ الأكرم ﷺ لعمّه أبي طالبٍ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى |
| ٤٢٥                    | الردّ على أحاّديث الضحضاح من النار                                                                  |
| ٤٢٨                    | الشفاعة لأهل الكبائر                                                                                |
| ٤٣٠                    | أقوال العلماء في الشفاعة                                                                            |
| ٤٣٣                    | الخاتمة                                                                                             |
| ٤٣٧                    | المصادر                                                                                             |



# كلمة المؤسسة

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين وصلّى الله على محمّدٍ المبعوث رحمةً للعالمين وعلى أهل بيته الهداة الميامين.

إنّ العامل الفكريّ والمنظومة العقديّة الّتي يحملها الإنسان تمثّل العامل الرئيسيّ والدافع الأساس الّذي يقف وراء كلّ الأنشطة والسلوكيّات الّتي تصدر عنه، فكان صلاح تلك المنظومة وانسجامها مع الواقع أو فسادها ومخالفتها للواقع، منعكسًا على أغلب السلوكيّات الفرديّة والاجتماعيّة للإنسان، فإمّا أن تشكّل حافزًا قويًّا يشدّه في حركته نحو السمو باتّجاه كماله المنشود، أو عاملًا يجرّه نحو التسافل والسقوط في دوّامة الفوضى والفساد الّذي لا يخلّف إلّا الاضطراب والضياع.

فالفكر العقديّ هو الرافد الّذي تتدفّق منه حياة الإنسان بكلّ صورها وأشكالها، وهو الأداة الّتي تتحكم بسلوكيّات الإنسان ومواقفه، وهو الهاجس

الّذي يؤرّقه لو لم يجد إجاباتٍ مقنعةً تمنحه الطمأنينة والاستقرار، فكأنّه المقتضي لاختيار نمط منهج الحياة، الّذي تنبثق منه جميع الدوافع نحو سلوكيّات الإنسان وممارساته الفكريّة والحياتيّة كافّةً.

وهذا ما يفسر اهتمام جميع الرسالات السماوية التي نزلت لأجل هداية الإنسان، وعنايتها الفائقة بالمجال الفكريّ العقديّ للإنسان، وامتلاء صحف أصحابها بما يؤصّل لهذا الجانب ويدفع الشبهات عنه، حيث ركزت حركاتهم الإصلاحيّة وخطاباتهم على تشكيل المنظومة العقديّة وتنميتها وحفظ نقائها من التشويه والخرافات.

ومن جهةٍ أخرى فإنّ كثيرًا من الجهلة والمفسدين يسعون دائمًا لتلويث فطرة الناس وتحريف أفكارهم؛ لأجل التسلّط عليهم فكريًّا وسياسيًّا ومصادرة مقدّراتهم، وقد استعملوا الإفساد الفكريّ والعقديّ سلاحًا لتحقيق مآربهم وأطماعهم الدنيئة، فوظفوا أدواتهم من وعاظ سلاطين، وأقلامٍ رخيصةٍ، ووسائل إعلامٍ مأجورةٍ؛ لرسم عقيدة المحكومين في ظلّ سياسة الهيمنة على الأفكار والمقدّرات، ولم يفتأوا عن استخدام سلاح التشكيك وإلقاء الشبهات في أذهان الناس حول كلّ ما يتعلّق بعقائدهم وإيمانهم، وكذا الاستفادة من الاختلافات الفكريّة، والعمل على توجيه أنظار الناس إلى نقاط الاختلاف، وتفتيت والتعمية على نقاط الاشتراك؛ لإذكاء الفتن بين الأطراف المتخالفة، وتفتيت وحدتهم، وكسر شوكتهم، وإضعاف عزيمتهم؛ من أجل السيطرة على مشاعرهم والتحكم في مواقفهم، وإخضاعهم لسلطتهم.

من هنا ينبغي لنا بوصفنا متصدّين للشأن الفكريّ الدينيّ أن نعطي هذا

العامل اهتمامًا كبيرًا، وأن يكون في أعلى سلّم أولويّاتنا ومشاريعنا الفكريّة الّي نسعى لتنفيذها؛ لنتمكن من ترسيخ ما نعتقد بأحقّيّته (العقيدة الإسلاميّة وفق رؤية مدرسة أهل البيت اليّه الامتداد الطبيعيّ لنبيّ الإسلام محمّد المُويّة معاصرة رصينة، تتناسب ينبغي أن نجتهد في طرح هذه الرؤية ضمن صياغة معاصرة رصينة، تتناسب ومستوى عراقة مدرسة أهل البيت الميّه وأصالتها، مستفيدين من معطيات العقل، والنصوص الدينيّة المعتبرة.

ولأجل ذلك جاء مشروع مؤسّسة الدليل للدراسات والبحوث العقديّة التابعة للعتبة الحسينيّة المقدّسة؛ ليلبّي قدرًا من الحاجة الملحّة لوجود مؤسّساتٍ تخصصيّةٍ تعمل على الجانب الفكريّ العقديّ، وليحمل على عاتقه مسؤوليّة تأصيل لهذا الجانب والتصدّي لدفع الشبهات، والتأكيد على العقائد الحقّة بالوسائل والإمكانيّات المتاحة؛ وذلك للمساهمة في سدّ الفراغ الفكريّ العقديّ الذي يعاني منه المجتمع.

وكان من استراتيجيّات المؤسّسة المعتمدة في تحقيق أهدافها كتابة البحوث التخصّصيّة التأصيليّة والنقديّة، وردّ الشبهات في مختلف المواضيع العقديّة، وبالخصوص تلك الّتي تهمّ الساحة الفكريّة بنحو فعليٍّ.

ولمّا كان فكر ابن تيمية ومحمّد بن عبد الوهّاب الأصلَ والمتّكأُ لأفكار أكثر المذاهب والحركات المنحرفة الّتي كفرّت المسلمين وأباحت دماءهم وأموالهم، والّتي لا زالت تعمل على تمزيق وحدة المسلمين، وفتّ عضدهم في هذا الزمن الصعب؛ قرّر المجلس العلميّ في المؤسّسة التوجّه إلى كتابة

مجموعةٍ من الكتب والبحوث النقديّة للهذا الفكر المنحرف عن واقع الفكر الإسلاميّ الأصيل ونهجه القويم.

وكان من بينها لهذا الكتاب الذي بين أيديكم، والمستى (منافيات التوحيد في الفكر الوهابيّ)، والذي قام بتدوينه مشكورًا الدكتور علي الأسدي، وهو عبارةً عن دراسةٍ نقديّةٍ لأهمّ الموضوعات الّتي تعرّض لها كتاب (القول المفيد على كتاب التوحيد) لمحمّد بن صالح العثيمين، الّذي يُعدّ من أهمّ شروح كتاب (التوحيد) لمحمّد بن عبد الوهّاب، والّذي نُشر في الأوساط الفكريّة والدينيّة، ويُعدّ أهمّ كتابٍ اعتمد عليه الفكر السلفيّ في الوقت الحاضر، وهو ما يعكس صورةً مشوّهةً عن الفكر الإسلاميّ في تلك الأوساط ودعوتها لتبني هذا الفكر المنحرف. ولأجل أن تكون الدراسة موضوعيّةً أكثر، فقد كان النقد موجهًا في لهذا الكتاب إلى شرح كتاب التوحيد.

ختامًا تتقدّم مؤسّسة الدليل للدراسات والبحوث العقديّة بوافر الشكر والامتنان إلى مسؤول وحدة الفكر المذهبيّ الدكتور على الأسدي؛ لما بذله من جهدٍ مميّزٍ في تدوين هذا الكتاب القيّم، وكلّ من ساهم في إخراجه، سائلين الله العليّ القدير له دوام التقدّم والتوفيق.

# عُرِينًا

الحمد لله الذي جعل أوّل الدين في معرفته، وأرسل الأنبياء بلطفه ومنته، وأسلك طرق النجاة لخلقه وأهل عبادته، واستتر عن خلقه استتار قوّةٍ واقتدارٍ، وهو الأقرب إليهم من حبل الوريد ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (١)، فكان رحمانًا بخلقه وبالمؤمنين رؤوفًا رحيمًا، وبعد.

قد يتصوّر الإنسان للحظةٍ أنّه خُلِق في هذه الدنيا بلا فائدةٍ، فلا هدف له ولا غاية، وهذا التصوّر الخاطئ قد أخذ مأخذه في الفترة الأخيرة، خصوصًا بعد الهجمة الشرسة من أعداء الدين، والمتربّصين بالمسلمين، سواءً من الخارج أو من داخل البيت الإسلاميّ، والهدف من ذلك هو إبعاد المسلمين عن دينهم، وتشتيت أفكارهم، وبالتالي إضعاف المجتمعات الإسلاميّة والسيطرة عليها بكلّ يسرٍ وسهولةٍ، وإخضاعها الى منهجهم المنحرف القاصر عن الوصول بالإنسان الى مراتب الكمال، وهذا خطأً واضحٌ وذنبُ لا يغتفر؛ فالله \_ تعالى \_ هو علّة الوجود، وهو المدبّر للأمور، وبيده بقاء الإنسان فالله \_ تعالى \_ هو علّة الوجود، وهو المدبّر للأمور، وبيده بقاء الإنسان

(۱) سورة ق: ١٦.

وفناؤه، فمهما صنع الإنسان، ومهما بلغ فهو لا يخرج عن نطاق قدرته تعالى، ولا يتعدّى حدود مصيره، فهو بين مرحلتين يتّصف كلَّ منهما بالضعف هما: مرحلة الوجود ومرحلة البقاء، والإنسان في كلِّ منهما فقيرُ ومحتاجُ إلى غيره؛ فمن غير الصحيح نفي الغاية والهدف من خلق الإنسان؛ لأنّ الله \_ تعالى \_ بمقتضى كونه حكيمًا لا يصدر منه العبثيّة الفاقدة للغاية والهدف، وقد نفى القرآن الكريم لهذا الادّعاء \_ في عدم وجود الهدف والغاية من خلقهم \_ فقال تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا﴾ وقد شخص الله \_ سبحانه وتعالى \_ الأهداف من خلق الإنسان:

## الهدف الأوّل: المعرفة

عن النبيّ الأكرم اللهُ حكايةً عن ربّه \_ كما في الحديث القدسيّ \_ أنّه قال: «كنت كنزًا مخفيًّا فأحببت أن أعرف، فخلقت الخلق لأعرف» (٢٠).

يعد الإنسان من أشرف الموجودات في لهذا العالم؛ لكونه مخلوقًا لمعرفة الله \_ تعالى \_ الّتي هي أرقى المطلوبات، وأسمى المرغوبات، وقد خصّه الله بالعقل الذي به يستطيع أن يدرك المعقولات، ويميّز بين حقائق الموجودات، ومن الواضح أنّ لهذا لا يتمّ دون الاطّلاع على المقدّمات النظريّة المستندة إلى

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ، ج٧: ص ٤٥٣.

المقدّمة .........

القضايا الضروريّة الّتي توصله إلى المطلوب، وتحقيق ما جاء به، وواضحُ أنّ كلّ فردٍ لا يستقلّ بتحصيل معارفه بنفسه من دون معينٍ ومساعدٍ له من نوعه؛ ولهذا دعت الحاجة إلى نصب دلائل تساعده في التوصل إلى المعرفة (۱۱) فبالمعرفة يستطيع الإنسان أن يتخطّى العقبات، وأن يتجاوز المنعات؛ ليرتقي بها الى مراتب التكامل الّذي خُطّ لمسيرته وأصبح منهجًا لرقيّه.

## الهدف الثاني: العبادة

قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٢).

تعد العبادة هدفًا أساسيًّا من هذا الخلق؛ لأنها تستبطن الطاعة المطلقة لربّ الأرباب الّتي من خلالها يستطيع الإنسان أن يتواصل مع الباري، بامتثال أوامره والسير على وفق منهجه الّذي رسمه لبني البشر؛ ليصل بذلك الى مراتب الكمال الّذي أريد منه أن يصل إليها.

#### الهدف الثالث: الاستخلاف

من الملاحظ أنّ الله قد حدّد المسؤولية وعنون الغاية والهدف من إيجاد لهذا الإنسان في لهذه الأرض قبل أن يخلق الخلق فقد قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ

<sup>(</sup>١) انظر: الآمديّ، عليّ بن أبي عليٍّ، الإحكام في أصول الأحكام، ج ١: ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٥٦.

رَبُّكَ لِلْمَلائِكةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١). حيث أريد لمنهج السماء ومبدإ العدل أن يصبح دستورًا يطبّق على هذه المعمورة؛ لتشعّ القيم العليا من خلاله وتنتشر، ويعيش في ظلّها أبناء البشر، وتكتمل المسيرة الإصلاحيّة المقدّرة لهذه الأرض بواسطة الإنسان الّذي يعدّ من أفضل مخلوقات الله تعالى. وبالرغم من كلّ السلبيّات الَّتي يمكن أن تواجه الإنسان في هذه المسيرة، والمنعطفات الَّتي تعصف به فإنّه أبي إلّا أن يحمل الأمانة الّتي وكّلت به فقد قال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾(١). ولِعِظَم هٰذه الأمانة وثقلها من جهةٍ، وجهل الإنسان من جهةٍ أخرى؛ أصبح من الضروريّ أن تُنصَب له الدلائل ويوجّه إلى الطريق الصحيح، وأن يعان على الوصول بالأمانة إلى غايتها، فأرسل الله \_ تعالى \_ لطفًا منه الأنبياء والرسل، ونصّب الأوصياء لغرض تحقيق كلّ الأهداف المرجوّة، وكان خاتمهم وأفضلهم النبيّ المصطفى محمّد بن الرسائل وكتابه جامعًا لما سبقه من الكتب والصحف، فبعثه إلى الأمّة المرحومة الَّتي جعلها خير الأمم: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٧٢.

بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللّهِ (۱). واصطفاها من دون كلّ خلقه أمّة وسطًا، وليكونوا شهداء على الناس: ﴿ وَكَذٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمّّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهدَاءَ عَلَى التّاسِ (۱) ، إلّا أنّ الأهواء والرغبات قد مرّقت هذه الأمّة فشتّتت كلمتها، وأصبح الاقتتال شاغلهم الأوّل، والتكفير عنوانهم الأمثل، خصوصًا في الآونة الأخيرة بعد خروج تلك الجماعة الّتي تدّعي القيّوميّة على الدين الحنيف، وتحصر الشريعة بمنهجها، فمزّقت أوصال المُمّة، وكفّرت جميع مذاهبها، وقتلت أبناء الإسلام، واستحلّت الحرام، فأبدلت يسر الدين للناس عسّرًا، وفرّقت أبناء الإسلام عوض توحيدهم، فأفسدتهم وكان المطلوب إصلاحهم، فعادت الجاهليّة الأولى في زماننا، وترك فأفسدتهم وكان المطلوب إصلاحهم، فعادت الجاهليّة الأولى في زماننا، وترك الناس هدف وجودهم وغايته \_ الّذي هو الاستخلاف القائم على الإصلاح \_ وتوجّهوا الى مكامن الانحطاط والتسافل، متناسين أنّ وراء ذلك حسابًا ومن بعده عقابًا وعذابًا.

#### التوحيد أساس الوحدة الإسلاميّة

يشكّل التوحيد الركن الأساس الذي بني عليه كلّ شيءٍ؛ لأنّه يمثّل المنهج الذي تسقط أمامه جميع التحدّيات، وترفع عن كاهل الإنسان أصعب

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٤٣.

العقبات، بل يعد التوحيد هو المسار الذي من خلاله يستطيع الإنسان أن يكمل مسيرته الإصلاحية، وأن يصل إلى مراتب الكمال المنشود، وما من شيءٍ في لهذا الكون إلّا ويشهد على وحدانيّة الله تعالى:

# وفي كلّ شيءٍ له آيةً تدلّ على أنّه الواحد(١)

وقد ذكر الله \_ تعالى \_ في محكم آيات كتابه الكريم التوحيد في أكثر من آية، بل وشهد لنفسه بذلك فقال تعالى: ﴿شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلّا هُوَ الْعَزِيرُ الْحُكِيمُ ﴾ (١). وقد وَالْمَلَائِكةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلٰهَ إِلّا هُوَ الْعَزِيرُ الْحُكِيمُ ﴾ (١). وقد جعل التوحيد رمزًا لوحدة الأديان جمعاء ومنهجًا للعلوّ والتسامي، فقد قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْبُدَ إِلّا الله وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا ﴾ (١). فإذا كان الحرص الإلهيّ على توحيد أهل الشرائع، فحريُّ بأهل الشريعة الواحدة أن تحتّ الخطى على طريق الوحدة بين أبنائها، وأن تجمع الشتات منهم لتعيد الهيبة للأمّة، إلّا أنّ الفهم الخاطئ للتوحيد من وأن تجمع الشتات منهم لتعيد الهيبة للأمّة، إلّا أنّ الفهم الخاطئ للتوحيد من قبل بعض مَن يدعي الإسلام، والإمكانات الهائلة الّتي يمتلكونها، وما يصرف من الأموال لتفرقة المسلمين، قد أوقعت أبناء لهذه الأمّة في مواجهة بعضهم البعض، وهو ما حرصت عليه دوائر بعضهم البعض، وهو ما حرصت عليه دوائر

<sup>(</sup>١) الثعلبيّ، أحمد بن محمّدٍ، تفسير الثعلبيّ، ج٣: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: ٦٤.

الاستكبار وأعداء الدين، وقد شعر أهل لهذا الدين بخطورة الحال وجهالة المآل، في أنّ المسلمين يعيشون ومنذ فترةٍ طويلةٍ حالة من التجزئة والتشتّت أذهبت بريحهم وتسلّطت عليهم أعداؤهم، حتى أصبحت مسألة توحيد المجتمع الاسلاميّ هدفًا بعيدَ المنال في أنظار البعض، أو ضربًا من الخيال؛ نظرًا لما آلت إليه أحوال المسلمين من الفرقة والتمزّق، الأمر الّذي يجعل لمّ الشمل قضيّةً صعبةً، وهو ما دفع الكثير من الناس إلى اليأس والاستسلام للواقع المؤلم الَّذي تمرّ به الأمّة، ولهذا ما يزيد الجرح اتّساعًا؛ ولذلك شمّر العلماء الأفذاذ من هذه الأمة عن سواعدهم للتصدّي لحالة التمزّق والاختلاف الّذي يمرّ به المجتمع الإسلاميّ والعمل على تأصيل الوحدة بين أبنائه؛ لأنّ الوحدة بين المسلمين مطلبُّ يقصده المخلصون وتهفو إليه كلّ قلوب المؤمنين بدينهم وبربّهم، وهو هدفُّ يسعى إلى تحقيقه جميع الدعاة والمصلحين على مرّ التاريخ، فالوحدة الإسلاميّة تجعل الشعوب الإسلاميّة كالجسد الواحد والبنيان المرصوص الَّذي لا يستطيع أحد من اختراقه، ولا يمكن الشكّ في عظمة لهذا الهدف وأهمّيّته العقليّة والتشريعيّة، فكلّ ما دعا إليه الإسلام من عزّةٍ ومنعةٍ وتقويةٍ لشوكة المسلمين إنّما يتحقّق في ظلّ الوحدة، وقد نذر لهؤلاء المخلصون أنفسهم للتقريب بين المذاهب، وكرّسوا جهودهم لتضميد هذا الجُرح، فانطلق هؤلاء على أساس الإحساس بالمسؤوليّة والشعور بالتكليف الشرعيّ، والحرص على وحدة الصفّ؛ تحقيقًا للهدف القرآنيّ الَّذي أكّد على مفهوم الوحدة الإسلاميّة المرتبط بالتوحيد، موضّحًا لذٰلك بأروع صورةٍ وأجملها من خلال قوله تعالى: ﴿إِنَّ هٰذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ (۱)، وقد أبدى الشارع المقدس حرصه الشديد على التمسّك بالتوحيد والاعتصام بحبل الله المتين؛ لأنّه المنجي والمخلّص من تبعات التفرقة فقال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ (۱)، فإذا كان الله \_ تعالى \_ قد أمرهم بما فيه صلاح حالهم في فيه صلاح أنفسهم لأخراهم، فهو يعني أمرهم بما فيه صلاح حالهم في دنياهم أيضًا، وذلك من خلال الاجتماع على هذا الدين وعدم التفرّق؛ ليكتسبوا باتّحادهم قوّةً ونماءً؛ لأنّنا بأمسّ الحاجة إلى الأمّة الواحدة القادرة على التعايش والتكيّف فيما بين أبنائها؛ إذ إنّ التعايش يمثّل شكلًا من أشكال التكافل والتضامن والتعاون بين المسلمين الّذين يجمعهم قاسم الدّين الواحد والرسالة الواحدة، ولا بدّ من تفعيل هذا المفهوم على أرض الواقع، وإن اختلفنا في بعض الجزئيّات الّتي لا تؤثّر في الوصول إلى الأهداف الكبرى الجامعة لشمل المسلمين على كلمة التوحيد.

## التوحيد والشرك

حرص القرآن الكريم على إظهار التوحيد في الكثير من آياته، وركّز على بيانه بصورةٍ جليّةٍ، هدفه الأساس هو إرجاع الأمّة إلى العلّة الموجدة لهذا الكون، والمدبّر الحقيقيّ له؛ حتى لا يتبع أبناء الأمّة السبل فيتفرّقوا عن

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٠٣.

المقدّمة ......

سبيله، بل إنّ العقل والفطرة السليمة تقرُّ بوحدانيّة العلّة والموجد، فكلّ ما في لهذا الكون من النظم والإبداع والخلق والتقدير يدلُّ على أنَّ الخالق المدبّر والمهيمن على هٰذا كلُّه واحدُّ؛ لأنَّ التعدُّد يقتضي الاختلاف والتباين، وبما أنّ كلّ ما في لهذا الوجود يشير إلى الوحدة والترابط، فهو دليلٌ على وحدانيّة الخالق، سواءٌ كان على مستوى الذات أو الأفعال، بل إنّ الإحياء والإماتة علَّتها واحدةُّ أيضًا، إذن فالإيمان بوحدانيّة الخالق ذاتًا وأفعالًا، واستقلاله في كلّ ذلك هو أساس التوحيد وأصله، وخلاف ذلك يعدّ شركًا، فمقتضى التمييز إذن بين التوحيد والشرك هو استقلاليّة الموجد والفاعل في كلّ شيءٍ، ولْكنّنا نجد بعض الآيات القرآنيّة وهي تنسب الإيجاد والتدبير لبعض الموجودات، مع أنّها من فعل الخالق والمدبّر لهذا الكون، كما في الحكاية عن قول نيّ الله عيسي ابن مريم عَلَيْكِ إِهِ، قال تعالى: ﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللهِ ﴾(١)، وقوله تعالى: ﴿فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا ﴾(٢). فالخلق والإبراء والإحياء والإماتة والتدبير قد نسبت لغير الله تعالى (٣)، فهل هذا شرك قد جوّزه القرآن الكريم - حاشاه -أو أنّ هنالك نكتةً أراد الكتاب العزيز أن يظهرها وينبّه الناس عليها؟

(١) سورة آل عمران: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النازعات: ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ١: ص ٢٨١؛ الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ١: ص ٥٥ الحديث ٨٨؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٤٢، الحديث ١٣٥٥؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، سنن البيهقيّ، ج ١: ص ٣٣٩.

فصحيح أنّ كلّ شيءٍ في هذا الكون علّته الرئيسة وعلى نحو الاستقلال هي الله تعالى، وهذا هو عين التوحيد وأساسه، ولكن لو صدرت هذه الأفعال من غير الله تعالى بنحو الأذن والتبعيّة له فهي لا تدخل في مضان الشرك، بل هي في التوحيد وفي طوله. إذن فعلى هذا أصبح الميزان للتوحيد الصحيح هو الإيمان بأنّ إله هذا الكون وخالقه والفاعل والمدبّر له بالذات وعلى نحو الاستقلال هو الله تعالى، والموجد والفاعل إذا كان غير الله تعالى، فإن كان بالإذن والتبع له تعالى، فهو في عين التوحيد، وإن كان على نحو الاستقلال وبالذات فهو الشرك عينه، وهذا هو الميزان الحقيقيّ للتوحيد والشرك.

### الاختلاف بين علماء الأمة وأثره في المجتمع

لا شكّ أنّ الاختلاف بين المدارس يقتضي التمايز بين مناهجها، ولهذا يعني أنّ هنالك أكثر من منهج مطبّق على الساحة الإسلاميّة، وهو مستلزمً لاختلاف آراء العلماء في لهذه الأمة، ولكنّ لهذا لا يعني التقاطع بينهم؛ لأنّ الاختلاف في بعض الموارد يكون مقبولًا، خصوصًا إذا كان في المقدّمات الّتي توصل إلى الحكم الشرعيّ وإلى القواعد والقوانين، ففي لهذه الحالة يكون الاختلاف بين العلماء في الآراء والأقوال مسموحًا به، وكذلك الاختلاف في الهمّة والعزيمة لتحصيل العلوم (۱)، فكلّ ذلك لا يضرّ الأمّة في رقيّها

<sup>(</sup>١) انظر: الإيجيّ، عبد الرحمٰن بن أحمد، المواقف، ج ١: ص ٢٢. وإن كان لهذا القول يخالف ما ذهبت إليه مدرسة أهل البيت المَهَالله، من تفسير معنى الاختلاف؛ لأنّه يعني الاختلاف

وتكاملها، بل يكون عاملًا مساعدًا في بناء مواطن قدرتها وقوتها وتقدّمها، وإثراء الساحة الإسلاميّة بمختلف العلوم، ورفدها بالقواعد والقوانين الّتي تستند إليها الأمّة في بناء كيانها وتطوّرها، خصوصًا إذا كان هذا التباين بينهم مبنيًّا على أسسِ صحيحةٍ ووفق مناهج علميّةٍ واجتهاديّةٍ منضبطةٍ، ومناشئ عقلائيّةٍ واضحةٍ؛ لأنّ كلّ ذلك يصبّ في مصلحة أبناء الأمّة ويطلعهم على سعة آفاق هذه الشريعة الغرّاء، وخلاف ذلك سيشكل الاختلاف عاملًا أساسيًّا في تفرقة المجتمع وتجزئته، بل في تناحره وتقاتله، وستكون الأمّة في موضع الضعف والاستهداف من قبل الأعداء الحقيقيّين المتربّصين بها، وهذا ما نشاهده اليوم في أمّتنا، فما تمرّ به الأمّة الإسلاميّة من ضعفٍ وتمرّقٍ وقتلٍ وتشريدٍ ناشئٌ من تسلّط بعض الجماعات الّتي ترتدي لباس الإسلام، وتدّعي اتباعها للسلف، وتريد السيطرة بالقوّة والعنف أو بالمال على كلّ مراكز القرار السياسيّ والدينيّ في الأمّة، وتفسّر الدين على ضوء ما تحمله من خلفيّات، فتدفع بأبناء المجتمع الإسلاميّ لتبيّي ما تحمله من أفكار وفتاوى لا تمتّ إلى الإسلام بصلةٍ؛ وتخالف أيضًا ما ما تحمله من أفكار وفتاوى لا تمتّ إلى الإسلام بصلةٍ؛ وتخالف أيضًا ما ما تحمله من أفكار وفتاوى لا تمتّ إلى الإسلام بصلةٍ؛ وتخالف أيضًا ما ما تحمله من أفكار وفتاوى لا تمتّ إلى الإسلام بصلةٍ؛ وتخالف أيضًا ما ما تحمله من أفكار وفتاوى لا تمتّ إلى الإسلام بصلةٍ؛ وتخالف أيضًا ما

من البلدان والاختلاف إليه \_ ذهابًا وإيابًا لأخذ الأحكام والمعارف منه \_ ؛ كما في الحديث عن أبي عبد الله الصادق عليه عندما سأله أحد أصحابه عن هذا الحديث فقال: «... يختلفوا إليه فيتعلموا ثمّ يرجعوا إلى قومهم فيعلموهم، إنّما أراد اختلافهم من البلدان لا اختلافًا في دين الله، إنّما الدين واحدًّ، إنّما الدين واحدًّ، إنّما الدين عليًّ، علل الشرايع، ج ١: ص ٨٥ الباب ٧٩ الحديث ٤].

تتبنّاه جميع المذاهب الإسلاميّة؛ لغرض بناء جيل من أدعياء العلم الّذين يرتبطون بسياسة السلطان مباشرةً، وضخّ السموم بين أبناء المجتمع الإسلاميّ؛ ولهذا نجد أنّ الكثير من علماء المذاهب الإسلاميّة قد تصدّوا لهذه الأفكار والفتاوي، وألَّفوا المؤلَّفات في ردِّها؛ دفعًا لمخاطرها، ولبيان الصحيح من السقيم فيها؛ لغرض إرجاع الأمّة إلى طريقها الصحيح؛ لتنهل من مناهله الرويّة، وتنعم بنعمة الإسلام المحمّديّ الأصيل، وما لهذا الكتاب إِلَّا واحدُّ من تلك الكتب الَّتي تهدف إلى بيان الحقيقة وإظهارها، وهو في الحقيقة تسليط الضوء على كتاب (القول المفيد على كتاب التوحيد) للشيخ محمّد بن صالح العثيمين الّذي شرح فيه (كتاب التوحيد) لمحمّد بن عبد الوهّاب، وبيان بعض الموارد الّتي خالف فيها صاحب لهذا الكتاب جمهور المسلمين، وأجبنا عليها؛ لتكتمل الصورة للقارئ الكريم في أنّ هنالك الكثير من المطالب المشتركة بين المذاهب الإسلاميّة، إلَّا أنّ علماء السلفيّة قد ركّزوا على بعض الموارد على أنّها موارد أختلاف لإظهار التباين بين تلك المذاهب، وقد تبنّينا في طرح المطالب جانب الحياد العلميّ والمذهبيّ، واكتفينا بما يتبنّاه علماء مدرسة العامّة، فكلّ ما في هٰذا الكتاب هو على وفق متبنياتهم ومنهجهم، وقد أحصينا بعض موارد الخلاف في لهذا الكتاب فأجملناها في عدّة فصول هي:

الفصل الأوّل: زيارة القبور

الفصل الثاني: التوسّل

الفصل الثالث: التبرّك

المقدّمة ......

الفصل الرابع: الاستغاثة الفصل الخامس: الشفاعة

وسوف نتناول كلّ موضوع من هذه الموضوعات على جانبٍ من الحياديّة العلميّة الّتي يبتغيها القارئ الكريم. وعلى طبق المنهج المتبع في مدرسة فقهاء العامّة، وقد حاولنا بحثها على وفق الأدلّة القرآنيّة والحديثيّة، وكذلك الإجماع لإثبات الصحيح منها، وبيان خطإ المنهج الّذي كان يتبعه الشارح ومن سار على طريقته ومنهجه، وقد بذلنا غاية جهدنا في الالتزام بالنقل العلميّ الدقيق، إلّا في بعض الجوانب الّتي جئنا بها على الوجه الصحيح، وإن كانت مخالفةً لما هو موجودٌ في العبارات المنقولة، مثل الإتيان بالصلاة التامّة بدل البتراء بعد ذكر النبيّ الأعظم المناهم المنبيّ المناهج المتبع عند فقهاء من الأنبياء أو أيّ أحدٍ من أهل بيت النبيّ الشاهج المتبع عند فقهاء بتصحيح كلّ الأحاديث الواردة في هذا الموضوع وفق المنهج المتبع عند فقهاء العامّة وفي مدارسهم؛ ولهذا كان علينا توضيح المنهج الذي اعتمدناه في مناقشة الشارح، وكذلك في تصحيح الأحاديث الواردة في هذا البحث.

<sup>(</sup>۱) ذِكرُنا للصلاة التامّة في هذا البحث إنّما هو تقيّدٌ بما ورد عن النبيّ الأكرم الله في أن يكون ذكره مع ذكر آله الأطهار، وهو الوارد في أحاديث الصلاة عليه. [انظر: البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٤: ص ١١٨؛ ج ٦: ص ٢٧؛ ج ٧: ص ١٥٦؛ النيشابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٢: ص ٢٦؛ الداريّ، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الداريّ، ج ١: ص ٣١٠]

### المنهج المتبع في مناقشة الأراء المطروحة من قبل الشارح

يعدّ كتاب (القول المفيد على كتاب التوحيد) للشيخ محمّد بن صالحٍ العثيمين من الكتب المهمّة في الفكر السلفيّ؛ لأنّه شرحٌ لكتاب (التوحيد) الّذي كتبه مؤسّس الحركة الوهّابيّة محمّد بن عبد الوهّاب. ونظرًا لسعة انتشاره واعتماد أصحاب لهذا الفكر في نشر منهجهم على ضوء ما يتضمّنه هٰذا الكتاب؛ فقد وفّقنا الله \_ تعالى \_ للردّ على بعض الموضوعات المطروحة في مضانّ ما تناوله الشارح في لهذا الكتاب. وبما أنّ الفكر السلفيّ يعتمد بالدرجة الأولى على المنهج الروائيّ والتفسيريّ للآيات القرآنيّة في تأصيل معتقداتهم، والطعن في معتقدات المذاهب الأخرى، فقد حاولنا السير على المنهج نفسه بالاعتماد على المنهج الروائي، والاستدلال بالآيات القرآنيّة في إثبات خطإ منهجهم وعدم صحّة معتقدهم وطريقتهم وبيان الصحيح من القول فيه؛ ولهذا فقد قمنا بترتيب المناقشة بدءًا بذكر قول الشارح، ثمّ الجواب عليه من خلال الآيات القرآنيّة والأحاديث الّتي تدلّ على خلاف ما يتّبعونه، وبعده نلحقها بأقوال العلماء المختلفة الدالّة على الصواب من القول، وكذلك نقل الإجماع الّذي صرّح به العلماء في خصوص بعض المطالب. والشيء الّذي لا بدّ من الإشارة إليه هو أنّ جميع ما في لهذا الكتاب من الردود والأحاديث والأقوال، إنّما أخذناها من كتب علماء مدرسة العامّة، ولم نذكر شيئًا ممّا هو في مدرسة علماء أهل البيت عَلَيْكُم ، والغرض من ذٰلك هو إظهار أنّ المتبنّى عند علماء مدرسة العامّة لم يختلف عمّا هو عند علماء مدرسة أهل البيت المَينالا ، مع التأكيد على تقارب الآراء بين

المقدّمة ......

علماء المذاهب الإسلامية، وإنّ القول بوجود الخلاف بين علماء المدرستين إنّما هدفه هو تفرقة الأمّة وإضعافها خدمةً لأعداء الدين والمسلمين.

# المنهج المتّبع في تصحيح الأحاديث الواردة في الكتاب

إنّ تصحيح الأحاديث الواردة في لهذا الكتاب لم يكن على ضوء ما نتبنّاه في مدرستنا مدرسة أهل البيت عليه الله البيت عليه الله على مدرسة أهل السنّة والجماعة من مناهج تصحيحيّة أو من طرقٍ متّبعة في توثيق الرجال؛ ولهذا حاولنا إجمال المنهج الّذي اتّبعناه في التصحيح والتوثيق بعدّة نقاطٍ:

الأولى: إذا ورد الحديث في الصحيحين معًا أو في أحدهما يحكم بصحّته.

فقد قال ابن حجرٍ العسقلانيّ: «أوّل من صنّف في الصحيح أبو عبد الله محمّد بن إسماعيل الجعفيّ، وتلاه مسلم بن الحجّاج. قال: وكتاباهما أصحّ الكتب بعد كتاب الله العزيز»(۱). وقال ابن تيميّة: «فليس تحت أديم السماء كتابٌ أصحّ من البخاريّ ومسلم بعد القرآن»(۱).

الثانية: تصحيح أحد العلماء المعتمدين عند مدرسة العامّة للحديث، كأحمد والترمذيّ والدارقطنيّ والبيهقيّ وغيرهم، مع عدم الطعن بالحديث

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تغليق التعليق، ج ٢: ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن تيميّة، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج ١٨: ص ٧٤.

من باقي العلماء، خصوصًا علماء الجرح والتعديل(١).

الثالثة: تصحيح السند كاملًا، ويتمّ ذٰلك من خلال:

- ١- تصريح بعض العلماء بأنّ سند هذا الحديث صحيحً.
- ٢ قول بعض العلماء إنّ رجال الحديث كلّهم من الثقات (١٠).
- "- تكرار سند الحديث من قبل بعض العلماء، مع عدم الطعن به، مع كون النقل في مقام تصحيح الحديث أو توثيق رجاله").

الرابعة: توثيق أفراد السند واحدًا واحدًا، ولهذا يحصل بعدّة أمور:

- ١. إذا كان الراوي من رجال الصحيحين معًا أو من أحدهما.
- ٢. إذا نصّ بعض العلماء على وثاقته، وخصوصًا المعتمدين والمشهورين عندهم.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن علي، فتح الباري، ج ۱: ص ۲۸۲؛ الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ۱: ص ٥٥، الحديث ٨٨؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٤٢، ح ١٣٨٥؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، سنن البيهقيّ، ج ١: ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تلخيص الحبير، ج ١: ص ٥٦؛ الشوكانيّ، محمّد بن عليّ، نيل الأوطار، ج ١: ص ١٢١٠؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ١٢١٠، الحديث ٣٦٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ١٠١/ ٣٢؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة، ج ٣: عليّ، تهذيب التهذيب، ج ٤: ص ٥٧٤/٢٨٨؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة، ج ٣: ص ٥٧٤/٢٨٨.

المقدّمة ......اللقدّمة المقدّمة المقدّ

٣. إذا وُجِدَ الراوي في كتابٍ نصّ صاحبه على أنّ كلّ مَن في هذا الكتاب هم من الثقات، واعتمد آخرون على هذا التوثيق، مثل كتاب (الثقات) لابن حبّان، فقد قال الذهبيّ في ترجمة خالد بن ميسرة في الردّ على مَن ضعّفه: "قلت: فلماذا ذكرته في الضعفاء وقد ذكره ابن حبّان في الثقات؟ "(۱). وقال أيضًا في ترجمة فائد بن كيسان: "أبو العوّام الباهليّ الجزّاز اللحّام، بصريُّ، ما علمت فيه جرحًا، بل وثقه ابن حبّان "(۱). فالإعراض عن الكلام السابق وعدم قبوله دليلٌ على الاعتماد على توثيق ابن حبّان.

- إذا صحّح أحد العلماء المعتمدين في مدرستهم طريقًا، وكان الشخص أحد أفراده كما في تصحيحات ابن حجر (٣) والألباني (٤).
- ٥. إذا حدّث الشعبيّ عن رجلٍ فسمّاه فيكون ثقةً ويحتجّ بحديثه، فقد

<sup>(</sup>۱) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ۱: ص ٦٤٣ / ٢٤٦٧؛ انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج ٢: ب ٥٩٤ / ٩٦١٧؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ب ٤٨٧ / ١٨٩٤؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة، ج ٢: ص ١٧٨ / ١٠٩٤ وغيرها.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٣: ص ٣٤٠ / ٦٦٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تلخيص الحبير، ج٣: ص ٤٧٩؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٨: ص ١٤ و ٩: ٥٥٥؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة، ج ٧: ص ١٣١/ ٩٩٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز، ج ٦٢: ص ٤٠؛ الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ١: ص ١٠٢، ح ٦٣.

نقل ابن حجرٍ قال: «قال ابن معينٍ في الشعبيّ: إذا حدّث عن رجلٍ فسمّاه فهو ثقة ويحتجّ بحديثه»(١).

الخامسة: إذا وجدت شواهد ومتابعات صحيحة ومعتبرة تساعد على صدق الحديث وقبوله، كما في قول الغماري لتصحيح حديث: «بل ما له شواهد ومتابعات فيكون الحديث صحيحًا» (٢٠). وقال المناوي: «لكن للحديث شواهد كثيرة ترقيه إلى درجة الحسن» (٣).

السادسة: إذا وجد الحديث في كتابٍ شهد عالم \_ مؤلفه أو غيره \_ بأنّ جميع ما في الكتاب صحيحٌ ومجمعٌ على صحّته، مع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ المؤلّف من العلماء المعتمدين، كما في كتاب (السنن الصحاح) لأبي عليٍّ ابن السكن (أ)، أو (المختارة) للضياء المقدسيّ (٥).

السابعة: ورود الحديث في (المستدرك على الصحيحين)، والتصريح بأنّه صحيحٌ على شرط الشيخين أو أحدهما (١).

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٥: ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) الغُمَارِيّ، أحمد بن محمّدٍ، المداوي لعلل الجامع الصغير وشرحي المناويّ، ج ٦: ص ٢٩٠ و ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) المناوي، محمّد عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج ٢: ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٧٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: السخاوي، محمّد بن عبد الرحمٰن، فتح المغيث، ج ٢: ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٦) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٩ و ١٥

المقدّمة ......

الثامنة: فيما لو سكت بعض علماء الجرح والتعديل عن حديثٍ ولم يطعنوا به، وهم في مقام بيان حاله، فقد قال الشوكانيّ: «ومن هذا القبيل ما سكت عنه أبو داود؛ وذلك لمّا رواه ابن الصلاح عن أبي داود أنّه قال: ما كان في كتابي هذا حديثُ فيه وهنُ شديدٌ بيّنته، وما لم أذكر فيه شيئًا فهو صالحُ، وبعضها أصحّ من بعضٍ... إنّ ما سكت عنه الإمام أحمد من أحاديث مسنده صالحُ للاحتجاج»(۱).

التاسعة: اعتماد بعض الفقهاء على الحديث في استنباط حكم شرعيٍّ من خلاله، ولم يكن موردًا للجرح والطعن من قبل علماء الجرح والتعديل، فهو مورد قبولٍ واعتبارٍ كما في كتاب (المغني) لابن قدامة فقد عقد فصلًا للدلالة على استحباب زيارة قبر النبي والمنتقل على إثبات الحكم ببعض الأحاديث (٢).

العاشرة: إن ضُعِّفَ الحديث لعلَّةِ ما، وتمّ ردّ هذه العلَّة أو نفيها أصلًا

وغيرهما؛ انظر: ابن حجرٍ، فتح الباري، ج ٣: ص ٧٩؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٣: ص ٨٥ ح ٦٢٢.

<sup>(</sup>١) انظر: الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، نيل الأوطار، ج ١: ص ١٠١ و ٣٥٠؛ الألبانيّ، محمّدٌ، تمام المنّة: ص ٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٢: ص ٤٢٤.

من قبل بعض العلماء(١)، فيمكن اعتماده في تصحيح الحديث واعتباره.

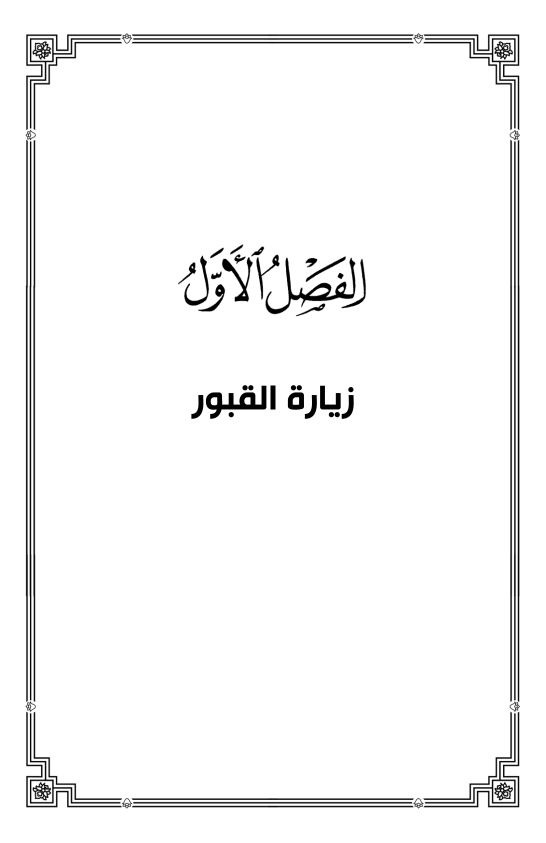
الحادية عشرة: الاعتماد على بعض القواعد التصحيحيّة لأحوال الرجال منطلقًا للتوثيق، مثل القاعدة الّتي ذكرها ابن حبّان: «فمن لم يعلم بجرح فهو عدلٌ إذا لم يبيّن ضدّه»(١).

سائلين الله العليّ القدير أن يكون هذا العمل مرضيًا له، محقّقًا للهدف المتوخّى منه، والحمد لله ربّ العالمين.

د. على الأسدي

<sup>(</sup>١) انظر: الذهبيّ، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء ج٥: ص ٢٣٣ / ٩٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات ج ١: ص ١٣.



# زيارة القبور

تتفاخر الأمم بمكانتها من خلال تماسك نسيجها الاجتماعيّ وترابطه، وتقدّمها ووصولها إلى مراتب الكمال العلميّ والعمليّ، وكذلك وجود العظماء الذين ساهموا في إيجاد لهذا التكامل فيها؛ ولهذا نجد أنّ الأجيال في كلّ أمّةٍ تتسابق في أن تصل إلى مصاف أولئك العظماء الذين لهم الشرف في دفع الناس إلى التقدّم، بل ونجد أنّ أبناء الأمّة يقومون بتكريم من له شرف السبق في حصول لهذا التكامل، سواءً الأحياء منهم أم الأموات، وذلك من خلال إظهار مقاماتهم، وعدم محو آثارهم، وإبراز قبورهم، ليتأسّى الجميع بهم. ولم يكن المجتمع الإسلايّ في مناًى عن ذلك، بل كانت الأجيال السابقة واللاحقة تتشرّف في أن تحضر فرادى وزرافاتٍ لزيارة قبور لهؤلاء العظماء الذين ساهموا في بناء الدولة الإسلاميّة، ونشر الدين الحنيف في أغلب بقاع الأرض، فيتزوّدوا منهم العزم والجدّ والتفاني في خدمة الشريعة المقدّسة. بيد أنّ البعض حاول أن يقطع أواصر التواصل بين الماضي والحاضر، ويمنع الناس من التأسّي بأولئك العظماء والتزود من مناهلهم الرويّة، فمنع من زيارة قبورهم بحجّة أنّها شركً بالله تعالى، ومخالفةً للإسلام بحسب

ظنّهم، فتمادوا في ذلك، وسخّروا كلّ إمكانيّاتهم العلميّة والماليّة في تسفيه زائري قبور هؤلاء العظماء، بل وكفّروا جميع الطوائف والمذاهب الإسلاميّة الّتي تحافظ على تلك المقامات، وأباحوا دم أتباعها ومالهم وأعراضهم بحجج واهيةٍ لا تمتّ إلى الإسلام بصلةٍ؛ ولهذا سوف نحاول في هذا الفصل بيان القول الصحيح والصائب الّذي عليه جميع المذاهب الإسلاميّة، وكشف زيف ما عليه هذه الجماعة الّتي تزعم أنّ زيارة القبور شركٌ بالله تعالى، وسنثبت أنّ الزيارة إنّما هي سنّةٌ إسلاميّة من صلب الدين الحنيف.

قال محمّد بن صالح العثيمين: «فمن السفه أن نجعل المخلوق الحادث الآيل للفناء إلهًا نعبده؛ فهو \_ في الحقيقة \_ لن ينفعك لا بإيجادٍ ولا بإعدادٍ ولا بإمدادٍ؛ فمن السفه أن تأتي إلى قبر إنسانٍ صار رميمًا تدعوه وتعبده وهو بحاجةٍ إلى دعائك، وأنت لست بحاجةٍ إلى أن تدعوه؛ فهو لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرَّا، فكيف يملك لغيره ولو كان أرفع البشر عند الله مرتبةً وهو النبيّ والنبيّ والنبي والنبيّ والنبي و

#### الجواب:

من الواضح أنّ كلام الشارح \_ في لهذا الموضع أو في مواضع أخرى \_ قد انصبّ على بيان محوريّة زيارة القبور، وهي الفيصل في إيمان العبد، وقد

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج ١: ص ١٠ و ١١.

أشكل عليها مرارًا وتكرارًا(۱)، وجعلها من موارد الشرك والتكفير، ونحن في لهذا المقام نحاول أن نبين حقيقة لهذا المورد، وهل هو كما يدّعي مورد أساسيًّ في عدم إيمان المسلم وصحّة إعتقاده.

وإنّ البحث في مسألة زيارة القبور وما يتعلّق بها من الموارد الّتي تناولها الباحثون في الكثير من الكتب الّتي ألّفوها، وقد كثر الأخذ والردّ في الكلام فيما يتعلّق بها، ولا إشكال أنّها من موارد القبول عند عموم المسلمين، بيد أنّ الشارح ومن اتّبعه قد خالفوا عموم المسلمين وعارضوهم في هذه المسألة، بل ركّزوا عليها في أكثر من مكانٍ في كتبهم، ولا تكاد مؤلّفاتهم تخلو من بحث هذه المسألة؛ ظنّا منهم أنّها تشكّل العامل الأساسيّ في وقوع الإنسان في الشرك بالله سبحانه وتعالى، وسوف نحاول هنا إجمال بعض ما ذكره العثيمين في هذا الصدد مع ردّنا عليه في عدّة موارد.

## المورد الأوّل: حكم زيارة القبور

السؤال الذي يمكن أن يطرح هنا هو: ما حكم زيارة القبور؟ وهل أنّ زيارتها مشروعةً وجائزةً أو أنّها محرّمةً وممنوعةً ومن مواطن الشرك كما يدّعي أصحاب لهذا المنهج؟

والجواب عن لهذا السؤال يكون تارةً بالنقض وتارةً أخرى بالحلّ.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٨ و ١٤٦ و ٢٨٣ و ٢٩٨.

## الجواب النقضيّ

وقد قسمنا هذا الجواب إلى قسمين:

### القسم الأوّل: أقوال العلماء في زيارة القبور

إنّ المتتبّع لكتب علماء مدرسة أهل السنّة والجماعة ومؤلّفاتهم يجد أنّ الكثير منهم ممّن صرّح بجواز زيارة قبر النبيّ وأيّلُم وقبور الأولياء والصالحين، بل مطلق القبور، ومن العلماء الّذين صرّحوا بذلك:

1- ابن حزم الظاهريّ (ت ٢٥٦ هـ): ذهب إلى أنّ زيارة القبور واجبةً ولو مرّةً واحدةً في العمر، قال: «مسألةً: نستحبّ زيارة القبور، وهو فرضٌ ولو مرّةً، ولا بأس بأن يزور المسلم قبر حميمه المشرك، الرجال والنساء سواء»(۱). مستدلًّا عليه بصحيحة ابن بريدة عن أبيه قال: «قال رسول الله المرفية نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها»(۱). ومستندًا في ذلك للقاعدة الأصوليّة التي يتبنّاها، قال: «فإذا نُسِخَ الحظر نظرنا، فإن جاء بلفظٍ الأمر فهو فرضٌ واجبُ فعله بعد أن كان حرامًا»(۱).

رسول الله والمينة فلي طريقه كثيرًا، فإذا وقع بصره على حيطان المدينة والمدينة

<sup>(</sup>١) ابن حزم، على بن أحمد، المحلّى، ج٥: ص١٦٠، المسألة ٦٠٠.

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٦: ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) الآمديّ، على بن أبي عليّ، الإحكام في أصول الأحكام، ج٣: ص ٦٤ و ٣١٠.

وأشجارها قال: اللهم هذا حرم رسولك فاجعله لي وقايةً من النار وأمانًا من العذاب وسوء الحساب».

ثمّ ذكر آداب الزيارة وصيغتها، كما ذكر زيارة الشيخين وزيارة البقيع بمن فيها، كزيارة قبر عثمان وقبر الحسن بن عليٍّ ثمّ قال: «ويصلي في مسجد فاطمة [عليهاً)، ويزور قبر إبراهيم ابن رسول الله وقبر صفيّة عمّة رسول الله وتبر صفيّة وتبر صفيّة الله وتبر صفيّة وتبر صفيّة عمّة رسول الله وتبر صفيّة وت

"\_ ابن قدامة (ت ١٠٠ هـ) في كتابه المغني - وهو من أعظم كتب الحنابلة التي يعتمدون عليها - قد عقد فصلًا في استحباب زيارة قبر النبي وَاللَّهُ (١٠)، وقال: «لا نعلم بين أهل العلم خلافًا في إباحة زيارة الرجل القبور، وقال علي بن سعيدٍ: سألت أحمد عن زيارة القبور تركها أفضل عندك أو زيارتها، قال: زيارتها»(٣).

1\_ النووي (ت ٦٧٦ ه) حيث قال: «يستحبّ للزائر الإكثار من قراءة القرآن والذكر والدعاء لأهل تلك المقبرة وسائر الموتى والمسلمين أجمعين، ويستحبّ الإكثار من الزيارة، وأن يكثر الوقوف عند قبور أهل الخير والفضل»(1).

<sup>(</sup>١) الغزاليّ، أبو حامدٍ، إحياء علوم الدين، ج١: ص ٣٠٥ و ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغنى، ج ٣: ص ٥٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ج ٢: ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، الأذكار النوويّة: ص ١٦٨ باب ما يقوله زائر القبور، ح ٤٨٧.

و ابن تيمية (ت ٧٢٨ ه) قال: «قال الأكثرون: زيارة قبور المؤمنين مستحبّة للدعاء للموتى والسلام عليهم، كما كان النبي التي المحيطة يخرج إلى البقيع فيدعو لهم، وكما ثبت عنه الموتى، كالمودّع للأحياء والأموات، وثبت عنه الموتى، كالمودّع للأحياء والأموات، وثبت عنه الموتى، كالمودّع للأحياء والأموات، وثبت عنه الموتى في الصحيح أنّه كان يعلّم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: "السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين". ولهذا في زيارة قبور المؤمنين، وأمّا زيارة قبر الكافر فرخّص فيها لأجل تذكار الآخرة... والأقوال الثلاثة صحيحة باعتبارٍ: فإنّ الزيارة إذا تضمّنت أمرًا محرّمًا من شركٍ أو كذبٍ... فهي محرّمة بالإجماع. والنوع الثالث: فهو زيارتها للدعاء لها، كالصلاة على الجنازة، فهذا مباحً. وأمّا النوع الثالث: فهو زيارتها للدعاء لها، كالصلاة على الجنازة، فهذا هو المستحبّ الذي دلّت السنّة على استحبابه؛ لأنّ النبيّ النبيّ المنات فعله، وكان يعلّم أصحابه ما يقولون إذا زاروا القبور»(١).

7 - الذهبيّ (ت ٧٤٨ هـ) قال: «فمن وقف عند الحجرة المقدّسة ذليلًا مسلّمًا، مصلّيًا على نبيّه، فيا طوبى له، فقد أحسن الزيارة، وأجمل في التذلّل والحبّ، وقد أتى بعبادةٍ زائدةٍ على من صلّى عليه في أرضه أو في صلاته؛ إذ الزائر له أجر الزيارة وأجر الصلاة عليه، والمصلّى عليه في سائر البلاد له أجر الصلاة فقط»(١).

<sup>(</sup>١) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الجواب الباهر في زوّار المقابر: ص ٤٤ \_ ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٤٨٤ / ١٨٥.

٧- السبكيّ الشافعيّ (ت ٧٥٦ هـ): فقد ألّف كتابًا تصدّى فيه لبيان حكم زيارة قبر الرسول وَ السّماه (شفاء السقام في زيارة خير الأنام)، وقد نقل فيه من الأدلّة الدامغة ما يثبت جواز زيارة قبره الشريف، بل إنّه خصّ فيه بابين - الخامس والسادس - للاستدلال على أنّ زيارته والسفر إليه من القربات، بينما وثّق في الباب الرابع منه نصوص العلماء المؤكّدة على استحباب زيارة قبره وَ النّبُ مُن فقد قال في بعض ما نقل: «والحنفيّة قالوا: إنّ زيارة قبر النبيّ وَ الله من أفضل المندوبات والمستحبّات، بل تقرّبُ من درجة الواجبات) (١).

٨- ابن حجرٍ العسقلانيّ (ت ٨٥٢ هـ) قال: «من جملة ما استدلّ به ابن تيمية على دفع ما ادّعاه غيره من الإجماع على مشروعيّة زيارة قبر النبيّ وَاللّهُ ما نقل عن مالكِ أنّه كره أن يقول زرت قبر النبيّ واللهُ وقد أجاب عنه المحققون من أصحابه أنّه كره اللفظ أدبًا لا أصل الزيارة، فإنّها من أفضل الأعمال وأجلّ القربات الموصلة إلى ذي الجلال، وأنّ مشروعيّتها محلّ إجماع بلا نزاع» (٢).

9\_ الحافظ أبو العبّاس القسطلانيّ (ت ٩٢٣ هـ) قال: «اعلم أنّ زيارة قبره الشريف من أعظم القربات وأرجى الطاعات، والسبيل الى أعلى الدرجات، ومن اعتقد غير لهذا فقد انخلع من ربقة الإسلام، وخالف الله ورسوله

<sup>(</sup>١) السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام في زيارة خير الأنام: ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج٣: ص ٤٧.

وجماعة العلماء الأعلام، وقد أطلق بعض المالكيّة - وهو عمران الفاسيّ، كما ذكره في (المدخل) عن (تهذيب الطالب) لعبد الحقّ - أنّها واجبة، ولعلّه أراد وجوب السنن المؤكّدة، وقال القاضي عياضٌ: "إنّها من سنن المسلمين، مجمعُ عليها، وفضيلةٌ مرغوبٌ فيها". وقد صحّ عن عمر بن عبد العزيز كان يبرد البريد للسلام على النبيّ المُسُولُمُ ، فالسفر إليه قربةٌ لعموم الأدلّة، ومن نذر الزيارة وجبت عليه، كما جزم به ابن كجّ من أصحابنا»(١).

### القسم الثاني: السيرة العمليّة في زيارة القبور

إنّ زيارة القبور من موارد القبول عند علماء أهل السنّة والجماعة، فقد كانت سيرتهم العمليّة زيارة قبور الأنبياء والأولياء والصالحين، فما نُقِلَ لنا عن كبار علمائهم أنّهم كانوا يزورون القبور، علاوةً على ما نقلناه من أقوالهم، وهذا دليلٌ واضحٌ على استحبابها، أو مشروعيّتها على أقلّ تقديرٍ، ومن هؤلاء الّذين نقلت لنا الكتب سيرتهم في زيارة القبور:

<sup>(</sup>١) القسطلانيّ، أحمد بن محمّدٍ، المواهب اللدنّيّة بالمنح المحمّديّة، ج ٤: ص ٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) الخطيب الشربيني، محمّدٌ، الإقناع، ج١: ص ٢٠٨.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ....................ه:

١ عمر بن الخطّاب يطلب من كعب الأحبار زيارة قبر النبيّ المُعَلِّمُ.

قال الزرقانيّ: «قد كانت زيارته وَاللّهُ يعني النبيّ وَاللّهُ مشهورةً في زمن كبار الصحابة، معروفة بينهم. لمّا صالح عمر بن الخطّاب أهل بيت المقدس جاءه كعب الأحبار فأسلم، ففرح به، وقال: هل لك أن تسير معيّ إلى المدينة وتزور قبره والله وتتمتّع بزيارته؟ قال: نعم»(١).

٢ عبد الله بن عمر بن الخطّاب (ت ٧٣ هـ)

قال ابن تيمية: «كان ابن عمر يأتيه وَاللهُمُ يعني قبر الرسول وَاللهُمُ فيسلّم عليه وعلى صاحبيه عند قدومه من السفر، وقد يكون فعله غير ابن عمر أيضًا... يقول: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبه»(٢).

س\_ابن المنكدر<sup>(۳)</sup> (ت ۱۳۰ هـ)

قال الذهبيّ في (سير الأعلام): «كان ابن المنكدر يجلس مع أصحابه،

<sup>(</sup>١) الزرقانيّ، عبد الباقي، شرح المواهب اللدنّيّة بالمنح المحمّديّة، ج ٨: ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الجواب الباهر في زوّار المقابر: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) وهو محمّد بن المنكدر، قال الذهبيّ: «قال مالك: كان ابن المنكدر سيّد القرّاء» [الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٥: ص ٣٥٨]. وقال ابن عيينة: «كان ابن المنكدر من معادن الصدق يجتمع إليه الصالحون» [الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٨: ص ٢٥٦]. وقال ابن عساكر: «قال محمّد بن عمر: سمع محمّد بن المنكدر من جابر بن عبد الله» [ابن عبد وكان ثقةً ورعًا عابدًا قليل الحديث يكثر الإسناد عن جابر بن عبد الله» [ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٦: ص ٢٥].

فكان يصيبه صُماتُ، فكان يقوم كما هو حتى يضع خدّه على قبر النبيّ وَاللَّهُمْ، ثمّ يرجع، فعوتب في ذلك، فقال: إنّه يصيبني خطرٌ، فإذا وجدت ذلك استعنت بقبر النبيّ وَاللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللّ

٤- أبو بكرٍ بن خزيمة (ت ٣١١ ه)، فقد ذكر ابن حجرٍ في (تهذيب التهذيب) قال: «سمعت أبا بكرٍ محمّد بن المؤمّل بن الحسن بن عيسى يقول: خرجنا مع إمام أهل الحديث أبي بكرٍ بن خزيمة وعديله أبي عليّ

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٥: ص ٣٥٨ / ١٦٣.

<sup>(</sup>۱) وهو النيسابوريّ، محمّد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكرٍ السلميّ، كنيته أبو بكرٍ، مذهبه الفقهيّ شافعيُّ [الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٤: ص ١٣٥]. ولد في نيشابور في شهر صفر سنة ٢١٣ للهجرة. قال تلميذه ابن حبّان: «كان أحد أئمّة الدنيا علمًا وفقهًا وحفظًا واستنباطًا» [ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٩: ص ١٥٦]. وقال السمعانيّ: «اتفق أهل عصره على تقدّمه في العلم، وكان أدرك أصحاب الشافعيّ وتفقه عليهم» [السمعانيّ، عبد الكريم بن محمّدٍ، الأنساب، ج ٢: ص ١٣٦]. وقال الذهبيّ؛ عني عداثته بالحديث والفقه حتى صار يضرب به المثل في سعة العلم والإتقان» [الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٤: ص ١٣٦]. وقال ابن كثيرٍ: «كان بحرًا من بحور العلم طاف البلاد ورحل إلى الآفاق في الحديث وطلب العلم» [ابن كثيرٍ، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ١١: ص ١٧٠]. وقال السبكيّ: «المجتهد المطلق والبحر العجاج... وهو إمام الأثمّة» [السبكيّ، عبد الوهّاب بن عليّ، طبقات الشافعيّة الكبرى، ج ٣: ص ١٠٩]. وقال عنه ابن حجرٍ في (تهذيب التهذيب) بأنّه إمام الأثمّة [ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج ٩: ص ٢٠٠].

الثقفي (۱) من كبار فقهاء الشافعيّة مع جماعةٍ من مشايخنا \_ وهم إذ ذاك متوافرون \_ إلى زيارة قبر عليّ بن موسى الرضا بطوسٍ، قال: فرأيت من تعظيمه \_ يعنى ابن خزيمة \_ لتلك البقعة وتواضعه لها وتضرّعه عندها ما تحيّرنا»(۱).

٥- ابن حبّان (ت ٢٥٠ هـ)، وقال في كتابه (الثقات) في خاتمة ترجمته للإمام عليّ بن موسى الرضا عليّ الرضا عليّ بن موسى الرضا بطوسٍ من شربةٍ سقاه إيّاها المأمون، فمات من ساعته... وقبره بسناباذ خارج النوقان مشهورٌ يزار بجنب قبر الرشيد، قد زرته مرارًا كثيرةً، وما حلّت بي شدّةُ في وقت مقامي بطوسٍ فزرت عليّ بن موسى \_ صلواتٌ على جدّه وعليه \_ ودعوت الله إزالتها عني إلّا أستجيب لي، وزالت عني تلك الشدّة، وهذا شيءٌ قد جرّبته مرارًا فوجدته كذلك»(٣).

<sup>(</sup>۱) وهو النيسابوريّ، محمّد بن عبد الوهّاب بن عبد الرحمٰن بن عبد الوهّاب الثقفيّ، أبو عليً الثقفيّ من ولد الحجّاج بن يوسف الثقفيّ. قال الذهبيّ في (سير أعلام النبلاء): «الإمام المحدّث الفقيه العلّامة الزاهد العابد شيخ خراسان أبو عليٍّ محمّد بن عبد الوهّاب بن عبد الرحمٰن بن عبد الوهّاب الثقفيّ النيسابوريّ الشافعيّ الواعظ من ولد الحجّاج... وسمعت أبا العبّاس الزاهد يقول: كان أبو عليٍّ في عصره حجّة الله على خلقه» [الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء ج ١٥: ص ١٨٠ و ١٨٠، / ١٦٦]. ونقل في (تاريخ الإسلام) عن أبي الوليد عن ابن سريج قال: «ما جاءنا من خراسان أفقه منه» [الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام ج ٢٤: ص ٢٣٨].

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٧: ص ٣٣٩.

<sup>(&</sup>quot;) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٧: ص ٣٣٩.

7\_ صاحب كتاب (شذرات الذهب)، إذ نقل أنّ الناس كانت ملازمةً لقبر أحمد بن حنبلٍ ودفن فيه، ولزم الناس لقبر أحمد بن حنبلٍ ودفن فيه، ولزم الناس قبره، فكانوا يبيتون عنده كلّ ليلة أربعاء، ويختمون الختمات، فيقال: إنّه قُرئ على قبره تلك الأيّام عشرة آلاف ختمةٍ»(۱).

## الجواب الحلّيّ

إنّ زيارة القبور من الأمور الجائزة شرعًا وعقلًا، وليس هنالك من شيءٍ يمنع من فعلها، وقد ثبت جوازها من خلال الأدلّة: القرآن الكريم، والسنّة الشريفة، والإجماع، إضافةً إلى أقوال العلماء.

#### الدليل الأول: القرآن الكريم

فقد وردت بعض الآيات القرآنيّة المباركة الّتي تدلّ على جواز زيارة القبور، منها:

الآية الأولى: قوله تعالى: ﴿... وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا الله وَاسْتَغْفَر لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوَّابًا رَحِيمًا ﴾(٢).

الدلالة: أنّ هذه الآية المباركة تدلّ على جواز زيارة القبر الشريف للنبيّ محمّدٍ عَلَيْ الله على على الشرط يفيد العموم، فتدلّ محمّدٍ عَلَيْكُمْ الله ورود الفعل (جاءوك) في سياق الشرط يفيد العموم، فتدلّ

<sup>(</sup>١) العكريّ الحنبليّ، عبد الحيّ بن أحمد، شذرات الذهب، ج ٣: ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: ٦٤.

على أنّ المجيء إليه في حياته أو بعد وفاته جائزٌ، وقد صرّح الأصوليّون أنّ الفعل إذا ورد في سياق الشرط يستفاد منه العموم، بل إنّ الشوكانيّ قال: "إنّ أعلى صيغ العموم ما وقع في سياق الشرط» (أ). ولهذا صرّح جملةً من أكابر علماء أهل السنّة والجماعة بأنّه يستفاد من هذه الآية جواز زيارة النبيّ وَلَيْتُمْ، والتوسّل به حيًّا وميّتًا \_ وقد تقدّم ذكر بعضهم في القسم الأوّل من الجواب النقضيّ \_ وقال الشوكانيّ أيضًا: "احتجّ القائلون بقوله تعالى: (... وَلَوْ أَنّهُمْ إِذْ طَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ... الأنبياء أحياءً في الاستدلال بها أنّه \_ حيًّ في قبره بعد موته، كما في الحديث "الأنبياء أحياءً في قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله، قال الأستاذ أبو منصورٍ قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله، قال الأستاذ أبو منصورٍ البغداديّ: قال المتكلّمون المحقّقون من أصحابنا: إنّ نبيّنا أَلَيُّ حيًّ بعد وفاته، وإذا ثبت أنّه حيًّ في قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله، قال الأستاذ أبو منصورٍ وإذا ثبت أنّه حيًّ في قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله، قال الأستاذ أبو منصورٍ البغداديّ: قال المتكلّمون المحقّقون من أصحابنا: إنّ نبيّنا أَلَيْتُ حيًّ بعد وفاته، وإذا ثبت أنّه حيًّ في قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله» "أنه حيًّ في قبره كان المجيء إليه بعد الموت كالمجيء إليه قبله» "أ

<sup>(</sup>١) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، إرشاد الفحول: ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الهيشميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٨: ص ٢١١، باب ذكر الأنبياء المهليّ ؛ الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ ، مسند أبي يعلى الموصليّ ، ج ٦: ص ١٤٧ الحديث ٣٤٢٥ ذكره بإسنادٍ جيّدٍ وذكره الألبانيّ في (أحكام الجنائز): ص ٢١٣ قائلًا: «أخرجته في (الأحاديث الصحيحة) برقم (٦٢٢)، وذكره ابن حجرٍ في (فتح الباري)، ج ٦: ص ٣٥٣ ناقلًا أقوال مَن صحّحه من العلماء مع عدم التعرّض للطعن به فيستظهر منه القبول».

<sup>(</sup>٣) الشوكاني، محمّد بن عليّ، نيل الأوطار، ج ٥: ص ١٧٨.

وقال السمهوديّ في مقام نقله لكلام السبكيّ: «أمّا الكتاب فقوله تعالى: «... وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ... ، الآية دالّةُ على الحثّ بالمجيء إلى الرسول بَلْتُ والاستغفار عنده والاستغفار لهم، ولهذه رتبة لا تنقطع بموته بينيّ ، وقد حصل استغفاره لجميع المؤمنين؛ لقوله تعالى: «... وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ... ، (الله ورحمته... والعلماء فهموا من الآية تكمّلت الأمور الثلاثة الموجبة لتوبة الله ورحمته... والعلماء فهموا من الآية العموم لحالتي الموت والحياة، واستحبّوا لمن أتى القبر أن يتلوها، ويستغفر الله تعالى، وحكاية الأعرابيّ في ذلك نقلها جماعةٌ من الأئمّة عن العتبيّ لواسمه محمّد بن عبيد الله بن عمرٍو أدرك ابن عيينة وروى عنه وهي مشهورةٌ حكاها المصنّفون في المناسك من جميع المذاهب، واستحسنوها ورأوها من أدب الزائر) (الم

وقد ذكرها ابن كثيرٍ في تفسيره عن جماعةٍ منهم الشيخ أبو نصرٍ بن الصبّاغ في كتابه (الشامل) عن العتبيّ قال: «كنت جالسًا عند قبر النبيّ وَلَوُ فجاء أعرابيُّ فقال: السلام عليك يا رسول الله، سمعت الله يقول: ﴿... وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ...﴾ الآية، وقد جئتك مستغفرًا لذنبي مستشفعًا بك إلى ربي، ثمّ أنشأ يقول:

(١) سورة محمّدٍ: ١٩.

<sup>(</sup>٢) السمهوديّ، علىّ بن عبد الله، وفاء الوفاء، ج ٤: ص ١٨٥.

يا خير مَن دُفِنَتْ بالقاعِ أَعْظُمُهُ فطابَ من طيبهنّ القاعُ والأكم نفسي الفداء لقبرٍ أنت ساكنه فيه العفافُ وفيه الجودُ والكرم

ثمّ انصرف الأعرابيّ فغلبني عيني، فرأيت النبيّ وَاللَّهُ في النوم، فقال: يا عتبيّ، الحق الأعرابيّ فبشّره أنّ الله قد غفر له»(١).

وممّا تقدّم يظهر أنّ الآية تدلّ على عموم المجيء إلى النبيّ الله أنه الآية تدلّ على عموم المجيء إلى النبيّ الله أنه أو بعد وفاته، وتخصيصها بأحدهما يحتاج إلى دليلٍ وهو مفقودٌ هنا، وما ذكر من أدلّة المنع من المجيء إلى قبره \_ بعد وفاته لا تنهض بالمدّعى كما سيتضح ذلك لاحقًا، ثمّ إنّ الزيارة هي الحضور الّذي يعني المجيء إليه \_، وهو من الأمور المندوبة والمستحبّة.

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا وَلا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٢).

الدلالة: إنّ الآية المباركة تنهى النبيّ الشيئة عن الصلاة والقيام على قبور المنافقين أو الكافرين؛ لأنّهم كفروا بالله ورسوله، وعطف الجملة الثانية على ما قبلها وإطلاقها يستلزم إعمام الحكم عند الدفن وبعده، وبالمفهوم يظهر أنّ الأمرين مطلوبان في غير المنافق والكافر، وهو المؤمن، فيجوز القيام على قبره وزيارته.

<sup>(</sup>١) ابن كثيرٍ، إسماعيل، تفسير ابن كثيرٍ، ج١: ص ٦٣٢، تفسير سورة النساء: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: ٨٤.

بيان ذلك: اختلف العلماء في تفسير هذه الآية المباركة وبيان دلالتها، وهم في ذلك على قولين:

الأُوِّل: أنَّها تدلُّ على اختصاصها بوقت الدفن.

الثاني: أنّها عامّةُ تشمل وقت الدفن والزيارة(١).

وقبل الدخول في بيان دلالة الآية لا بدّ من الملاحظة أنّ القرآن الكريم قد جاء بعدّة مهامّ أهمّها:

بناء الشخصية الإسلامية وتكاملها، سواءً بوجودها في عالم الدنيا، أم بعد رحيلها، وما استذكارها إلّا لغرض التأسي بها من قبل الأجيال القادمة وأخذ العبرة منها، وهذا هو منهج قرآنيُّ اتبعه في ذكر قصص الأوّلين. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةً لِأُولِي الْأَلْبَابِ... ﴾ وفي قبال ذلك فإنّه عمد إلى هدم شخصية المنافق، وسعى إلى محو كلّ أثرٍ إيجابيًّ دنيويًّ يسعى لتحصيله، وما الصلاة على المنافق والوقوف على قبره إلّا من تلك الآثار؛ ولهذا نجد القرآن الكريم قد نهى عنهما أشدّ النهي؛ لأنّ فيهما بناءً لهذه الشخصية المنحرفة، واستذكارًا لمنهجها، وهو ممّا قد يسبّب آثارًا سلبيةً في المجتمع، وهذا يعني مفهومًا أنّ الأمرين (الصلاة والقيام) مطلوبان لغير الكافر والمنافق، وهو المؤمن؛ لأنّ أثره الإيجابيّ يمكن أن يساعد في بناء المجتمع وتكامل أبنائه.

<sup>(</sup>١) المحلِّيّ والسيوطيّ، جلال الدين، تفسير الجلالين: ص ٢٥٥، تفسير سورة النساء: ٦٤.

ثمّ إنّ الآية المباركة قد تشكّلت من مقطعين:

الأوّل: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا ﴾.

والثاني: ﴿ وَلَا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ﴾.

أمّا الأوّل فإن لفظ (أحدٍ) الوارد في الآية المباركة قد جاءت نكرةً في سياق النفي، وقد ذكر الأصوليّون أنّها تفيد العموم والاستغراق لكلّ الأفراد (۱)، بينما أفادت لفظة (أبدًا) الاستغراق الزمانيّ، ويؤيّد ذلك ما ورد في قوله تعالى: ﴿... وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِن بَعْدِهِ أَبَدًا... (۱)، فكأنّ الآية المباركة تقول: لا تصلّ على أحدٍ من المنافقين مات في أيّ وقتٍ وزمانٍ كان.

ثمّ إنّ الصلاة قد يراد بها معناها الاصطلاحيّ، وهو الصلاة المعروفة، وقد يراد بها المعنى اللغويّ، وهو الدعاء؛ فإطلاق الصلاة شاملٌ لهما، إضافةً إلى أنّ صلاة الميّت غير قابلةٍ لأن تتكرّر في كلّ زمانٍ إذا سقط تكليفها؛ ولذلك فإنّ التمسّك بالإطلاق أفضل، وإلّا لأصبح ذكر لفظة (أبدًا) في الآية لغوًا، وهو ممّا يستظهر من بعض الروايات الواردة في سبب النزول، إذ طُلِبَ من النبيّ وَالله السبيّ المناق في المدينة والاستغفار له،

<sup>(</sup>١) انظر: الآمديّ، عليّ بن أبي عليّ ، الإحكام في أصول الأحكام، ج ٣: ص ٣؛ الزركشيّ، محمّد بن بهادر، البحر المحيط في أصول الفقه، ج ٤: ص ٨٨؛ القَرَافيّ، أحمد ابن إدريس، نفائس الأصول في شرح المحصول، ج ٤: ص ١٧٢٦، المبحث الثالث في صيغ العموم.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٥٣.

وما الاستغفار إلّا طلب المغفرة، وهو دعاءُ(۱)، فكأنّ الآية المباركة تنهى النبيّ الله عن الصلاة على أيّ أحدٍ من المنافقين وعن الدعاء بالمغفرة له، سواءً كان عند الدفن أو بعده.

وأمّا الثاني: وهو قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ﴾، فإنّ هذا المقطع من الآية المباركة بحكم العطف على سابقه يثبت له جميع قيود المعطوف عليه، ومنها الاستغراق بنوعيه الافراديّ والزمانيّ. وممّا ثبت له كلمة (أبدًا) المقدّرة الّتي تفيد الاستغراق الزمانيّ، وهذا يعني أنّ الآية المباركة تنهى عن القيام والوقوف على قبور المنافقين تكرارًا، وهو المستفاد من هذا التأبيد المقدّر سواءً عند الدفن أو الزيارة، وهو ما صرّح به جمعُ من العلماء كالبيضاويّ(١)، والسيوطيّ(١)، والآلوسيّ، إذ قال: «يفهم من كلام بعضهم أنّ (على) بمعنى (عند)، والمراد: لا تقف عند قبره للدفن أو للزيارة»(١). وكأنّ الآية المباركة تنهى عن الوقوف على قبر أيّ أحدٍ من المنافقين في أيّ وقتٍ، أضف إلى أنّ احتمال النهي قد يكون للعلّة المذكورة في ذيل الآية في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٢: ص ١٠٠ كتاب التفسير، باب الجنائز؛ ج ٥: ص ٢٠٦؛ النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٨: ص ١٢٠، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم.

<sup>(</sup>٢) البيضاويّ الشافعيّ، عبد الله بن محمّدٍ، أنوار التنزيل، ج١: ص ٤١٦، تفسير سورة التوبة: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) المحلِّيّ والسيوطيّ، جلال الدين، تفسير الجلالين: ص ٨٤، ح ٨٤. سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، روح المعاني، ج ٥: ص ٣٤٢، تفسير سورة التوبة.

كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴾، فإذا انتفت العلّة ينتفي معها المعلول \_ وهو الحكم (النهي) \_ فإذا ثبت بمنطوق الآية المباركة النهي عن الوقوف على قبور المنافقين والكفّار وزيارتهم، فإنّه بالمفهوم يثبت جواز القيام على قبور غيرهم \_ وهم (المؤمنون) \_ وزيارتها؛ ولهذا استدلّ العلماء على جواز زيارة قبور المؤمنين من خلال مفهوم لهذه الآية.

وممّا تقدّم يظهر أنّ أدلّة الكتاب الكريم تثبت جواز زيارة قبور المؤمنين في أيّ وقتٍ وزمانٍ.

#### الدليل الثاني: السنة الشريفة

من الواضح أنّ السنّة الشريفة أمرها لا يخفى على أحدٍ في جواز زيارة القبور، فقد وردت الأحاديث الكثيرة الّتي معها يقطع الإنسان القويم وصاحب القلب السليم بالجواز، وقد قسّمنا هذه الأحاديث إلى طائفتين:

# الطائفة الأولى: الأحاديث الّتي تحثّ على زيارة قبر الرسول مُلْسِنَّم

أخرجه الدارقطنيّ والبيهقيّ وغيرهما(١).

<sup>(</sup>۱) الدارقطنيّ، عليّ بن عمر، سنن الدارقطنيّ، ج ٢: ص ٢٧٨، ح ٢٦٦٩؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ج ٣: ص ٤٩٠، ح ٤١٥٩؛ السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ،

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقال الذهبيّ: «الحديث وإن كان غريبًا فهو مطابقٌ لقوله: "أسعد الناس بشفاعتي من مات يشهد ألّا إله إلّا الله مخلصًا من قلبه". وروى هذا الحديث ابن عديًّ في ترجمة موسى بن هلالٍ وقال: "أرجو أنّه لا بأس به"»(۱).

وقال السيوطيّ: «وله طرقٌ وشواهد، حسّنه الذهبيّ لأجلها»(١٠).

وقال الحافظ السخاوي: «قال الذهبيّ: طرقه كلّها ليّنةُ، لْكن يتقوّى بعضها ببعضٍ؛ لأنّ ما في روايتها متّهمُ بالكذب»(٣).

أمّا الدلالة: فقد ذكر الحديث أنّ زيارة قبره بَرَافِيمُ موجبة للشفاعة، فقد علّق ابن حجرٍ الهيتميّ عليه قائلًا: «الحديث يشمل زيارته بَرَافِيمُ حيًّا وميّتًا، ويشمل الذكر والأنثى من قربٍ أو بعدٍ، فيستدلّ على فضيلة شدّ الرحال لذلك وندب السفر للزيارة؛ إذ للوسائل حكم المقاصد»(٤).

الجامع الصغير، ج ٢: ص ٦٠٥، ح ٨٧١٥؛ المتّقي الهنديّ، عليٌّ، كنز العمّال، ج ١٥: ص ٢٠، ح ٢٥٥، ح ٢٠٥؛ السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٢.

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١٤: ص ٤٠٧.

<sup>(</sup>٢) السيوطيّ، جلال الدين، مناهل الصفا في تخريج أحاديث الشفا: ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) السخاوي، محمّد بن عبد الرحمٰن، المقاصد الحسنة: ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرِ الهيتميّ، أحمد بن محمّد، حاشيةٌ على شرح الإيضاح: ص ٤٨٨.

واستدل بالحديث على استحباب زيارته \_ أبو إسحاق الشيرازي في (المهذّب) (١) قائلًا: «فصلُ: ويستحبّ زيارة قبر رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ لما روى ابن عمر أنّ النبي وَلَيْكُمُ قال: "من زار قبري وجبت له شفاعتي"». وكذلك الماورديّ في (الأحكام السلطانيّة) (١) والبهوتيّ في (كشّاف القناع) (١).

وقال أحمد رضا خان المحدّث البريلوي: «رواه ابن خزيمة في صحيحه، وابن أبي الدنيا والطبراني والمحاملي والبزّار والعقيليّ وابن عديٍّ والدارقطنيّ والبيهقيّ وأبو الشيخ وابن عساكر وأبو طاهرِ السلفيّ وعبد الحقّ والذهبيّ

<sup>(</sup>١) السنديّ، محمّد بن عبد الهادي، حاشيةٌ على سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ٢٦٨، ح ٣١١٢.

<sup>(</sup>٢) الشيرازيّ، إبراهيم بن عليٍّ، المهذّب، ج١: ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) الماوردي، على بن محمّدٍ، الأحكام السلطانيّة: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) البهوتيّ، منصور بن يونس، كشّاف القناع، ج ٢: ص ٥١٥ و٥١٥.

وابن الجوزيّ كلّهم عن عمر (۱)، وصحّحه عبد الحقّ وحسّنه الذهبيّ، قلت: وبعد الحسن فلا شكّ في صحّته لكثرة الطرق، ففي الباب عن بكر بن عبد الله رواه أبو الحسن يحيى بن الحسن في أخبار المدينة، وعن عمر الفاروق وعن ابن عبّاسٍ وعن أنس بن مالكٍ وعن أبي هريرة (۱).

وقال الحافظ السبكيّ: «ذكره عبد الحقّ في الأحكام الوسطى والصغرى، وسكت عنه، وقد قال في (الأحكام الصغرى): إنّه تخيّرها صحيحة الإسناد معروفةً عند النقّاد، وقد نقلها الأثبات وتداولها الثقات، وقال في خطبة الوسطى وهي المشهورة اليوم بالكبرى: "إنّ سكوته عن الحديث دليلً على صحّته فيما يعلم..." انتهى. وبذلك تبيّن أنّ أقلّ درجات لهذا الحديث أن يكون حسنًا»(").

وممّا تقدّم يمكن القول بصحّة الحديث أو بحسنه على أقلّ تقديرٍ، وبالتالي فهو معتبرٌ ويصحّ الاحتجاج به.

<sup>(</sup>١) يظهر أنّ اشتباهًا قد وقع في النقل للسند من قبل الشيخ البريلويّ أو غلطًا من قِبل النسّاخ؛ إذ إن الراوي للحديث ابن عمر \_ كما في سنن الدارقطنيّ وغيره \_ وليس كما ذكره الشيخ هنا عن عمر، أو قد يكون لهذا الّذي ذكره طريقًا ثانيًا لم نجده في الكتب.

<sup>(</sup>٢) البريلويّ، الإمام أحمد رضا خان، العطايا النبويّة في الفتاوي الرضويّة، ج١: ص ٨٠٢.

<sup>(</sup>٣) السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٧٧.

أخرجه الطبراني في (المعجم الكبير) و(الأوسط) (١) والسيوطي في (الدرّ المنثور) و (مجمع الزوائد) (١) والذهبي في (ميزان الاعتدال) (٢).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ الحافظ مرتضى الزبيديّ قال في (إتحاف السادة)(1): «قال العراقيّ(٥): رواه الطبرانيّ من حديث ابن عمر، وصحّحه ابن السكن».

وقال الحافظ السبكيّ: «هذه طرق هذا الحديث، وقد ذكره الإمام الحافظ أبو عليٍّ سعيد بن عثمان بن سعيد بن السكن البغداديّ المصريّ البزّار في كتابه المسمّى بـ (السنن الصحاح) المأثورة عن رسول الله والله والله والله والله والله عندوف الأسانيد قال في خطبته: «أمّا بعد فإنّك سألتني أن أجمع لك ما صحّ عندي من السنن المأثورة الّتي نقلها الأئمة من أهل البلدان الّذي لا يطعن

<sup>(</sup>١) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ١٢: ص ٢٢٥؛ الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ٥: ص ١٥ وفيهما «لا تعلمه».

<sup>(</sup>٢) السيوطيّ، جلال الدين، الدرّ المنثور، ج ١: ص ٢٣٧وفيه «لم تنزعه»؛ الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٢ وفيه «لا يعلم».

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٤: ص ٨٤٨٨/١٠٤؛ ج ٦: ص ١٠٧/٢٩ وفيهما «لم تنزعه».

<sup>(</sup>٤) الزبيديّ، محمّد بن محمّدٍ، إتحاف السادة المتّقين، ج ٤: ص ٤١٦.

<sup>(</sup>٥) العراقيّ، عبد الرحيم، المغنى عن حمل الأسفار، ج ١: ص ٢٠٨ ح ٨١٩.

عليهم طاعنٌ فيما نقلوه... فأوّل مَن نصب نفسه لطلب صحيح الآثار البخاريّ وتابعه مسلمٌ وأبو داود والنسائيّ، وقد تصفّحت ما ذكروه وتدبّرت ما نقلوه، فوجدتهم مجتهدين فيما طلبوه، فما ذكرته في كتابي لهذا مجملًا فهو ممّا أجمعوا على صحّته»(۱).

بالإضافة لما تقدّم في الحديث الأوّل من أنّ السنديّ قد ذكر في حاشيته على سنن ابن ماجة تصحيح عبد الحقّ وأبي عليّ بن السكن لهذا الحديث مع سابقه فقال: «فهذان إمامان صحّحا هذين الحديثين، وقولهما أولى من قول مَنْ طعن في ذٰلك»(٢). فهو كالحديث السابق أيضًا يمكن اعتباره.

وأمّا الدلالة: فهي واضحةً في أنّ مَن جاء إلى قبر الرسول الشّيمُ بنيّةٍ خالصةٍ للزيارة فقد كان حقًّا أن يجازيه النبيّ الشيّئ بشفاعته له يوم القيامة، وقد وردت بعض الأحاديث القريبة من هذا الحديث، والّتي تؤدّي المضمون نفسه، فقد أخرج البيهقيّ (۱) والقسطلانيّ (۱) وغيرهم (۱) عن أنس بن مالكٍ

<sup>(</sup>١) السبكيّ، علىّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٧٨.

<sup>(</sup>٢) السنديّ، محمّد بن عبد الهادي، حاشية على سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ٢٦٨ ح ٣١١٢.

<sup>(</sup>٣) البيهقي، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ج٣: ص ٤٨٩، ح ٤١٥٧.

<sup>(</sup>٤) القسطلاني، أحمد بن محمّدٍ، المواهب اللدنّيّة بالمنح المحمديّة، ج٤: ص ٥٧٠ المقصد العاشر.

<sup>(</sup>٥) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الجامع الصغير، ج ٢: ص ٦٠٥، ح ٢٧١٦؛ المتقي الهنديّ، عليّ، كنز العمال، ج ١٥: ص ٦٥٢، ح ٢٠٥٨؛ السهميّ، حمزة بن يوسف، تاريخ جرجان: ص ٢٥٠، ح ٣٤٧؛ السبكيّ، علىّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ١١٠ ح ١١.

أقول: من الواضح أنّ ما ذهب إليه المناويّ غير تامًّ؛ فقد ردّ الحافظ الغماريّ على هذا التضعيف بقوله: «قلت: كلّا ليس فيه ضعفاء، إنّما فيه أبو المثنى المذكور، وقد ذكره ابن حبّان في (الثقات)()، والحديث له عنه طرقً متعددة عند البيهقيّ وحمزة بن يوسف السهميّ في (تاريخ جرجان) وابن عساكر وغيرهم، وأسند التقيّ السبكيّ من ثلاثة طرقٍ عن ابن أبي فديكٍ: ثنا سليمان بن يزيد الكعبيّ عن أنسٍ ثمّ قال: هذه الأسانيد الثلاثة دارت على محمّد بن إسماعيل بن أبي فديكٍ وهو مجمع عليه - يعني محتجًا به في الصحيحين -... ومع هذا فله شواهد من حديث جماعةٍ من الصحابة يصل بمجموعها إلى درجة الحسن، بل إلى الصحيح»().

<sup>(</sup>١) المناويّ، محمّد عبد الرؤوف، فيض القدير في شرح الجامع الصغير، ج ٦: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٦: ص ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٥: ص ٢٤٥ ولكن ورد: «من زار قبري \_ أو قال: من زارني \_ كنت له شفيعًا أو شهيدًا».

<sup>(</sup>٤) الغُمَارِيّ، أحمد بن محمّدٍ، المداوي لعلل الجامع الصغير وشرحي المناويّ، ج ٦: ص ٢٩٠ و ٢٩١.

ثمّ إنّ أبا المثنى اسمه سليمان بن يزيد ذكره البخاريّ في تاريخه الكبير ولم يطعن فيه (۱)، وصحّح الحاكم (۱) حديثًا هو واقعٌ فيه، وحسّن الترمذيّ (۱) حديثًا هو في سنده، إضافةً إلى أنّ الحافظ الزبيديّ في (شرح الإحياء) قد قام بشرح هذا الحديث من دون الاعتراض عليه أو تضعيفه، وفيه دلالةً على أنّه مقبولٌ عنده.

وعليه فأقل ما يمكن أنّ يقال في الحديث إنّه حسنٌ وهو يكفي في الاعتبار.

الحديث الثالث: عن حاطبٍ قال: قال رسول الله وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ: «من زارني بعد موتي فكأنّما زارني في حياتي».

أخرجه الدارقطنيّ في سننه (٥)، والمتّقي الهنديّ في (كنز العمال)(١)،

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج١: ص ٣٠٣ / ٩٦٠؛ ج٤: ص ١٩٠٥ / ١٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٤: ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج٣: ص٢٦، باب ما جاء في فضل الأضحية، ح ٢٦.

<sup>(</sup>٤) الزبيديّ، محمّد بن محمّدٍ، إتحاف السادة المتّقين، ج١٠: ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٥) الدارقطنيّ، عليّ بن عمر، سنن الدارقطنيّ، ج ٢: ص ٢٤٤، ح ٢٦٦٨.

<sup>(</sup>٦) المتَّقي الهنديّ، عليُّ، كنز العمال، ج٥: ص١٣٥، ح١٢٣٧٣.

والبيهقيّ في (الشعب)(١)، والسيوطيّ في (الدرّ المنثور)(١)، والذهبيّ في (ميزان الاعتدال)(١).

وقال الألبانيّ: "ولهذا إسنادٌ مجهولٌ أيضًا و(أبو عونٍ) إن كان هو محمّد بن عبيد الله بن سعيد الثقفيّ فهو ثقة، ولكنّه ممّن لم يدركه وكيع؛ فإنّ لهذا ولد بعد وفاة أبي عونٍ بإحدى عشرة سنة، فالظاهر أنّه (ابن عونٍ)، ويؤيده أنّه وقع لهكذا في رواية السبكيّ في الشفاء من غير طريق الدارقطنيّ و(ابن عونٍ) اسمه عبد الله وهو ثقةٌ فقيهُ؛ وعليه فالسند إلى هارون أبي قزعة صحيح، فهو علّة الحديث وهو مجهولٌ».

التحقيق: من الواضح أنّ الألبانيّ جعل ضعف الحديث جهالة هارون؛ إذن فالسند صحيحً إلى هارون كما صرّح، ومع ذلك يمكن توثيقه ليصبح السند كلّه صحيحًا، فقد ذكره ابن حبّان في (الثقات)(6). وقال ابن حجر العسقلانيّ: «قال ابن معينِ في الشعبيّ: إذا حدّث عن رجل فسمّاه فهو ثقةً

<sup>(</sup>١) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ج ٣: ص ٤٨٨، ح ٤١٥١.

<sup>(</sup>٢) السيوطيّ، جلال الدين، الدرّ المنثور، ج ١: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٤: ص ٢٨٥ / ٩١٦٨.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدُ، إرواء الغليل، ج ٤: ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حبّان، محمّدٌ، الثقات، ج٧: ص٥٨٠.

ويحتجّ بحديثه (۱). وقد روى عنه الشعبيّ وذكر اسمه كما في رواية الدارقطيّ والبيهقيّ، فهارون إذن ليس مجهولًا كما يدّعى؛ وعليه يمكن توثيقه، أضافةً إلى أنّ الذهبيّ قال في تاريخه بعد ذكر روايات الزيارة: «ومن أجودها إسنادًا ما صحّ عن وكيع نا ابن عونٍ وغيره عن الشعبيّ وأسود بن ميمونٍ عن هارون عن أبي وزعة عن حاطبٍ (۱). وقد رواه السبكيّ بأكثر من طريقٍ عن حاطبٍ حاطبٍ (۱)؛ وعليه فسند الحديث صحيحٌ ويمكن الاحتجاج به.

الحديث الرابع: عن ابن عمر عن النبيّ النبيّ الله قال: «من حبّ فزار قبري بعد وفاتي كان كمن زارني في حياتي».

أخرجه البيهقيّ في سننه في والطبرانيّ في (الأوسط) و(الكبير) والحرجه البيهقيّ في سننه والسيوطيّ في (الجامع الصغير) والهيثميّ في والدار قطنيّ في سننه في سننه والسيوطيّ في الجامع الصغير) والهيثميّ في المار قطنيّ في سننه في المار قطنيّ في سننه في المار قطنيّ في سننه في المار قطنيّ في المار قطنيّ في سننه في المار قطنيّ في المار قطني في المار قطنيّ في المار قطني في المار قطني في المار قطني المار قطني المار قطني في المار قطني في المار قطني في المار قطني المار قطني في المار قطني المار قطني في المار قطني في

<sup>(</sup>١) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٥: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١١: ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص١٠٦، ح٨.

<sup>(</sup>٤) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٥: ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج٣: ص ٣٥١؛ المعجم الكبير، ج١٢: ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٦) الدارقطنيّ، على بن عمر، سنن الدارقطنيّ، ج ٢: ص ٢٤٤، ح ٢٦٦٧.

<sup>(</sup>٧) الغُمَارِيّ، أحمد بن محمد، المداوي لعلل الجامع الصغير، ج ٢: ص ٥٩٤، ح ٨٦٢٨؛ السيوطيّ، الدرّ المنثور، ج ١: ص ٢٣٧.

(المجمع)(١)، واستدل ابن قدامة(١) والبهوتيّ به على استحباب زيارة قبر النبيّ والله على استحباب زيارة قبر النبيّ والموليّة.

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد قال الألبانيّ (٤): "وهذا إسنادٌ ضعيفٌ جدًّا؛ من أجل ليثٍ وحفصٍ، وقد ذكرت بعض أقوال الأئمّة فيهما، ومَن أخرج حديثهما سوى من ذكرنا في (سلسلة الأحاديث الضعيفة رقم ٧٤)، ونقلت فيه كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على الحديث، وحكمه عليه بالوضع من حيث معناه».

أقول: إنّ قوله إنّ الحديث ضعيف لوجود ليثٍ وحفصٍ في سنده، ليس تامًا، لأنّ ليثًا: هو ليث ابن أبي سليمٍ، قال الترمذيّ: «قال محمّد بن إسماعيل: ليث ابن أبي سليمٍ صدوقٌ»(٥).

وقال الهيثميّ: «ورواه الطبرانيّ في الكبير، وفيه ليث ابن أبي سليمٍ وهو ثقةٌ، إلّا أنّه ينسب إلى التخليط والغلط»(١٠).

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٢ باب زيارة سيّدنا رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٣: ص ٨٨٥ فصلُ: يستحبّ زيارة قبر النبيّ اللهُ عَبْدُ.

<sup>(</sup>٣) البهوتي، منصور بن يونس، كشّاف القناع، ج ٢:ص ٥٩٨ فصلُّ: إذا فرغ من الحجّ استحبّ له زيارة النبي المُثَّرِّة.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٤: ص ٣٣٥ / ١١٢٨.

<sup>(</sup>٥) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ٤: ص ١٩٩، ح ٢٩٥٣.

<sup>(</sup>٦) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج١: ص٢١٢ باب الاستجمار بالحجر.

وقال ابن شاهين: «قال عثمان: ليث ابن أبي سليمٍ ثقةٌ صدوقٌ»(١). روى عنه البخاريّ في صحيحه(٢).

وقد صحّح الحاكم حديثًا هو فيه (٣)، وقال ابن حبّان: «كان مولده بالكوفة وكان معلّمًا بها... وكان من العبّاد، ولكنّه اختلط في آخر عمره» (١٠).

إذن لا إشكال في وثاقة الرجل، وما كان من تضعيفه إلّا لما ينسب إليه من التخليط كما ذكره الهيثميّ، وهو ما حصل إليه في آخر عمره كما قاله ابن حبّان، ولكن تبقى مدى صحّة لهذه النسبة من عدمها موضع ترديدٍ، وعلى فرض صحّتها فلا يمكن ترك رواياته لأجل أنّه خلط في آخر عمره، نعم ما عُلم أنّه رواها في زمن تخليطه يمكن التوقّف فيها، ولا دليل عندنا على أنّ لهذه الرواية قد رواها أيّام علّته.

وأمّا حفصٌ: فهو حفص بن سليمان الأسديّ الكوفيّ الغاضريّ، وحفص بن أبي داود، وأبو عمر الأسديّ، والجميع واحدً.

<sup>(</sup>١) ابن شاهين، عمر، تاريخ أسماء الثقات: ص ١٩٦ / ١١٨٩.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ٢١٥، بابُّ: لا يحلّ القتال بمكّة.

<sup>(</sup>٣) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٤١٢ تفسير سورة السجدة.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، كتاب المجروحين، ج ٢: ص ٢٣١ / ٩٠٦.

وقال الخطيب البغدادي: «كان ينزل سويقة نصرٍ لو رأيته لقرّت عينك [عيناك] به علمًا وفهمًا» (٢٠).

وقال الذهبيّ: «وكان ثبتًا في القراءة واهيًا في الحديث؛ لأنّه كان لا يتقن الحديث ويتقن القرآن وتجويده، وإلّا فهو في نفسه صادقُ»(٣).

وقال البخاريّ في (الصغير): «حفص بن سليمان أبو عمر الأسديّ، وهو حفص ابن أبي داود، أراه القارئ عن عاصمٍ وعلقمة بن مرثدٍ، سكتوا عنه»(1).

ونُقِل عن عبد الله بن أحمد بن حنبلٍ قال: «سألته - يعني أباه - عن حفص بن سليمان المقرئ فقال: صالح»(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: المزي، يوسف، تهذيب الكمال، ج ۷: ص ۱٥ / ١٣٩٠؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ۱: ص ٥٥٨/ ٢١٢٦.

<sup>(</sup>٢) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، تاريخ بغداد، ج ٨: ص١٨٣؛ المرّيّ، يوسف، تهذيب الكمال، ج ٧: ص ١٢ /١٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ١: ص ٥٥٨ /٢١٢١.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الصغير، ج ٢: ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: تقي الدين السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ٩٤ الحديث الرابع، ولْكن في

وقال حنبل بن إسحاق عن أحمد: «ما به بأسًى»(١).

وقال السبكيّ في ردّه على التضعيف: «وعندي أن هذا القول سرفُّ؛ فإنّ الرجل إمام قراءةٍ، وكيف يُعتقد أنّه يقدم على وضع الحديث والكذب ويتّفق الناس على الأخذ بقراءته؟! وإنّما غايته أنّه ليس من أهل الحديث»(٢).

وعليه فحفص بن سليمان \_ على أقلّ تقديرٍ \_ يكون ممدوحًا، فتكون الرواية حسنةً، ويمكن الاحتجاج بها في المقام.

أمّا الدلالة: فمن الواضح أنّ الحديث في مقام الحثّ على زيارة قبر النبيّ عَلَيْنُهُم، وأنّ زيارته في قبره تماثل زيارته في حياته.

وهنالك أحاديث كثيرةً جدًّا في هذا الأمر، إلّا أنّنا اكتفينا بما ذكرناه من الأحاديث الّتي تدلّ على جواز زيارة قبر النبيّ النّيام للإثبات المطلوب.

الطائفة الثانية: الأحاديث الواردة في الحتّ على زيارة قبور المؤمنين والكلام في أحاديث لهذه الطائفة يقع في عدّة أقسام:

كتاب عبد الله بن أحمد بن حنبلٍ، ورد حفص بن سليمان المنقريّ لا المقرئ [العلل، ج ١: ص ٢٠١ / ٩١٧]، وذهب السبكيّ إلى اتّحادهما، ولكن فيه تأمّلُ.

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ١: ص ٥٥٨ / ٢١٢١.

<sup>(</sup>٢) السبكيّ، علىّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٩٤ الحديث الرابع.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ......الفصل الأوّل: زيارة القبور .....

# القسم الأوّل: أقوال النبي رَلْمُ في زيارة القبور

لا إشكال أنّ قول النبيّ الاكرم الشيئم في جواز زيارة قبور المؤمنين دليلٌ على مشروعيّتها، وأنّها سنّةُ، وفي المقام أحاديث كثيرةٌ منها:

الحديث الأوّل: «حدّثنا يزيد بن هارون، عن حمّاد بن سلمة، عن عليّ بن زيدٍ، عن ربيعة بن النابغة، عن أبيه، عن عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكُمْ قال: إنّ رسول الله وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمْ قال: إنّي كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها؛ فإنّها تذكّركم الآخرة».

ذكره ابن أبي شيبة في (المصنف)<sup>(۱)</sup> وأبو يعلى في مسنده<sup>(۱)</sup> وابن عساكر في تاريخه بسنده قال: «أخبرنا أبو القاسم نصر بن أحمد بن مقاتلٍ أنّ جدّي أبو محمّدٍ انا أبو عليٍّ أحمد بن عليٍّ نا إبراهيم بن الحجّاج» ثمّ يتّصل السند بحمّادٍ (۱) والعينيّ في (عمدة القاري)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد، المصنّف، ج ٣: ص ٢٢٣، باب من رخّص في زيارة القبور، ح ٣.

<sup>(</sup>٢) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى الموصليّ، ج ١: ص ٢٤٠ ح ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٦٠: ص ١٣٦ / ٧٦١٥.

<sup>(</sup>٤) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٨: ص ٦٩.

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فبعد التدقيق والفحص في أحوال الرجال اتّضح أنّ رجاله كلّهم من الثقات، ولم يُخْتَلَفْ إلّا في عليّ بن زيدٍ والنابغة والد ربيعة. فعليّ بن زيدٍ: قال ابن ماجة: "ضعيفُ" (أ)، وقال ابن عديٍّ: "سمعت يزيد بن زريعٍ يقول: لقد رأيت عليّ بن زيدٍ ولم أحمل عنه، فإنّه كان رافضيًّا)(أ).

ومع ذلك يمكن القول بوثاقته، فقد روى عنه مسلمٌ في صحيحه ( $^{(7)}$  وقال العجليّ: «لا بأس به) $^{(2)}$ ، وقال الترمذيّ: «صدوقُ) $^{(6)}$ ، وروى عنه أحاديث كثيرةً صحّح أسانيدها $^{(7)}$ ، ووصفه الذهبيّ بالإمام العالم الكبير $^{(7)}$ ، ونقل ابن حجرٍ عن الساجيّ قوله: «كان من أهل الصدق) $^{(A)}$ . ويظهر ممّا تقدم أنّه ثقةُ في نفسه ونقله، وأنّ ضعفه كان بسبب مذهبه \_ كونه رافضيًّا \_ وليس شيئًا آخر؛ وعليه فهو ثقةُ بلا إشكالِ.

<sup>(</sup>١) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٣، ح ١١٦.

<sup>(</sup>٢) ابن عديٍّ، عبد الله، الكامل، ج٥: ص١٩٦ / ١٣٥١.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٥: ص١٧٨.

<sup>(</sup>٤) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ١٥٤ / ١٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذي، ج ٤: ص ١٥١، ح ٢٨١٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق، ج ١: ص ٧٢، ح١٠٦؛ ج ٢: ٢٩، ح ٥٤٣؛ ج ٣: ٣٨٧، ح ٢٣٢٠.

<sup>(</sup>٧) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج٥: ص٢٠٦ / ٨٢.

<sup>(</sup>٨) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٧: ص ٢٨٣ / ٥٤٥.

وأمّا النابغة: فهو نابغة بن مخارق بن سليم، ذكره الرازيّ في (الجرح والتعديل) ولم يطعن عليه بشيء (۱)، وابن حجرٍ في لسان الميزان قال: «مختلف في صحبته (۱)، فالصحبة إذن هي مورد الاختلاف الوحيد، لا بيان حاله من الوثاقة والضعف، وإلّا لأشار إليه ابن حجرٍ، إضافةً إلى أنّ الألبانيّ لم يضعّف النابغة في حديثٍ ضعّفه بشخصٍ آخر (۱)، فلو كان النابغة ضعيفًا لأشار إليه بذلك، ولهذا دليلٌ على التسليم بوثاقته، وإن لم يذكر ذلك صراحةً؛ وعليه فالنابغة يمكن القول بوثاقته أيضًا. إذن فرجال السند كلّهم من الثقات.

### تصحيح رفع الحديث

وأشكل على سند الحديث بإشكالٍ آخر، فقد قال البخاري: «ربيعة بن النابغة عن أبيه عن عليًّ عَلَيْكُمْ عن النبيّ وَلَيْكُمْ لا يصحّ»(٤). وكذلك قاله ابن عديّ (كنز العمّال): «قال في (المغني) عديّ () والذهبيّ ()

<sup>(</sup>١) الرازي، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج ٨: ص ٥٠٩ / ٢٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، لسان الميزان، ج ٦: ص ١٤٣ / ٤٩٨.

<sup>(</sup>٣) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٤: ص ٣٦٨، ح ١١٥٥.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٣: ص ٢٨٩ / ٩٨٣.

<sup>(</sup>٥) ابن عديٍّ، عبد الله، الكامل، ج٣: ص ١٥٩ / ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٢: ص ٤٥ / ٢٥٧٧.

إذن فعليّ بن زيدٍ يروي الحديث عن عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكِم تارةً بواسطة ربيعة بن النابغة عن أبيه النابغة بن مخارقٍ، وأخرى عن النابغة بن مخارقٍ عن أبيه مخارق بن سليم، وقد تقدّم قول ابن حجرٍ: «إنّ النابغة بن مخارقٍ مختلفٌ في صحبته»(٤)، فيمكن أن يكون الرفع من جهة أنّ النابغة بن مخارقٍ لا يروي مباشرةً عن عليّ عَلَيْكِم.

(١) المتَّقى الهنديّ، عليُّ، كنز العمال، ج ٥: ص ٨٥٨، ح ١٤٥٦١.

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٣: ص ٢٨٩ / ٩٨٣.

<sup>(</sup>٣) الدارقطنيّ، عليّ بن عمر، علل الدارقطنيّ، ج ٤: ص ١١٣ / ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر، أحمد بن عليّ، لسان الميزان، ج ٦: ص ١٤٣ / ٤٩٨.

وعلى كلّ حالٍ فإن قلنا إنّ للحديث سندين مسندين فلا إشكال في صحّتهما، وإن قلنا: إنّ سند الحديث المذكور ضعيفٌ بالرفع، فيكفي السند الثاني في المقام ورجاله من الثقات، وإن كان فيه عبد الوارث بن سعيدٍ فإنّ العجليّ قد وثّقه (۱)، وقال فيه ابن حجرٍ: «ثقة أرمي بالقدر ولم يثبت عنه»(۱).

وأمّا مخارق بن سليمٍ فقد ذكره ابن حبّان في (الثقات)، وقال: «يروي عن عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكَلِم»(١٠). وصحّح الحاكم حديثًا هو فيه قائلًا: «لهذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»(٥)، وأمّا باقي رجاله فقد تقدّم توثيقهم.

وعليه فالحديث صحيحً ويمكن الاحتجاج به.

أمّا الدلالة: فإنّ النبيّ الأكرم قد صرّح بأنه قد نهى في وقتٍ سابقٍ عن

<sup>(</sup>١) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ١٠٧ / ١١٤٦.

<sup>(</sup>٢) أي أنّه اتّهم بالقدريّة. والقدريّة على فرقتين: فرقة أنكرت القدر رأسًا وقالوا: إنّ الله لم يقدّر المعاصي على أهلها، ولا هو يقدر على ذلك، ولا يهدي الضال، ولا هو يقدر على ذلك. والفرقة الثانية: من قابل هؤلاء وزعم أنّ الله جُبر الخلق على ما عملوا، وأنّ الكفر والمعاصي في الخلق كالبياض والسواد في خلق الآدميّ. [ابن عبد الوهّاب، سليمان، فصل الخطاب: ص ٤٩]

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص ٦٢٥ / ٢٢٦٥.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٥: ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>٥) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين ج ٢: ص ١٠٥.

زيارة القبور، إلّا أنّه قد أباح زيارتها بعد ذلك لمن يريد الزيارة، بل أكثر من ذلك فإنّه \_ حتّ على زيارتها؛ لأنّها تذكّر الناس بالآخرة وأهوالها لغرض الاتّعاظ وأخذ العبر، ويؤيد ذلك أيضًا ما روي عن منصور بن سعدٍ قال: السمعت حمّادًا يقول: أخبرني إبراهيم أنّ الأسود بن يزيد حدّثه أنّ عائشة أخبرته أنّ رسول الله ويويد أنّا كنّا نهيناكم عن زيارة القبور فزوروها؛ فإنّها تذكّر الآخرة». وهو ما رواه الطبرانيّ في (المعجم الأوسط) (ا) وإنّ رجاله كلّهم من الثقات، وإن اختلف في حمّادٍ، لأنّ حمّادًا هو: حمّاد بن أبي سليمان. قال العقيليّ: «كان حمّاد بن أبي سليمان رأسًا في المرجئة» (الله عمّاد في الإرجاء الساعقي لا يحتج بحديثه» وقال ابن عديّ : «إنّما تكلّم حمّاد في الإرجاء لحاجةٍ» في الحديثة، ومع هذا كلّه فقد قال العجليّ : «كوفيُّ ثقةٌ في الحديث، كان أفقه أصحاب إبراهيم» أنه تروي عن العجليّ : «كوفيّ ثقةٌ في الحديث، كان أفقه أصحاب إبراهيم» الموه : «لم تروي عن حبّان في (الثقات) (الله تروي عن شعبة حينما سألوه : «لم تروي عن

<sup>(</sup>١) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ٤: ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) العقيليّ، محمّد بن عمرو، الضعفاء، ج١: ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) الرازيّ، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج٣: ص ١٤٦ / ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) ابن عديِّ، عبد الله، الكامل، ج ٢: ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: الذهبيّ، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج٥: ص ٢٣٣ / ٩٩.

<sup>(</sup>٦) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج١: ص ٣٢٠ / ٣٥٥.

<sup>(</sup>٧) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٤: ص ١٦٠.

حمّاد بن أبي سليمان وكان مرجعًا؟ قال: كان صدوق اللسان»(۱). وقال الذهبيّ في (الكاشف): «ثقةً إمامً مجتهد كريمً جوادً»(۱). ونُقِلَ عن النسائيّ توثيقه(۱)، وقال الهيثميّ في حديثٍ هو واقعٌ فيه: «رواه عبد الله بن أحمد ورجاله رجال الصحيح»(۱).

وعليه فرجال السند كلّهم من الثقات، فيكون الحديث صحيحًا ويمكن الاستناد إليه.

رواه ابن أبي شيبة في (المصنّف) (٥)، وابن ماجة في سننه، ولكن خلا من لفظة (الموت) (٦).

<sup>(</sup>١) الرازي، محمّد بن أبي حاتم، الجرح والتعديل، ج ١: ص ١٣٧ / ١٧.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، الكاشف في معرفة من له روايةٌ في كتب الستّة، ج ١: ص ١٢٢١/٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج٧: ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٤) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٥: ص ١٥٠ باب فيما رخص فيه من الذهب.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٣: ص ٢٢٣، ح ٤.

<sup>(</sup>٦) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٥٠٠، باب ما جاء في زيارة القبور، ح ١٥٦٩.

٧٦ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّه بعد التدقيق في أحول رجاله اتّضح أنّهم كلّهم من الثقات، وكما يلي:

محمّد بن عبيدٍ: هو محمّد بن عبيد ابن أبي أميّة أبو عبد الله الإياديّ الكوفيّ الطنافسيّ الأحدب مولى بني حنيفة، الحافظ الثقة. قاله الذهبيّ (1). وقال ابن حجرٍ: «محمّد بن عبيدٍ - بغير إضافة ابن أبي أميّة الطنافسيّ الكوفيّ الأحدب - ثقةٌ يحفظ» (1). وقال العجليّ: «كوفيُّ ثقةٌ» (1)، روى عنه البخاريّ (2) ومسلمٌ في صحيحيهما (0).

وأمّا يزيد بن كيسان: فقد روى عنه مسلمٌ في صحيحه كثيرًا (٢)، وذكره ابن حبّان في (الثقات)، قال: «يزيد بن كيسان الأسلميّ كنيته أبو

<sup>(</sup>۱) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج ۱: ص ٣٣٣ / ٣١٥؛ سير أعلام النبلاء ج ٩: ص ٤٣٦ / ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أحمد بن على، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ١١٠ / ٦١٣٤.

<sup>(</sup>٣) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ٣٨ / ٩؛ ج ٢: ص ٢٤٧ / ١٦٢٥.

<sup>(</sup>٤) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٦: ص ٣١.

<sup>(</sup>٥) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج٣: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، ج ١: ص ٤١ و١٦٨؛ ج ٢: ص ١٣٨ و١٩٩٩؛ ج ٣: ص ٣٧ و٥٠ وغيرها.

إسماعيل، وهو الذي يقال له أبو متينٍ»(١). قال الذهبيّ: «حسن الحديث»(٢). ونقل ابن حجر توثيقات العلماء له (٣).

وأمّا أبو حازم فهو: الأشجعيّ، واسمه سلمان، روى عنه البخاريّ (1) ومسلمُ (٥) في صحيحيهما، ووثقه أحمد في (العلل)(١)، وقال العجليّ: «كوفيُّ تابعيُّ ثقةً»(٧).

وعليه فالحديث صحيحٌ ورجاله كلّهم من الثقات، ويمكن الاستدلال به على ما نحن فيه.

أمّا الدلالة: فهي كدلالة الحديث السابق.

الحديث الثالث: «حدّثنا أبو العبّاس، أنبأ محمّد بن عبد الله بن عبد

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٧: ص ٦٢٨.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، الكاشف في معرفة من له روايةٌ في كتب الستّة، ج ٢: ص ٣٨٩ / ٣٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجر، أحمد بن على، تهذيب التهذيب، ج١١: ص ٣١١ / ٥٨٦.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٦: ص ٥٩؛ ج ٧: ص ١١٨.

<sup>(</sup>٥) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٢: ص ١٣٨ و١٩٩؛ ج ٣: ص ٥٠.

<sup>(</sup>٦) ابن حنبل، أحمد، العلل، ج ٢: ص ٥٥ / ٣٦٠٦.

<sup>(</sup>٧) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ٢٥٣ / ٢٥٢؛ ج ٢: ص ٣٩٣ / ١١٥.

الحكم قال: أنبأ عبد الله بن وهب، أخبرني أسامة بن زيدٍ أنّ محمّد بن يحيى بن حبّان الأنصاريّ أخبره أنّ واسع بن حبّان حدّثه أنّ أبا سعيد الخدريّ حدّثه: أنّ رسول الله والله والل

رواه الحاكم في (المستدرك) وقال: «هذا حديثٌ صحيحٌ على شرط مسلمٍ ولم يخرجاه»(۱). ورواه أحمد بسندٍ آخر صحيحٍ ورجاله كلّهم ثقاتٌ هو: «حدّثنا عبد الله، حدّثني أبي، ثنا يحيى بن آدم، ثنا ابن مباركٍ عن أسامة»(۱)، ثمّ يتّصل السند بالأوّل. ورواه الهيثميّ في (مجمع الزوائد) وقال: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح»(۱). ورواه البيهقيّ بسندين أحدهما المذكور في الحديث، والثاني هو: «أبو عبد الله الحافظ، ثنا أبو العبّاس محمّد بن يعقوب، ثنا الربيع بن سليمان عن عبد الله بن وهبٍ»(١)، ثمّ يتّصل بالسند الأوّل، وهو سندٌ صحيحٌ ورجاله من الثقات.

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٣: ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج٣: ص٥٧ باب زيارة القبور.

<sup>(</sup>٤) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٤: ص ٧٧ باب زيارة القبور؛ معرفة السنن والآثار ج ٥: ص ٣٥١ ح ٧٨٠٠.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ......الفصل الأوّل: زيارة القبور ....

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: لا إشكال في أنّ سند الحديث صحيحٌ، ورجاله كلّهم من الثقات، وإن اختلف في أسامة بن زيدٍ، فهو الليثيّ قد ذكره العقيليّ في الضعفاء، وقال: «حدّثنا يحيى بن سعيدٍ بأحاديث أسامة بن زيدٍ ثمّ تركه». وقال البخاريّ: «كان يحيى بن سعيدٍ يسكت عنه - يعني أسامة بن زيدٍ» ('). وفكر الذهبيّ أقوالًا في التضعيف وأخرى في التوثيق (۲)، ولكنّ جلّ أقوال التضعيف علّتها ترك يحيى بن سعيدٍ لأحاديث أسامة بن زيدٍ، فقد ذكر ابن حجرٍ قوله: «احتجّ يحيى بن سعيدٍ بكتاب عثمان بن عمر بحديثين عن أسامة عن عطاءٍ عن جابرٍ: عرفة كلّها موقفُ (۳). ويمكن أن يكون الإشكال في السند نفسه، وهو إرسال أسامة عن عطاءٍ، وهو ما صرّح به العقيليّ أيضًا (أ)؛ لذلك فإنّ الترك كان بسبب الإرسال، وهل يستلزم ذلك تضعيف الرجل وترك أحاديثه كلّها إذا أرسل حديثين أو أكثر بقليلٍ؟ خصوصًا إذا كان الرجل وترك أحاديثه كلّها إذا أرسل حديثين أو أكثر بقليلٍ؟ خصوصًا إذا كان الرجل وقدة عند الكثير من أهل الجرح والتعديل، فقد وثقه ابن معينٍ (°)

<sup>(</sup>١) العقيليّ، محمّد بن عمرو، الضعفاء، ج ١: ص ١٧ / ٢.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ١: ص ١٧٤ / ٧٠٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٧: ص١٣٠/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) العقيليّ، محمّد بن عمرو، الضعفاء، ج ١: ص ١٧ / ٢.

<sup>(</sup>٥) ابن معين، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ١: ص١١٦/ ٦٦٥.

والعجليّ (۱)، وذكره ابن حبّان في (الثقات) (۱)، بل خرّج له مسلمٌ أحاديث كثيرةً في صحيحه (۱)، وصحّح الألبانيّ حديثًا هو فيه (۱)، ووصفه الذهبيّ بالإمام العالم الصدوق (۱)، وقال ابن حجرِ عنه: «صدوقً» (۱).

إذن الرجل ثقةٌ ويمكن الاعتماد على أحاديثه، نعم ما كان مرسلًا لا نأخذ به، وما نحن فيه ليس من لهذا القبيل.

فالحديث صحيحٌ ويمكن الاستناد إليه في إثبات المطلوب.

أمّا الدلالة: فواضحة كما في الأحاديث السابقة، ويؤيد ذلك ما رواه مسلم في صحيحه عن أبي بكرٍ ابن أبي شيبة ومحمّد بن عبد الله بن نميرٍ ومحمّد بن المثنّى - واللفظ لأبي بكرٍ وابن نميرٍ - قالوا: «حدّثنا محمّد بن فضيلٍ عن أبي سنانٍ ضرار بن مرّة، عن محارب بن دثارٍ عن ابن بريدة عن أبيه قال:

<sup>(</sup>١) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ٢١٦ / ٦١.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٦: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٢: ص ٤٩؛ ج ٣: ص ٢٥؛ ج ٤: ص ٢١؟ ج ٥: ص ٢٦؛ ج ٥: ص ٢١٥ و٧٠ وغيرها.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ١: ص ٢٦٩ / ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٦: ص ٣٤٢ / ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص ٧٥ / ٣١٧.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ......

## 

إنّ فعل النبيّ الأكرم الله أَوْ وزيارته لقبور المؤمنين وقبر أمّه لمن أوضح مصاديق الجواز، فقد دلّت الأحاديث الكثيرة على أنّ النبيّ الله أله كان يزور قبور المؤمنين، وكذلك قبر أمّه، وفعله لهذا حجّة علينا جميعًا، وفيه دلالة على مشروعيّة زيارة القبور، ومن لهذه الأحاديث:

الحديث الأوّل: روى مسلمٌ في صحيحه: «عن أبي هريرة عن النبيّ وَاللَّهُ أَنَّهُ أَتَّى المقبرة فسلّم على أهل المقبرة فقال: السلام عليكم دار قومٍ مؤمنين، وإنّا -إن شاء الله - بكم لاحقون»(٢).

ورواه أحمد في مسنده (٤)، وابن ماجة (٥) وأبو داود (١) والنسائي (١)

<sup>(</sup>١) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٣: ص ٦٥؛ ج ٦: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف ج ٣: ص ٢٢٣، باب من رخص في زيارة القبور، ح ١.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج١: ص١٥٠.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ١٤٣٩ باب ذكر الحوض، ح ٤٣٠٦.

<sup>(</sup>٦) ابن الأشعث، أبو داود سليمان، سنن أبي داود، ج ٢: ص ٨٧ باب ما يقول إذا زار القبور أو مرَّ بها، ح ٣٢٣٧.

٨٢ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

والبيهقي (١) في سننهم، وابن خزيمة (١) وابن حبّان (١) في صحيحيهما، وابن تيمية في (الجواب الباهر) (١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فالحديثُ صحيحُ لوروده في صحيح مسلمٍ وعدم طعن أحدٍ فيه - سواءٌ في متنه أو سنده - من أهل الجرح والتعديل، فيمكن الاستناد إليه والاحتجاج به في ما نحن فيه.

أمّا الدلالة: فنفس زيارة النبيّ الأعظم للقبور وسلامه على أهلها دليلً على الجواز؛ لأنّ فعله هذا حجّة علينا، وقد وردت الأحاديث الكثيرة في هذا المضمون نفسه، يؤيّد الحديث المذكور ما رواه مسلمٌ في صحيحه عن عائشة قالت: «فقدته من الليل، فإذا هو بالبقيع فقال: سلامٌ عليكم دار قومٍ مؤمنين، وأنتم لنا فرطٌ وإنّا بكم لاحقون»(١).

(١) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ١: ص ٩٣ باب فرض الوضوء.

<sup>(</sup>٢) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ١: ص ٨٢ باب إسباغ الوضوء؛ ج ٤: ص ٧٨ باب ما يقول إذا دخل مقبرةً.

<sup>(</sup>٣) ابن خزيمة، محمّد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، ج١: ص٧.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج٣: ص ٣٢١؛ ج ١٦: ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الجواب الباهر في زوّار المقابر: ص ١٤.

<sup>(</sup>٦) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج٣: ص ٦٣.

وهو حديثٌ صحيحٌ ولا إشكال فيه، ويؤيده أيضًا ما رواه الترمذيّ عن ابن عبّاسٍ.

قال: «مرّ رسول الله بقبور المدينة، فأقبل عليهم بوجهه فقال: السلام عليكم يا أهل القبور، يغفر الله لنا ولكم، وأنتم سلفنا ونحن بالأثر»(١).

الحديث الثاني: روى مسلم في صحيحه قال: «أخبرنا أبو بكرٍ ابن أبي شيبة، وزهير بن حربٍ قالا: حدّثنا محمّد بن عبيدٍ، عن يزيد بن كيسان، عن أبي حازمٍ، عن أبي هريرة قال: زار النبي السلم قبر أمّه فبكي وأبكى من حوله»(٤).

<sup>(</sup>۱) الترمذيّ، محمّد بن عيسى، صحيح الترمذيّ، ج ٢: ص ٢٥٨ باب ما يقول الرجل إذا دخل المقابر، ح ١٠٥٩.

<sup>(</sup>٢) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٤: ص ٩٤؛ السنن الكبرى، ج ١: ص ٢٥٧، ح ٢١٦٧.

<sup>(</sup>٣) الألبانيّ، محمّدُ، إرواء الغليل، ج٣: ص ٢٣٥، ح ٧٧٦.

<sup>(</sup>٤) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٣: ص ٦٥.

٨٤ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

ورواه أحمد في مسنده (١)، وابن ماجة (٢) وأبو داود (٣) والنسّائيّ (٤) في سننهم.

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فالحديث صحيح لوروده في صحيح مسلمٍ، وكذٰلك رجاله كلّهم من الثقات، ويحتجّ به في إثبات المطلوب.

أمّا الدلالة: فإنّ زيارة النبيّ الأكرم وأليّيم لقبر أمّه والبكاء عنده لمن أوضح الأدلّة لجواز زيارة القبور، وما كان فعله هذا إلّا لبيان مشروعيّة زيارة القبور، وقد روى الحاكم في مستدركه بسندين صحّحهما على شرط الشيخين حديثًا قريبًا من هذا الحديث يقول: «عن علقمة بن مرثدٍ عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال: إنّ النبيّ وأليّم زار قبر أمه في ألف مُقَنَّع، فما رؤي أكثر باكيًا من ذلك اليوم»(٥).

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٥٠١ ح ١٥٧٢.

<sup>(</sup>٣) ابن الأشعث، أبو داود سليمان، سنن أبي داود، ج ٢: ص ٨٧، بابٌ في زيارة القبور، ح ٣٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) النسائيّ، أحمد بن شعيب، سنن النسائيّ، ج٤: ص٩٠.

<sup>(</sup>٥) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٣٧٥؛ ج ٢: ص ٢٠٥ ص ٥٠٠ وقال في كلا الموردين: «لهذا حديثٌ صحيحٌ على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

وأحد السندين حسنُ؛ لوثاقة كلّ رجاله إلّا أبا عبد الله الصفّار وأبا بكرٍ ابن أبي الدنيا، فهما ممدوحان.

وعليه فالحديث حسنُّ، ويمكن الاستدلال به على المطلوب.

### المورد الثاني: حكم البناء على القبور

قال محمّد بن صالح العثيمين: «وكذلك القبور المشرفة قد يزداد فيها الغلوّ حتّى تجعل أوثانًا تعبد من دون الله، ولهذا ما وقع في بعض البلاد الإسلاميّة، وقد أطال الشارح في لهذا الباب في البناء على القبور؛ وذلك لأنّ فتنتها في البلاد الإسلاميّة قديمة وباقية ها().

الجواب: اعلم أنّ الخلاف بين العلماء في حكم البناء على القبور قد يكون منشؤه من الخطإ في الاستدلال، وعدم إحكام النظر في أدلّته من جهة عدم عدم فهم المعنى الحقيقيّ ومراد الشارع من الدليل أوّلًا، أو من جهة عدم النظر في الأدلّة المعارضة له ثانيًا، وكلّ ذلك أفضى إلى الوقوع في خطإ التطبيق، بل إنّ الإصرار على الخطإ أوقع الأمّة في مشاكل كبيرةٍ تعاني إلى الآن من آثارها المقيتة، وتدفع ثمنها الأجيال، وولّدت بينهم التشنّج والخصومة والاقتتال، وهو ما دفعنا لبحث لهذا الأمر في بيان حقيقة جواز البناء على القبور في الشريعة المقدّسة من حرمته؛ لذا كان علينا أن نبحث لهذا الأمر

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج ٢: ص ٤٤٩.

بصورةٍ مفصّلةٍ من خلال ذكر أدلّة المجوّزين، ومن ثمّ نقوم بذكر أدلّة المانعين ومناقشتها.

### أدلة المجوّزين للبناء على القبور

ذهب جمعٌ من علماء الإسلام إلى جواز البناء على القبور، وقد استدلّوا بعدّة أدلّةٍ في إثبات مطلوبهم، حيث بيّنوا أنّ الشريعة المقدّسة لم تمنع من البناء على القبور ولم تحرّمه، بل رخّصت ذلك وجوّزته، وقد استندوا في حجّتهم تلك إلى الأدلّة الواردة في القرآن الكريم والسنّة الشريفة وأقوال العلماء الماضين وأفعالهم؛ ولذا كان علينا أن نذكر لهذه الأدلّة ونبيّن المطلوب فيها، وكما يلي:

### الدليل الأوّل: القرآن الكريم

إنّ الموقف القرآني الّذي يمكن تشخيصه في مسألة البناء على القبور، واتّخاذ المساجد عليها في الشرائع السابقة وكذلك في شريعتنا؛ هو الجواز، إذ ذكر القرآن الكريم في سورة الكهف قصّة الفتية الّذين آمنوا بربّهم وأنقذهم الله من براثن الطاغية والملك الظالم آنذاك ونجّاهم من القرية الظالم أهلها، وقد آواهم ربّهم إلى الكهف وضرب على آذانهم فيه سنين عددًا، ثمّ أعثر أهل القرية عليهم بعد أن مرّت القرون، وقد غير الله حال أهلها من الكفر إلى الإيمان، وهو ما دلّ عليه قوله تعالى: ﴿وَكَذٰلِكَ أَعْتُرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ

بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ ابْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَانًا رَّبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا (١٠).

دلالة الآية: من الواضح أنّ الآية المباركة تبيّن حالة الأمّة وما أصابها من خلافٍ واختلافٍ بعد أن عثروا على أصحاب الكهف، وما هو العمل الّذي لا بدّ من القيام به، وقد تنازعوا أمرهم على نحوين:

الأوّل: بناء بنيانٍ عليهم، وهو قوله تعالى: ﴿فَقَالُواْ ابْنُواْ عَلَيْهِمْ بُنْيَانًا ﴾.

الثاني: اتّخاذ المسجد عليهم، وهو قوله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى اللَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا﴾.

ولا إشكال في أنّ القول الأوّل إنّما هو قول الّذين كفروا، وأمّا الثاني فهو قول المؤمنين الّذين هم على دين الفتية أصحاب الكهف.

قال القرطبيّ في تفسيره: «قال الملك: ابنوا عليهم بنيانًا، وقال الّذين هم على دين الفتية اتّخذوا عليهم مسجدًا»(٢).

وقال الزمخشري: «قال الدين غلبوا على أمرهم من المسلمين وملكهم، وكانوا أولى بهم وبالبناء عليهم: لنتّخذنّ على باب الكهف مسجدًا يصلّي فيه المسلمون ويتبرّكون بمكانهم»(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٢١.

<sup>(</sup>٢) القرطبيّ، محمّد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، ج١٠: ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، محمود بن عمرو، تفسير الكشاف، ج ٢: ص ٦٦٤.

وذكر الطبريّ في تفسيره قائلًا: «قال المسلمون: بل نحن أحقّ بهم هم منّا، نبني عليهم مسجدًا نصلّي فيه ونعبد الله فيه»(١).

وقد ذكر لهذا الأمر غيرهم كثيرً في تفاسيرهم ٢٠٠٠.

ثمّ إنّ القرآن الكريم ذكر قولي المتخاصمين من الناس في أمر أصحاب الكهف معًا، ولم يبد رأيه فيهما، وكيف أنّ المؤمنين أرادوا أن يتّخذوا على مضاجع أصحاب الكهف وقبورهم مسجدًا يسجدون فيه لله \_ سبحانه \_ ويعبدونه، بل لم نجد منه أيّ اعتراضٍ على هذا الفعل ولا على الفعل الأوّل، مع أنّ ديدنه الاعتراض على كلّ فعلٍ غير صحيحٍ وذمّ أصحابه، ففي قضية مسجد ضرارٍ قال الله عرّ لنبيّه: ﴿لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا ﴾(")، وفي قول اليهود والنصارى: ﴿ فَيْ أَبْنَاء اللهِ وَأَحِبّا وُهُ ﴾(أ) فردّ عليهم بقوله: ﴿ قُلْ فَلِمَ يُعَذّبُ مَن خَلَق يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذّبُ مَن يَشَاءُ وَيُعَذّبُ مَن يَشَاءُ ﴾، ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةً ﴾ (أ)، فأجابهم بقوله: ﴿ فَلَتْ أَيْدِيهِمْ يَشَاءُ ﴾، ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةً ﴾ (أ)، فأجابهم بقوله: ﴿ فَلَتْ أَيْدِيهِمْ يَشَاءُ ﴾ (أ) فَا أَنْ اللهِ مَغْلُولَةً ﴾ (أ) فأجابهم بقوله: ﴿ فَلَتْ أَيْدِيهِمْ

<sup>(</sup>١) الطبريّ، محمّد ابن جريرٍ، جامع البيان، ج ١٥: ص ٢٨٠ ح ١٧٣١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: البغويّ، الحسين بن مسعودٍ، تفسير البغويّ، ج ٣: ص ١٥٦؛ الثعلبيّ، أحمد بن محمّدٍ، تفسير الشعلبيّ، ج ٦: ص ١٦٢؛ السمرقنديّ، نصر بن محمّدٍ، تفسير السمرقنديّ، ج ٢: ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة: ٦٤.

وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ، وقال المشركون: ﴿ اللَّهُ وَلَدًا ﴾ (١) ، فرد عليهم بقوله: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ ﴾ .

أضف إلى أنّ طرح قول الموحدين بهذا السياق يفيد المدح؛ لأنّهم قطعوا بأمرهم (لَنَتَّخِذَنَّ)، وهو نابعُ من نظرةٍ إيمانيّةٍ، فلم يتّخذوا أيّ بناءٍ، بل أرادوا مسجدًا للعبادة، فلو كان البناء على قبورهم غير جائزٍ لبيّن القرآن ذلك، وذمّ فعلهم هذا، فسكوته هذا إمضاءً منه للفعل، بل إنّه عندما يتناول في آياته حال قبور نخبةٍ من الصالحين الذين بلغ علوّ شأنهم حدًّا حتى أصبحوا موردًا لعنايته وموضعًا لمدحه ومجالًا لذكره وتأييده لبناء المسجد على قبورهم، كلّ ذلك يستفاد منه جواز الصلاة عند قبورهم وبناء المساجد والمشاهد عليها؛ لإبقاء آثارهم والتبرّك بمكانهم. وهذه الآية المباركة من أوضح الأدلّة في جواز البناء على القبور؛ لأنّ القرآن الكريم لم يعترض على هذا الفعل، فيستظهر موافقته لفعلهم، وهو يعني جوازه في شريعتنا المقدّسة.

## الدليل الثاني: السنّة الشريفة

إنّ المتتبّع للكتب الروائيّة أو غيرها من الكتب الّتي تناولت سيرة المسلمين خلال القرون المنصرمة يجد أن هنالك أحاديث كثيرةً وردت عن النبيّ وَاللّهُ أو عن بعض الصحابة تتحدّث عن قبور بعض الأنبياء قد بُني عليها المساجد، وهي قائمة من زمن النبيّ الأكرم والله الله المساجد، وهي قائمة من زمن النبيّ الأكرم والله الله المساجد، وهي قائمة من زمن النبيّ الأكرم والله المسابقة المسلمة ال

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٢٦.

يُتَعَرَّضْ إليها بسوءٍ، ولم يطلها الهدم والتخريب، ولهذا من أوضح الشواهد على جواز البناء على القبور، ونحن بصدد ذكر لهذه الأحاديث لغرض مناقشتها وبيان دلالتها.

الحديث الأوّل: «عن عبدان بن أحمد ثنا عيسى بن شاذان ثنا أبو همّامٍ الدّلال ثنا إبراهيم بن طهمان عن منصورٍ عن مجاهدٍ عن ابن عمر قال: قال رسول الله عَلَيْتُمُ: إنّ بمسجد الخيف قبر سبعين نبيًّا».

رواه الطبراني في (المعجم الكبير) وابن حجرٍ في (المطالب العالية) بسنده عن أبي يعلى أخبرنا الرماديّ أبو بكرٍ، ثمّ يتّصل السند بأبي همّامٍ الدلّال (٢) ورواه الهيثميّ في (مجمع الزوائد)، ولكن ورد «قُبِرَ سبعون نبيًّا» ببناء (قُبْر) للمفعول، وقال: «رواه البزّار ورجاله ثقات» (٣).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فرجاله كلّهم من الثقات سوى عبدان بن أحمد: وهو عبدان بن أحمد بن موسى بن زيادٍ أبو محمّدٍ الأهوازيّ الجواليقيّ الحافظ، فإنّنا لم

<sup>(</sup>١) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ١٢: ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، المطالب العالية، ج ٧: ص ١٧٥، باب فضل مسجد الخيف، ح ١٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ ، مجمع الزوائد، ج٣: ص٢٩٧، بابُّ في مسجد الخيف.

نجد من وثقه إلّا صاحب (شذرات الذهب) قال: «الحافظ الثقة صاحب التصانيف» (۱). وذكره الذهبيّ قائلًا: «كان أحد الحفّاظ الأثبات». وقال الحاكم: «سمعت أبا عليٍّ الحافظ يقول: رأيت من أئمّة الحديث أربعةً... وعبدان بالأهواز، وما رأيت في المشايخ أحفظ منه (۱). فهو على أقلّ تقديرٍ يكون ممدوحًا. وبذلك يكون ثقةً إن أخذنا بتوثيق صاحب (الشذرات)، وإلّا فهو ممدوحٌ.

أمّا عيسى بن شاذان: وهو من أهل البصرة، ذكره ابن حبّان في (الثقات) (٣)، وقال ابن حجر: «ثقة حافظًا» (٤).

وأمّا أبو همّام الدلّال: فهو محمّد بن محبّب [أو مجيب] بن إسحاق القرشيّ البصريّ صاحب الرقيق، وثّقه العجليّ (٥٠)، وذكره ابن حبّان في (الثقات)(١٠)، وقال الذهبيّ: «الإمام الثقة المحدّث»(١٠)، وقال ابن حجر: «البصريّ الثقة»(١٠).

<sup>(</sup>١) العكريّ الحنبليّ، عبد الحيّ بن أحمد، شذرات الذهب، ج ٢: ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٢٣: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤٩٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ١: ص ٧٧٠ / ٥٣١٣.

<sup>(</sup>٥) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ٤٣٥ / ٢٢٧٩.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٩: ص ٨١.

<sup>(</sup>٧) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٠: ص ٤٤٩ / ١٤٧؛ ميزان الاعتدال، ج ٤: ص ٢٥ / ١١٧٨.

ولذٰلك فإنّ رجال الحديث كلّهم من الثقات إلّا عبدان، فهو ممدوحٌ.

وأمّا سند ابن حجرٍ في المطالب: فالرماديّ أبو بكرٍ: هو أحمد بن منصور بن سيّارٍ البغداديّ، ذكره ابن حبّان في (الثقات)(٢)، ووثّقه ابن حجرٍ قائلًا: «ثقةٌ حافظٌ»(٣).

وأمّا باقي السند فكلهم من الثقات.

فالحديث بإسناد الطبراني صحيح، أو على بعض الاحتمالات حسن بعبدان بن أحمد، فهو ممدوح، وأمّا بإسناد ابن حجرٍ فهو صحيح بلا إشكالٍ، وبالطريقين يمكن الاحتجاج بالحديث.

أمّا الدلالة: فإنّ الحديث يُظهر لنا أنّ مسجد الخيف \_ وهو مسجد منى المعروف \_ يضمّ في تربته قبور سبعين نبيًّا، وهو قائمٌ ببنائه إلى يومنا هذا، بل إنّ الصلاة فيه لها فضلٌ عظيمٌ، ولم يمسّ المسجد بأيّ سوءٍ، فقيام المسجد على قبور هؤلاء الأنبياء، والتأكيد على فضيلة الصلاة فيه، أمران لهما دلالةً واضحةً على جواز البناء على القبور والصلاة عندها.

(١) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ١٢٩ / ٦٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ١: ص ٤٧ / ١١٣.

الحديث الثاني: «عن ابن جريج قال: أخبرني عبد الله بن عثمان، عن ابن سابط، عن عبد الله بن ضمرة قال: طفت معه حتى إذا كنّا بين الركن والمقام فذكر \_ قبر \_ كذا وكذا، حتى ذكر قبر إسماعيل هنالك \_ أحسبه \_ ذكر نحو تسعين نبيًّا أو سبعين».

رواه عبد الرزّاق في مصنّفه (۱) والألبانيّ (۲) بسنده قال: «عن صالح بن أحمد أحمد بن حنبلٍ قال: حدّثني أبي قال: حدّثني يحيى بن سليم الطائفيّ» ثمّ يتّصل السند بعبد الله بن عثمان. وروى قريبًا منه البغويّ في تفسيره (۳) والثعلبيّ كذٰلك (۱) والعينيّ في (عمدة القاري) (۱) ورواه الأزرقيّ بسندين: الأوّل قال: «حدّثني جدّي قال: حدّثنا يحيى بن سليمٍ» والثاني قال: «حدّثنا مهديّ بن أبي مهديّ ، حدّثنا يحيى بن سليمٍ عن ابن خثيم [وهو عبد الله بن عثمان]» فيتّصل السند (۷). وروى قريب منه البيهقيّ في (شعب عبد الله بن عثمان) فيتّصل السند (۷). وروى قريب منه البيهقيّ في (شعب

<sup>(</sup>١) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ٥: ص ١٢٠ ح ٩١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الألبانيّ، محمّد، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، ج ١٢: ص ٦٤٨.

<sup>(</sup>٣) البغوي، الحسين بن مسعودٍ، تفسير البغوي، ج٣: ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) الثعلبيّ، أحمد بن محمّدٍ، تفسير الثعلبيّ، ج ٤: ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٥) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ١٥: ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٦) الفاكهي، محمّد بن إسحاق، أخبار مكّة، ج١: ص٩١ ح ٧٣.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق، ج Y: ص Y1 ح Y5.

الإيمان)(1) بسنده قال: «أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، حدّثنا أبو عمرٍو ابن السمّاك، حدّثنا حنبل بن إسحاق، حدّثني عمّي أحمد بن محمّد بن حنبل، حدّثنا يحيى بن سليمان، عن عبد الله بن عثمان بن خثيم، ويتصل السند.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فرجاله كلّهم الثقات المعتمدون في النقل، ولا إشكال في السند إلّا من جهة عبد الله بن ضمرة: وهو \_ السلوليّ \_ تابعيُّ ذكره البخاريّ في تاريخه الكبير وقال: «سمع أبا هريرة وكعبًا» (() وقال العجليّ: «كوفيُّ ثقةُ (()) وذكره ابن حبّان في (الثقات) (()) ونقل ابن حجرٍ أقوالًا في توثيقه (()) وقال أيضًا: «كوفيُّ تابعيُّ ثقةُ (()) وصحّح الحاكم سندًا هو فيه ولم يخرجاه (()) وقد روى عن جماعةٍ من الصحابة منهم الأمام على علي علي الموابو هريرة (()) وأبو الدرداء (()).

<sup>(</sup>١) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ج ٣: ص ٤٤١ ح ٤٠٠٦.

<sup>(</sup>٢) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٥: ص ١٢٢ / ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ٣٨ / ٩١٠.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٥: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص٥٣٠ / ٣٤٠٧.

<sup>(</sup>٦) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج٥: ص ٢٣٤ / ٤٥٨.

<sup>(</sup>٧) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٨) انظر: البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٩: ص ٣٣٨.

### حجّية حديث السلوليّ الموقوف

أشكل الألبانيّ على الحديث المتقدّم بالوقف على السلوليّ، حيث ضعّفه مع أنّ السلوليّ تابعيُّ.

والجواب عليه: أنّه قد حُقّق في الأصول أنّ قول التابعيّ معتبرُ أيضًا، وقوله كقول الصحابيّ في الحجّيّة، فقد نقل صاحب (البحر المحيط) عن النوويّ في شرح (الوسيط) قوله: "إذا انتشر قول التابعيّ ولم يخالف، فالصحيح أنّه كالصحابيّ... قال صاحب (الشامل): إنّه إجماعُ، هذا هو الّذي صححّه، وهو الأظهر؛ لأنّ المعنى المعتبر في الصحابة موجودٌ فيهم» (ألك ونقل ابن تيمية في الأظهر؛ لأنّ المعنى المعتبر في الصحابة موجودٌ فيهم» والله قول التابعيّ عامٌ في التفسير (الفتاوى الكبرى) عن أحمد قوله في الرجوع إلى قول التابعيّ هل يعتدّ به مع وغيره (أنّ)، وقال السرخسيّ في أصوله (فصلٌ في خلاف التابعيّ هل يعتدّ به مع إجماع الصحابة): "التمييز بين التابعيّ الّذي أدرك الصحابة والّذي لم يدركهم، فالأوّل يؤثّر في الإجماع دون الثاني» (أنه).

(١) انظر: الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ٤: ص ٢٣٦، ح ٤١٠٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٨، ح ٣٦٦٢.

<sup>(</sup>٣) الزركشيّ، محمّد بن بهادر، البحر المحيط في أصول الفقه، ج٣: ص ٥٤٩ التنبيه الثاني.

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الفتاوي الكبري، ج ٥: ص ٣٤٤ باب صلاة التطوّع.

<sup>(</sup>٥) انظر: السرخسيّ، محمّد بن أحمد، أصول السرخسيّ، ج ٢: ص ١١٤.

ومن الواضح أنّ عبد الله بن ضمرة السلوليّ قد أدرك الصحابة وروى عنهم، كالإمام عليٍّ عَلَيْ هُولِي هريرة وأبي الدرداء. وبذلك يكون خلاف السلوليّ مؤثّرًا في إجماع الصحابة، ولهذا دليلُ على أنّ أقواله مقبولةً، وكلّ ذلك على القول إنّ الحديث هو قول السلوليّ كما في بعض الكتب(١). وإن أخذنا بأصل الحديث الّذي هو مضمرٌ في قوله (طفت معه... وذكر) فيدلّ على أنّ لهذا القول هو قول شخصٍ آخر كان معه، وبما أنّ روايات عبد الله بن ضمرة كلّها عن الصحابة، فيمكن أن نقول إنّ لهذا الشخص هو من الصحابة، وقد عرفت أنّ أقوال الصحابة حجّةً ومعتبرةٌ فتأمّل.

وأمّا سندا الأزرقيّ فالأوّل: صحيحٌ ورجاله من الثقات، فجدّه: وهو أحمد بن محمّد بن الوليد الأزرقيّ، وثقه ابن سعدٍ في (الطبقات)(٢)، والذهبيّ في (الكاشف) قائلًا: «أبو الوليد المكّيّ ثقةٌ  $(1)^{(1)}$ ، وذكره ابن حبّان في (الثقات) قائلًا: «من أهل مكّة، كنيته أبو محمّدٍ  $(1)^{(1)}$ ، وقال الحاكم في سندٍ هو أحد أفراده في (المستدرك): «هذا حديثٌ صحيح الإسناد رواته مكّيون»  $(1)^{(2)}$ .

<sup>(</sup>١) انظر: البيهقيّ، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ج ٣: ص ٤٤١ ح ٤٠٠٦؛ الألبانيّ، محمّدٌ، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، ج ١٦: ص ٦٤٨.

<sup>(</sup>٢) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج٥: ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمد بن أحمد، الكاشف في معرفة من له رواياتٌ في الكتب الستّة، ج١: ص ٢٠٣ / ٨٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٧.

<sup>(</sup>٥) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج١: ص ٨٣.

وأمّا السند الثاني: فصحيحُ أيضًا، نعم اختلف في مهديّ بن أبي المهديّ، وهو مهديّ بن أبي مهديّ العبديّ الهجريّ المكيّ، وأبو مهديّ اسمه حربُ<sup>(۱)</sup>، ولكن مع ذلك يمكن القول بوثاقته فقد ذكره ابن حبّان في (الثقات)<sup>(۲)</sup>، ونقل الرازيّ عن عبد الرحمٰن قال: «سألت أبي عنه فقال: شيخُ ليس بمنكر الحديث<sup>(۱)</sup>، وقال الألبانيّ: «قال ابن أبي حاتمٍ: شيخُ ليس بمنكر الحديث<sup>(1)</sup>، وقال ابن حجرٍ: «إنّ ابن خزيمة صحّح حديثه»<sup>(٥)</sup>.

وبهذا يكون سندا الأزرقيّ صحيحين ورجالهما من الثقات.

وأمّا سند البيهقيّ: فهو صحيحٌ أيضًا، وإن قيل بجهالة يحيى بن سليمان؛ لأنّ الظاهر كونه غلطٌ من النسّاخ، والصحيح أنه يحيى بن سليمٍ بقرينة ما ذكره الراوي عنه - وهو أحمد بن حنبلٍ - حيث قال في ذيل هذا الحديث: «ولم أسمع من يحيى بن سليمٍ غير هذا الحديث».

بالإضافة لما تقدّم من الأسانيد فإنّ الراوي عن عبد الله بن عثمان هو ابن سليم وليس ابن سليمان، وقد تقدّم الكلام فيه وقلنا بوثاقته.

<sup>(</sup>١) انظر: المزّيّ، يوسف، تهذيب الكمال، ج ٢٨: ص ٨٦ / ٢٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٧: ص٥٠١.

<sup>(</sup>٣) الرازيّ، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج ٨: ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، ج ٦: ص ٢٠٦ / ٢٦٨٥.

<sup>(</sup>٥) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١٠: ص ٢٨٨ / ٥٦٨.

أمّا الدلالة: فإنّ الحديث يوضّح وبشكلٍ صريحٍ أنّه يوجد في الحرم المكيّ المطهّر قبر إسماعيل وقبور تسعين أو سبعين نبيًّا من أنبياء الله تعالى، وقد دفنوا هناك ولم يجرؤ أحدُ على نبش قبورهم وإخراجهم ودفنهم خارج الحرم المكيّ، بل ولم يعترض أحدُ على وجودهم، فما كان من بناء للحرم فهو أيضًا يعدّ بناءً لهم كما تقدّم في دلالة الحديث السابق، وبالتالي يمكن استنتاج المشروعيّة في ذلك.

الحديث الثالث: روى البخاري في صحيحه قال: «لمّا مات الحسن بن الحسن بن عليّ وليشُّف ضربت امرأته القبّة على قبره سنةً، ثمّ رفعت»(١).

ورواه المزّيّ في (تهذيب الكمال) (٢٠)، وابن حجرٍ في (تهذيب التهذيب) (٣) و (تغليق التعليق) (٤٠).

#### تحقيقٌ في السند والدلالة

وأمّا السند: فهذا الحديث ورد مرسلًا، بيد أنّ وجوده في صحيح البخاريّ يكفي في صحّته، ثمّ إنّ علماء الرجال لم يطعنوا به.

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٢) المزّي، يوسف، تهذيب الكمال، ج ٦: ص ٩٥ / ١٢١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج ٢: ص ٢٣٠ / ٤٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تغليق التعليق، ج ٢: ص ٤٨١ / ٦١.

أمّا الدلالة: فإنّ الحديث يصف حال زوجة الحسن بن عليّ بن أبي طالبٍ عينًا لا البي طالبٍ وهي فاطمة بنت الحسين بن عليّ بن أبي طالبٍ عينًا الله حين مات عنها زوجها ضربت قبّةً على قبره سنةً كاملةً تدعو وتصلّي فيها والقبّة في اللغة: بالضمّ: من البناء والجمع قُبَبُ وقبابُ، وبيتُ مقبّبُ جعل فوقه قبّةُ () ولم يمنعها أحدً، ولم يعترض شخصٌ واحدً على فعلها وكانت في زمن التابعين، وهل يعقل أنه لا يوجد تابعيًّ واحدً ينهاها عن هذا الفعل لو كان محرّمًا وممنوعًا؟! إذ يدخل هذا النهي من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أم تراهم زهدوا في ذلك! نعم إلّا إذا قلنا إنّ هذا الأمر جائزُ، وإنّ البناء على القبور كان متعارفًا، وقد نقل العينيّ عن ابن بطّالٍ قائلًا: "ضربت القبّة على الحسن، وسكنت فيها، وصلّيت فيها، فصارت كالمسجد" وهذا النعل يعني أنّ البناء كان مستحكمًا بحيث كان يحميها من التغيّرات المناخيّة كالحرّ والبرد طيلة هذه السنة، فسكوت أهل المدينة جميعهم على هذا الفعل دليلً على جوازه عندهم ومشروعيّته.

الحديث الرابع: «قال موسى بن عقبة عن ابن شهابٍ قال: لمّا رجع رسول الله وَ الله وَ الله عن الله والله و

<sup>(</sup>۱) انظر: الجوهريّ، إسماعيل بن حمّادٍ، الصحاح، ج ۱: ص ۱۹۷ مادّة (قبب)؛ ابن منظورٍ، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج ۱: ص ۲۰۹ مادّة (قبب).

<sup>(</sup>٢) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٨: ص ١٣٤.

مكّة، ولم ترسل قريشٌ في طلبهم، كما أرسلوا في أبي بصيرٍ ... وأرسل رسول الله وَاللّه وَلّه وَلّه

رواه الذهبيّ في تاريخه (۱)، وابن حجرٍ في (فتح الباري) \_ وقد استفاد منه جواز قتل المشرك المعتدي غيلة، وهو دليل الاعتماد عليه \_ والعيني في (العمدة) (۱)، ورواه أيضًا ابن الأثير في (أسد الغابة) قال: «أخبرنا أبو جعفرٍ عبيد الله، بإسناده عن يونس عن ابن إسحاق عن الزهريّ عن عروة عن المسوّر ومروان وفيه: وأبو بصيرٍ مريضٌ، فمات فدفنه أبو جندلٍ وصلّى عليه وبنى على قبره مسجدًا (الورد أيضًا في (تاريخ دمشق) (السيرة الحلبيّة) وفيه: «معه سبعون راكبًا ممّن أسلموا وهاجروا»، وفي (السيرة الحلبيّة) وفيه: «وين (الاستيعاب) (۱) وفيه: «بنى على قبره (الاستيعاب) وفيه: «بنى على قبره (الاستيعاب) وفيه: «بنى على قبره (الاستيعاب) (۱)

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٢: ص ٤٠٠ و٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ١٤: ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، على بن محمّد، أسد الغابة، ج ٥: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر، على بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٢٥٠ ص ٢٩٩ و٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) الحلبيّ، عليّ بن برهان الدين، السيرة الحلبيّة، ج ٢: ص ٧٢٠.

<sup>(</sup>٦) ابن عبد البرّ، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب، ج ٤: ص ١٦١٢ و١٦١٧ / ٢٨٧٥.

الفصل الأوّل: زيارة القبور .....الفصل الأوّل: زيارة القبور ....

وقد رواه آخرون مع عدم ذكر ذيل الحديث كأحمد بن حنبل (۱) والبخاريّ (۲) وأبي داود (۳) والحاكم (۱) والبيهقيّ (۵).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فسوف نتناول سند الحديث بالتفصيل وبكلّ طرقه؛ لأهمّية إثباته، والتأكيد على صحّته، فسند الحديث هو:

موسى بن عقبة: وهو صاحب كتاب (المغازي) الّذي يعد من أصحّ المغازي \_ ذكر ذلك الحاكم في (معرفة علوم الحديث) (٢)، والمزّيّ في (تهذيب الكمال) (٧)، والذهبيّ في (سير أعلام النبلاء) (٨)، وابن حجرٍ في (تهذيب

<sup>(</sup>١) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج٣: ص١٨٢.

<sup>(</sup>٣) ابن الأشعث، أبو داود سليمان، سنن أبي داود، ج ١: ص ٦٣٨، ح ٢٧٦٥.

<sup>(</sup>٤) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٣: ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٥) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٩: ص ١٤٤ و٢١٠.

<sup>(</sup>٦) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، معرفة علوم الحديث: ص ٢٣٩ النوع / ٤٨.

<sup>(</sup>٧) المرّيّ، يوسف، تهذيب الكمال، ج ٢٩: ص ١٢٠ / ٢٨٢٠.

<sup>(</sup>٨) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٦: ص ١١٦ / ٣١.

التهذيب) (۱) \_ وموسى هذا من رجال الصحيحين (۲)، وسئل أحمد بن حنبلٍ عنه فقال: «ثقةٌ (۳).

قال العجليّ: «مدنيُّ ثقةُ رجلُ صالحُ»<sup>(1)</sup>، ونقل الرازيّ أنّه: «كان مالك بن أنسٍ إذا قيل له: مغازيّ مَن نكتب؟ قال: عليكم بمغازيّ موسى بن عقبة فإنّه ثقةُ»<sup>(0)</sup>. ذكره ابن حبّان في (الثقات)<sup>(7)</sup>، وقال ابن حجرِ: «ثقةٌ فقيهُ إمامٌ في المغازي»<sup>(٧)</sup>.

ابن شهابٍ: وهو محمّد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهابٍ القرشيّ الزهريّ، أبو بكرٍ الحافظ المدنيّ، أحد الأئمّة الأعلام، وعالم الحجاز والشام. ذكره ابن حجرٍ (^)، وروى عنه البخاريّ (٩) ومسلمُ (١٠) كثيرًا، وذكره

<sup>(</sup>١) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج١٠: ص ٣٢٢ / ٦٣٨.

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج١: ص ١٢٤ و١٦٤؛ النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج١: ص ٦٦ و٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أحمد، العلل، ج ٢: ص ٤٧٧ / ٣١٢٥.

<sup>(</sup>٤) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ٣٠٥/ ١٨٢٠.

<sup>(</sup>٥) الرازيّ، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج١: ص٢٠.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٥: ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٧) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ٢٢٦ / ٧٠١٨.

<sup>(</sup>٨) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج ٩: ص ٣٩٧ / ٧٣٤.

<sup>(</sup>٩) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٤: ص ٣٠؛ ج ٥: ص ١٩ و٢١ وغيرها.

<sup>(</sup>١٠) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٣: ص ٢٩؛ ج٦: ص ٢٨ وغيرها.

ابن حبّان في (الثقات)(1)، وقال العجليّ: «مدنيُّ تابعيُّ ثقةُ (1)، وقال ابن عساكر في تاريخه: «كان الزهريّ ثقةً كثير الحديث والعلم والرواية (1)، وذكر الزركليّ في (الأعلام) أنّه: «أوّل من دوّن الحديث، وأحد أكابر الحفّاظ والفقهاء، تابعيُّ من أهل المدينة (1).

إذن فالحديث لا إشكال في سنده، خصوصًا أنّه واردٌ في كتاب (المغازي) وهو من أصحّ الكتب كما تقدّم.

وأمّا إسناد ابن الأثير في (أسد الغابة) فكما يلي:

أبو جعفرٍ عبيد الله: وهو أبو جعفرٍ عبيد الله بن أحمد بن عليٍّ، ويقال له أبو جعفرٍ ابن أبي المعالي البغداديّ. قال الذهبيّ: «قال أبو الحسن بن القطيعيّ: كتبت عنه وكان ثقةً من أهل التقشّف والصلاح»، وذكره صاحب كتاب (ذيل تاريخ بغداد) قائلًا: «كان ثقةً صدوقًا»(٥).

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٥: ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص٥٣٥ / ١٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٥: ص ٣٠٩ / ٧٠٠١.

<sup>(</sup>٤) الزركليّ، خير الدين بن محمودٍ، الأعلام، ج٧: ص٩٧.

<sup>(</sup>٥) ابن النجّار البغداديّ، محمّد، ذيل تاريخ بغداد، ج ٢: ص ١٥ / ٢٧٧.

بإسناده عن يونس:

أقول: إنّ لهذا الإسناد في الواقع هو إسناد ابن الأثير لكتاب ابن إسحاق، وقد ذكر ابن الأثير سندين لهذا الكتاب(١) هما:

الأوّل: «أخبرنا أبو جعفرٍ عبيد الله بن أحمد بن عليّ، أخبرنا أبو الفضل محمّد بن ناصر بن عليّ قال: أخبرنا أبو الحسين أحمد بن محمّد بن النقور إجازةً».

والثاني: "قال أبو جعفرٍ: أخبرنا أبو الحسن عليّ بن عساكر البطائحيّ، أخبرنا أبو بكرٍ محمّد بن الحسين بن عليٍّ المرزوقيّ، أخبرنا أبو الحسين بن النقور، أخبرنا أبو طاهرٍ محمّد بن عبد الرحمٰن المخلص، أخبرنا أبو الحسين رضوان بن أحمد الصيدلانيّ، أخبرنا أبو عمر أحمد بن عبد الجبّار العطارديّ، حدّثنا يونس بن بكير عن ابن إسحاق».

إذن كلا السندين يتصلان بابن النقور، فهو الرابط بينهما، فيكتمل السند الأوّل بما بعد ابن النقور كما في الثاني.

السند الأول لابن الأثير:

أبو جعفرِ عبيد الله بن أحمد بن عليٍّ: تقدّم في السند السابق وقلنا بوثاقته.

أبو الفضل محمّد بن ناصر بن عليِّ: وهو البغداديّ الحافظ الأديب، كان

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، على بن محمد، أسد الغابة، ج ١: ص ٢ مقدّمة المؤلّف.

مشهورًا بالفضل وكان شافعيًّا وصار حنبليًّا مغاليًا (1). قال الذهبيّ: «الامام المحدّث مفيد العراق»، وقال الشيخ جمال الدين ابن الجوزيّ: «كان شيخنا ثقةً حافظًا ضابطًا من أهل السنّة لا مغمز فيه»، وقال أيضًا: «هو ثقةً حافظً ديّنُ متقنُ ثبتُ لغويُّ... تفرّد بإجازاتٍ عاليةٍ، فأجاز له... أبو الحسين بن النقور». وقال ابن النجّار في تاريخه: «كان ثقةً ثبتًا حسن الطريقة» (٢).

أبو الحسين أحمد بن محمّد بن النقور: أبو الحسين بن النقور البغداديّ البزّاز مسند العراق<sup>(٣)</sup>.

قال الذهبيّ في (سير أعلام النبلاء): «الشيخ الجليل الصدوق مسند العراق، كان صحيح السماع متحرّيًا في الرواية»، وقال الخطيب: «كان صدوقًا»، وقال ابن خيرون: «ثقةً»(٤).

ونقل عن أبي محمّد التميميّ الّذي كان يحضر مجلسه ويسمع منه قوله: «حديث ابن النقور سبيكة الذهب»(٥).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، عليّ بن محمّد، الكامل في التاريخ، ج١١: ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٢٠: ص ٢٦٦ / ١٨٠؛ وانظر أيضًا: ابن حنبل، أحمد، العلل، ج ١: ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج٣: ص ١١٦٤ / ١٠٢٢.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٨: ص ٣٧٣ / ١٨٠.

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٣١: ص ٣١٢.

## السند الثاني لابن الأثير:

أبو الحسن عليّ بن عساكر البطائحيّ: قال الذهبيّ: «حدّث بالكثير، وأقرأ القراءات سنين، وكان ثقةً صحيح السماع له معرفةٌ حسنةٌ بالنحو»(١).

وقال الذهبيّ أيضًا في تاريخه: «روى الكثير، وتصدّر للقراءات مدّةً طويلةً، وكان بارعًا فيها جيّد المعرفة بالعربيّة، ثقةً صحيح السماع، أثنى عليه غير واحدٍ»(٢)، وقال الصفديّ: «الثقة الصدوق، كان يعرف بالنحو جيّدًا، وكان حسن الطريقة»(٣).

أبو بكرٍ محمّد بن الحسين بن عليِّ المرزوقيّ: لم نعثر على ترجمةٍ له في الكتب بهذا الاسم ولكن وجدنا لهكذا: أبو بكرٍ محمّد بن الحسين بن عليٍّ المزرفيّ، ويحتمل أنّ هو نفسه.

قال عنه الذهبيّ في (التذكرة): «الإمام المسند أبو بكرٍ محمّد بن الحسين بن عليّ المزرفيّ مقرئ بغداد» (قال في (سير أعلام النبلاء): «الإمام شيخ القرّاء أبو بكرٍ محمّد بن الحسين بن عليّ البغداديّ، ومزرفة دون عكبرا، كان ثقةً متقنًا» (٥).

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، المختصر المحتاج إليه من تاريخ الحافظ الدبيثيّ: ص ٣٠٢/ ١١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٤٠: ص ١٠٠ / ٤.

<sup>(</sup>٣) الصفديّ، خليل بن أيبك، الوافي بالوفيّات، ج ٢١: ص ٢١١.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج٤: ص ١٢٨٨ / ١٠٧٨.

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٩: ص ٦٣١ / ٣٧٢.

وعليه فإن اتّحد الشخصان فيكون أبو بكرٍ المرزوقيّ لهذا ثقةً، وإلّا فإنّه مجهول الحال، وبالتالي يكون السند ضعيفًا به، والظاهر هو الاتّحاد؛ لأنّ المرزوقيّ تصحيفُ من النسّاخ والصحيح هو المزرفيّ الثقة؛ لأنّ المرزوقيّ لا وجود له في كتب الحديث، ولم يرو غير هذا بخلاف المزرفيّ.

أبو الحسين بن النقور: وهو أحمد بن محمّد بن أحمد بن النقور المتقدّم، وقلنا بوثاقته.

أبو طاهرٍ محمّد بن عبد الرحمٰن المخلَص: وهو محمّد بن عبد الرحمٰن بن العبّاس بن عبد الرحمٰن بن زكريّا أبو طاهرٍ المخلص - بفتح اللام - وكان ثقةً. قال العتيقيّ: «شيخُ صالحُ ثقةٌ»(۱)، وقال الذهبيّ: «شيخ المخلص ثقةٌ»(۱)، وقال عنه في (سير أعلام النبلاء): «الشيخ المحدّث المعمّر الصدوق أبو طاهرٍ»، وقال الخطيب: «كان ثقةً»(۱)، وقال السمعانيّ: «كان ثقةً صدوقًا صالحًا مكثرًا من الحديث»(١)، وقال ابن الأثير الجزريّ: «بغداديٌّ مكثرٌ ثقةٌ صالحٌ»(٥).

<sup>(</sup>١) ابن النجّار البغداديّ، محمّد، تاريخ بغداد، ج ٣: ص ١٢٤ / ١١٢٦.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج ١: ص ٢٠٦ / ١٩٨ في ترجمة سفيان بن سعيدٍ.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج١٦: ص ٤٧٨ / ٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) السمعانيّ، عبد الكريم بن محمّدٍ، الأنساب، ج ٥: ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير، على بن محمّدٍ، اللباب في تهذيب الأنساب، ج٣: ص١٨١.

أبو الحسين رضوان بن أحمد الصيدلانيّ: وهو رضوان بن أحمد بن إسحاق بن عطيّة بن عبد الله أبو الحسين التميميّ، وهو رضوان بن جالينوس الصيدلانيّ نفسه المذكور في سند الحديث، كان ثقةً ذكره الخطيب في تاريخه (۱)، وقال الذهبيّ: «ثقةً».

أبو عمر أحمد بن عبد الجبّار العطارديّ: ذكره ابن حبّان في (الثقات) وقال: «أبو عمر من أهل الكوفة... لم أرّ في حديثه شيئًا يجب أن يعدل به عن سبيل العدول إلى سنن المجروحين» (٢)، وقال الخطيب البغداديّ: «سأله أبي عن العطارديّ أحمد بن عبد الجبّار فقال: ثقة» وقال الذهبيّ في (الميزان): «قال ابن عديّ رأيتهم مجمعين على ضعفه، ولا أرى له حديثًا منكرًا، إنّما ضعفوه لأنّه لم يلق الّذين يحدّث عنهم (٤)، وقال في (سير أعلام النبلاء): «الشيخ المعمّر المحدّث أبو عمر أحمد بن عبد الجبّار بن محمّد بن عمير بن عطارد التميميّ العطارديّ الكوفيّ، ولد سنة سبع وسبعين، وبكر بالسماع باعتناء والده، وحدّث عن أبي بكرٍ بن عيّاشٍ و... قال ابن عديّ : "رأيتهم مجمعين على ضعفه، ولم أر له حديثًا منكرًا، إنّما ضعّفوه بأنّه لم يلق أولئك".

(١) ابن النجّار البغداديّ، محمّد، تاريخ بغداد، ج ٨: ص ٤٣١ / ٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤٥.

<sup>(</sup>٣) ابن النجّار البغداديّ، محمّد، تاريخ بغداد، ج ٥: ص ١٧ / ٢٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ١: ص ١١٢؛ وانظر: ابن عديٍّ، عبد الله، الكامل، ج ١: ص ١٩١/ ٣٠.

قلت: قد لقيهم وله بضع عشرة سنةً. قال الأصمّ: "سمعت أبا عبيدة السرّيّ بن يحيى وسأله أبي عن العطارديّ فوثّقه" (أ). قال الهيثميّ: "وثّقه الدارقطنيّ وأثنى عليه (أ). وذكره الدارقطنيّ في (سؤالات حمزة) قائلًا: "لا بأس به وأثنى عليه أبو كريبٍ (أ). وقد صحّح الحاكم أحاديث كثيرةً على شرط الشيخين كان هو أحد أفرادها (أ).

إذن فالرجل ثقة وإن ضعفه البعض؛ فإن كلّ ما قيل في حقّه قد أجاب عنه الذهبيّ ونفاه تمامًا ()، أضف إلى أنّ الدارقطنيّ قال في (سؤالات الحاكم): «عن أبي الطيّب بن الحسين بن حميد بن الربيع ويذكر عن شيوخه أنّهم لم يشكّوا في صدق أحمد بن عبد الجبّار» (1).

يونس بن بكيرٍ: روى عنه البخاريّ في صحيحه(١) وصحّح الحاكم(١)

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٣: ص ٥٩ / ٤٣؛ انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٢٠: ص ٢٥٨ / ٤.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٢: ص ١١٣.

<sup>(</sup>٣) السهميّ الجرجانيّ، حمزة بن يوسف، سؤالات حمزة: ص ١٥٧ / ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ١٢٠؟ ج ٢: ص ٢٥٧ و ٣٧٣ و ٣٧٣ وغيرها.

<sup>(</sup>٥) انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء: ج١٣: ص٥٩ / ٤٤٣.

<sup>(</sup>٦) الدارقطنيّ، عليّ بن عمر، سؤالات الحاكم: ص ٢٨٩ / ٥٥٤.

<sup>(</sup>٧) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج١: ص ٢١٧.

والألباني (۱) حديثًا على شرط مسلمٍ هو أحد افراده. قال ابن معينٍ: (ثقةُ (۱)، وذكره ابن حبّان في (الثقات) (۱)، وقال الذهبي: (الحافظ العالم المؤرّخ أبو بكرٍ الشيبانيّ الكوفيّ الحمّال صاحب المغازي (۱)، وقال في (سير أعلام النبلاء): (الإمام الحافظ الصدوق (۱)، وأمّا في (ميزان الاعتدال) - فقد ردّ على الحمانيّ عندما قال: لا أستحلّ الرواية عنه - قال: (هو أوثق من الحمانيّ بكثيرٍ (۱)، وقال ابن حجرٍ: (صدوقُ (۱)).

ابن إسحاق: وهو محمّد بن إسحاق بن يسارٍ، مولى قيس بن مخرمة بن المطّلب بن عبد منافٍ بن قصيٍّ، ويكنى محمّدُ أبا عبد الله، وكان جدّه يسارُ من سبى عين التمر، وكان محمّدُ ثقةً ذكره ابن سعدٍ في طبقاته (٩).

(١) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٢٦٧.

(٢) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٧: ص١٥٨، ح٠.

(٣) ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ١: ص ٢٠١ / ١٣٠٦.

(٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٧: ص ٢٥١.

(٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج ١: ص ٣٢٦ / ٣١٠.

(٦) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٩: ص ٢٤٥ / ٧١.

(٧) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٤: ص ٤٧٧ / ٩٩٠٠.

(٨) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ٣٤٨ / ٧٩٢٩.

(٩) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج٧: ص ٣٢١.

روى عنه البخاري (۱) ومسلم (۱) في صحيحيهما، وعن إسماعيل بن عليّة قال: «سمعت شعبة يقول: محمّد بن إسحاق صدوق في الحديث». وسئل أبو زرعة عن محمّد بن إسحاق بن يسارٍ فقال: «صدوقٌ» (۱) ذكره ابن حبّان في (الثقات) (۱) وقال أيضًا في (مشاهير العلماء): «كنيته أبو بكرٍ ممّن عني بعلم السنن، وواظب على تعاهد العلم، وكثرت عنايته فيه وجمعه له على الصدق والإتقان» (۱) وقد عبر عنه الذهبيّ بأنّه: «الإمام الحافظ أبو بكرٍ المطّلبيّ المدنيّ مصنّف المغازي ... كان أحد أوعية العلم، حبرًا في معرفة المغازي والسير» (۱) وقال في (سير الأعلام): «هو أوّل مَن دوّن العلم بالمدينة، وذلك قبل مالكٍ وذويه، وكان في العلم بحرًا عجاجًا ... قال ابن إدريس الحافظ: كيف لا يكون ابن إسحاق ثقةً؟!» (۱).

وذكر في (الميزان) أنّه: «أحد الأئمّة الأعلام... وهو صالح الحديث ماله

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج٣: ص٣٣؛ ج٥: ص٢ و٤٠ وغيرها.

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ١: ص ٢٠٨؛ ج ٣: ص ١٣ وغيرها.

<sup>(</sup>٣) الرازيّ، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج٧: ص١٩١ / ١٠٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٧: ص٣٨٠.

<sup>(</sup>٥) ابن حبّان، محمّد، مشاهير علماء الأمصار: ص ٢٢٢ /١١٠٥.

<sup>(</sup>٦) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفاظ، ج١: ص ١٧٢ / ١٦٧.

<sup>(</sup>٧) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج٧: ص ٣٣ / ١٥.

عندي ذنبُ... وقال أحمد بن حنبلٍ: هو حسن الحديث، وقال ابن معينٍ: ثقة، وقال عليّ بن الْمِدْيَنيّ: حديثه عندي صحيحً (١).

وقد ذكر الذهبيّ أسباب إمساك بعض العلماء من الاحتجاج برواياته، وقد أجاب ضمنًا في كلامه عن بعضها، ونفى البعض الآخر صراحةً كما في (ميزان الاعتدال) فراجع.

الزهريّ: وهو محمّد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهابٍ القرشيّ الزهريّ، وقد تقدّم القول بوثاقته.

عروة: وهو عروة بن الزبير أبو عبد الله القرشيّ، روى عنه البخاريّ (٢) ومسلمٌ (٣) كثيرًا جدًّا في صحيحيهما. وقال ابن سعدٍ في (الطبقات): «كان ثقةً كثير الحديث فقيهًا عالمًا مأمونًا ثبتًا» (٤).

ذكره ابن حبّان في (الثقات) (٥)، وقال العجليّ فيه: «مدنيُّ تابعيُّ ثقةُ، كان رجلًا صالحًا لم يدخل في شيءٍ من الفتن» (٢). وثّقه ابن حجرٍ (١)، وقال

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٣: ص ٤٦٨ / ٧١٩٧.

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج١: ص٣ و٦٦ و٢٨ و٢٨ وغيرها.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج١: ص ٢٥ و٦٢ و٧٩ وغيرها.

<sup>(</sup>٤) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ٥: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٥: ص١٩٤.

<sup>(</sup>٦) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص١٣٣ / ١٢٢٩.

الذهبيّ: «الإمام عالم المدينة أبو عبد الله القرشيّ الأسديّ المدنيّ... تفقّه بخالته عائشة وكان عالمًا بالسير حافظًا ثبتًا»(١).

المسور: وهو المسور بن مخرمة بن نوفل بن أهيب بن عبد منافٍ بن زهرة، ابن أخت عبد الرحمٰن بن عوفٍ، وهو من الصحابة، روى عن رسول الله، ذكر ذلك ابن حجرٍ<sup>(۱)</sup>. روى عنه البخاريّ<sup>(۱)</sup> ومسلمُ<sup>(۱)</sup> في صحيحيهما كثيرًا جدًّا، وذكره ابن حبّان في (الثقات)<sup>(۱)</sup>.

مروان: وهو مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أميّة بن عبد شمسٍ القرشيّ الأمويّ، أبو عبد الملك، وهو ابن عمّ عثمان بن عفّان وكاتبه في

(١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص ٦٧١ / ٢٥٧٧.

(٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج١: ص ٦٢ / ٥١.

(٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في تمييز الصحابة، ج ٦: ص ٩٣ / ٨٠١١؛ تقريب التهذيب، ج ٢: ص ١٨٤ / ٦٦٩٤.

- (٤) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ١: ص ١٨٢؛ ج ٢: ص ١٨١؛ ج ٣: ص ٤٧ و١٣٣ وغيرها.
- (٥) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ١: ص ١٨٤؛ ج ٢: ص ٢٠٠؛ ج ٣: ص ١٠٣؛ ج ٣: ص ١٠٣ وغيرها.
  - (٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٣: ص ٣٩٤.

خلافته، ذكر ابن حجرٍ أنّه من الصحابة (١)، روى عنه البخاريّ كثيرًا (٢)، وذكره ابن حبّان في (الثقات) (٣).

إذن طريقا ابن الأثير صحيحان، ورجالهما من الثقات؛ وبذلك يكون الحديث صحيحًا بكلّ طرقه، ويمكن الاعتماد عليه في إثبات المطلوب.

أمّا الدلالة: فإنّ الحديث يتناول مسألةً مهمّةً مرّت في حياة المجتمع الإسلاميّ، خصوصًا بعد صلح الحديبية عندما دخل بعض الأشخاص في الدين الأسلاميّ - وكان من شروط الصلح أن يعاد كلّ من دخل من أهل مكّة أو حلفائهم في الدين الإسلاميّ إلى قريشٍ ويسلّم إليهم - منهم أبو بصيرٍ وأبو جندلٍ مع آخرين، فهربوا إلى سيف البحر خوفًا من إرجاعهم إلى قريش، وقد قطعوا طريق قوافل قريشٍ التجاريّة القادمة من الشام، ولمّا شعرت قريش بالخطر طلبت من النبيّ والله عن التعرّض للقوافل، وأن يعيدهم إليه، فكتب لهم كتابًا يأمرهم بالكفّ عن التعرّض للقوافل، وأن يقدموا عليه، وقد وصلهم الكتاب وأبو بصيرٍ في نزعات الموت، فقرأ الكتاب ومات، فغسّله أبو جندلٍ وصلّى عليه ودفنه في مكانه، وبني على قبره مسجدًا، ثمّ

<sup>(</sup>١) ابن حجر، أحمد بن على، الإصابة في تمييز الصحابة، ج ٦: ص ٢٠٣ / ٨٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ١: ص ١٨٦؛ ج ٢: ص ١٥١ و٢٣٢؛ ج ٣: ص ٦٢ و١٢١ و١٩٩ وغيرها.

<sup>(</sup>٣) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٢: ص ٣١٥.

رجع إلى المدينة مع الصحابة الآخرين، ولا شكّ أنّ كلّ ذي حسّ سليم يدري أنّ النبيّ الشيّم كان يعلم بسيرة أصحابه وما كانوا يعملونه، إمّا بإخبار من الوحي أو أنّهم كانوا يخبرونه، فمن غير المعقول أنّ أمرًا عظيمًا محرّمًا يهدي إلى الضلال والكفر - وهو ما قام به أبو جندل من بناء المسجد على قبر أبي بصير بعد موته - قد خفي على النبيّ الأكرم الشيّم، وخصوصًا أنّ عددًا كبيرًا من الصحابة \_ يقدّر عديدهم بـ ٧٠ صحابيًا على بعض الروايات عددًا كبيرًا من الصحابة \_ يقدّر عديدهم أليي الشيّم ما فعلوا في فترة بقائهم هناك، ألم يوجد شخصٌ واحدٌ يخبره بما حصل؟! أو أنّ الله تعالى قد أطلعه على ذلك كما أطلعه على قضيّة مسجد ضرارٍ؛ فلا شكّ مطلقًا أنّ النبي الشيّم غلى ذلك كما أطلعه على قضيّة مسجد ضرارٍ؛ فلا شكّ مطلقًا أنّ النبي الشيّم عن ذلك، ولأمر بهدمه، وكلّ ذلك لم يعصل، فسكوته عنه يدلّ على جوازه، فيعلم منه أنّ ما قام به أبو جندلٍ كان مشروعًا في الدين الإسلامي.

## مناقشة أدلة عدم جواز البناء على القبور

بعد أن ذكرنا أدلّة جواز البناء على القبور الّتي اتّضح من خلالها أنّ البناء على القبور من الأمور الجائزة والمشروعة في الدين الإسلاميّ الحنيف، كان

<sup>(</sup>١) انظر: البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٩: ص ٢٢٨.

لزامًا علينا أن نذكر أدلّة القوم الّتي استدلّوا من خلالها على عدم جواز البناء على القبور، ومن ثمّ مناقشتها، وقد قسّمنا أدلّتهم من حيث قرب ألفاظ الأحاديث إلى عدّة طوائف:

الطائفة الأولى: وهي الأحاديث الدالّة على أنّ النبيّ الله الله اليهود والنصارى أو أقوامًا اتّخذت قبور أنبيائهم مساجد:

الحديث الأوّل: «عن عروة عن عائشة عن النبيّ السَّمَّةِ قال في مرضه الّذي لم يقم منه: لعن الله اليهود والنصارى اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

رواه البخاري (١) ومسلم في صحيحيهما.

الحديث الثاني: «عن عائشة وابن عبّاسٍ قالا: لمّا نزل برسول الله وَالله على وجهه فقال وهو كذلك: لعنة الله على اليهود والنصارى اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

رواه البخاري (٣) ومسلم في صحيحيهما.

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٢: ص ٩١ و ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٢: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٤: ص ١٤٤؛ ج ٥: ص ١٤٠؛ ج ٧: ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٢: ص ٦٧.

الحديث الثالث: «عن أبي هريرة أنّ رسول الله وَ الله عَلَيْمُ قال: قاتل الله اليهود الله والله عن أبيانهم مساجد».

رواه البخاريّ (١) ومسلمُّ (٢) في صحيحيهما.

الحديث الرابع: «عن عائشة أنّ النبيّ وَاللَّهُ قال: لعن الله قومًا اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

رواه أحمد في مسنده (٢٦) والنسّائيّ في سننه (١٤).

والبحث في هذه الطائفة تارةً من جهة السند وأخرى من جهة الدلالة:

أمّا من جهة السند فلا إشكال في أسانيد أحاديث لهذه الطائفة، خصوصًا الثلاثة الأولى؛ لورودها في الصحيحين، مع عدم المعارض لها، وأمّا الحديث الرابع فقد أشكل عليه بضعف سعيدٍ في رواية أحمد \_ وهو سعيد بن أبي عروبة \_ فقد ذكره ابن حبّان في (الثقات) وقال: "أحبّ إليّ ألّا يحتجّ به، إلّا بما روى عنه القدماء قبل اختلاطه» (٥٠). وقال الذهبيّ: "قال أحمد: كان قتادة

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج١: ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٢: ص ٦٧.

<sup>(</sup>۳) ابن حنیلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج $\Gamma$ : ص $\Gamma$ 1: ج $\Gamma$ : ص $\Gamma$ 10،

<sup>(</sup>٤) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٤: ص ٩٥.

<sup>(</sup>٥) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٦: ص ٣٥٩.

وهشام وسعيد يقولون بالقدر ويكتمونه... ويدلّس وقال ابن حجرٍ: «كثير التدليس واختلط» (٢).

ومع ذلك فهو من رجال الصحيحين<sup>(٦)</sup>، وروى عنه الشيخين كثيرًا؛ فإن أخذنا بنظر الاعتبار وثاقته لوجوده في روايات الصحيحين، فالطريق يكون صحيحًا، وإن أخذنا بطعن لهؤلاء به فهو ضعيفٌ، خصوصًا ونحن لا نعلم أن لهذا الحديث كان قبل الاختلاط أم بعده، وأمّا سند النسّائيّ فهو صحيحٌ، ورجاله من الثقات، وبذلك تكون أحاديث لهذه الطائفة كلّها صحيحةٌ.

وأمّا من جهة الدلالة، فإنّ جميع أحاديث لهذه الطائفة تتحدّث عن أنّ النبيّ وأمّا من جهة الدلالة، فإنّ جميع أحاديث لهذه الطائفة تتحدّث عن أن النبيّ لعن اليهود والنصارى أو أقوامًا اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد، ولهذا يدلّ على حرمة اتّخاذ قبور الأنبياء مساجد؛ لأنّ عاقبة اللعن إنّما هي النار، وما كان عاقبته النار فلا إشكال في أنّه محرّمُ؛ ولذلك فإنّ لهذا الفعل غير جائز، وقد استدلّ به القوم على عدم جواز البناء على القبور.

<sup>(</sup>۱) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٢: ص ١٥١ / ٣٢٤٢؛ انظر: ابن حنبلٍ، أحمد، العلل ج ١: ص ٣٥٥ / ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ١: ص ٣٦٠ / ٢٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٣: ص ١١؛ ج ٤: ص ٢٤٣؛ النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ١: ص ٣٦ و١٢٥؛ ج ٤: ص ٤٨ وغيرها.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ......الفصل الأوّل: زيارة القبور ....

#### مناقشة الدليل

إنّ أحاديث لهذه الطائفة تتحدّث عن اتّخاذ القبور مساجد، ولهذا يحتمل أحد معنيين:

الأوّل: أنّها مساجد أي يسجد لها وتعبد من دون الله.

والثاني: أي يبنى عليها المساجد لعبادة الله وللصلاة وغيرها من الأمور العباديّة الأخرى.

ومن البعيد جدًّا أن يراد من اللفظ المعنيّين معًا على نحو الحقيقة في آنٍ واحدٍ؛ لأنّه لا يحتمل فيه إلّا معنًى حقيقيُّ واحدٌ \_ أي أنّ الواضع قد وضع هذا المعنى لهذا اللفظ \_ ؛ فلا بدّ إذن أن يكون أحدهما على نحو الحقيقة والآخر على نحو المجاز، والكلام يقع في أمرين هنا: الأوّل: هل يمكن تمييز المعنى الحقيقيّ و المعنى المجازيّ من المعنيين؟ والثاني: هل يمكن أن يجتمع الحقيقة والمجاز في مرادٍ ومقصودٍ واحدٍ أو لا؟

أمّا الأمر الأوّل: وهو هل يمكن تمييز المعنى الحقيقيّ و المعنى المجازي من المعنيين؟

فأقول: إنّ المتتبّع للأحاديث النبويّة الشريفة يجد أنّ المقصود من المساجد في الحديث هو المعنى الأوّل \_ أي السجود لها وعبادتها \_ فقد دلّت الأحاديث على أنّ النبيّ الشّيَّمُ قد دعا الله عِرَيْنَ أن لا يُتّخذَ قبره وثنًا يعبد:

الحديث الأوّل: «عن أبي هريرة قال: قال النبيّ اللهم لا تجعل قبري وثنًا. لعن الله قومًا اتّخذوا من قبور أنبيائهم مساجد».

رواه أحمد في مسنده (۱)، وهو صحيح الإسناد ورجاله من الثقات، والبخاريّ في تاريخه (۲)، وأبو يعلى في مسنده (۱) ورجاله كلّهم من الثقات، وإن أشكل البعض على إسحاق بن أبي إسرائيل (۱)، فقد وثّقه الّذي أشكل عليه في مكانٍ آخر (۱)، وقال الألبانيّ: «إنّه ثقةٌ» (۱).

الحديث الثاني: «عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسارٍ أنّ رسول الله على قومٍ اتّخذوا قبور قال: الله على قومٍ اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

رواه ابن سعدٍ في (الطبقات) مرسلًا ولكنّ ابن عبد البرّ رواه مسندًا، قال: «عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسارِ عن أبي سعيدٍ الخدريّ» (^^).

(١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٣: ص ٤٧ ح ١٧٧ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٣) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليٌّ، مسند أبي يعلى، ج ١٢: ص ٣٣ ح ١٦٦٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٢ باب قوله: «لا تجعلنّ قبرى وثنًا».

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ج ٨: ص ٤١.

<sup>(</sup>٦) الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٧) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ٢: ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٨) ابن عبد البرّ، يوسف بن عبد الله، التمهيد، ج٥: ص ٤١.

الحديث الثالث: «حدّثنا أبو خالدٍ الأحمر عن ابن عجلان عن زيد بن أسلم قال: قال رسول الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله على قوم اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

رواه ابن أبي شيبة (١) بسندٍ صحيحٍ ورجاله كلّهم من الثقات \_ أبو خالدٍ هو سليمان بن حيّانٍ، وابن عجلان هو محمّدٌ \_ ورواه أيضًا عبد الرزّاق (١) بطريقٍ بطريقٍ رجاله ثقاتٌ عن معمّر عن زيد بن أسلم.

رواه عبد الرزّاق في مصنّفه (٢) وهو حديثٌ صحيحٌ وإن اختلف في إبراهيم بن أبي يحيى، فهو لا يضرّ؛ لوجود ابن جريحٍ معه في الطريق، وهو من الثقات ورجال الصحيحين (١)، وباقي الرجال كلّهم ثقاتٌ.

<sup>(</sup>٢) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ١: ص ٤٠٦، ح ١٥٨٧ وفيه: "يصلّي إليه".

<sup>(</sup>٣) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ٨: ص ٤٦٤ ح ١٥٩١٦.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٥: ص ٣٧ و ٩٨؛ النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٥: ص ٢ و ١٠ و ٨٠ وغيرها.

وممّا تقدّم يظهر أنّ المراد من المساجد في الأحاديث المتقدّمة إنّما هو المعنى الأوّل \_ وهو أن يسجد لها وتعبد \_ بقرينة أنّ النبيّ وَاللّه عَنَّ قد نهى أن يتّخذ قبره وثنًا \_ أي صنمًا \_ يعبد من دون الله عن وتعوّذ من ذلك، فيكون لهذا هو المعنى الحقيقيّ من اللفظ، بينما استدلالهم بهذه الأحاديث على حرمة البناء على القبور أجنبيُّ عنها، فهي تتحدّث عن عبادة القبور، ولهذا الأمر لا يجوّزه أحدٌ من المسلمين؛ لأنّه يدخل في باب الشرك بالله تعالى، بالإضافة إلى أنّ أحاديث النبيّ وَالله عن الله قبره وثنًا، ولهذا يدلّ على الاشتراك فيما بين لهذه الأحاديث، أي أنّ أحدهما يفسر الآخر.

وأمّا الأمر الثاني: وهو إمكان اجتماع الحقيقة والمجاز معًا في لهذا اللفظ من عدمه لقائلٍ أن يقول: إنّنا لو سلّمنا أنّ المعنى الحقيقيّ من المساجد في الأحاديث المتقدّمة هو السجود للقبور وعبادتها، لكن ألا يمكن أن يقصد منها المعنى الحقيقيّ والمعنى المجازيّ مجتمعين معًا في لهذه الأحاديث؟ أي أن يجتمع المعنى الحقيقيّ وهو السجود للقبور وعبادتها والمعنى المجازيّ أيضًا وهو بناء المساجد عليها، فيكون كلا المعنيين مقصودين هنا.

الجواب على هذا الأمر: أنّه قد قُرِّرَ في كتب الأصول وغيرها ما هو مشهورً عند علماء مدرسة أهل السنّة أنّه لا يمكن أن يجتمع المعنى الحقيقي والمجازيّ ويكونا مقصودين معًا في لفظٍ واحدٍ.

قال صاحب (كشف الأسرار): «استحال اجتماعهما \_ أي الحقيقة والمجاز \_ في لفظٍ واحدٍ»(1). وقال السرخسيّ في أصوله: «لا تجتمع الحقيقة والمجاز مرادًا باللفظ»(1). وذهب الشوكانيّ في (إرشاد الفحول) قائلًا: «ذهب جمهور أهل العربيّة وجميع الحنفيّة وجمعٌ من المعتزلة والمحقّقون من الشافعيّة إلى أنّه لا يستعمل اللفظ في المعنى الحقيقيّ والمجازيّ حال كونهما مقصودين بالحكم»(1). وقال الجصّاص في (أحكام القرآن) في باب الطلاق قبل النكاح: «لأنّ لفظًا واحدًا لا يجوز أن يراد به الحقيقة والمجاز»(1).

وبذلك يتضح أنه لا يمكن أن يجتمع المعنى الحقيقي والمجازي في لفظٍ واحدٍ ومقصودٍ واحدٍ؛ فلا بدّ من التمسّك بالمعنى الحقيقي في المقام، فيكون المراد من المساجد هو أن يسجد لها وتعبد من دون الله، لا مجرّد البناء عليها، فهو جائزُ كما عرفت، وبهذا يكون ما استدلّوا به على المطلب غير تامِّ ولا دخل له بمبحثنا هنا.

الطائفة الثانية: الأحاديث الدالّة على أنّ أهل الحبشة إذا مات الصالح

<sup>(</sup>١) البخاري، عبد العزيز، كشف الأسرار، ج ٢: ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) السرخسيّ، محمّد بن أحمد، الأصول، ج١: ص ٧٣ في بيان الحقيقة والمجاز.

<sup>(</sup>٣) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، إرشاد الفحول، ج ١: ص ٧٩ المبحث العاشر: في الجمع بين الحقيقة والمجاز.

<sup>(</sup>٤) الجصّاص، أحمد بن عليِّ، أحكام القرآن، ج ٨: ص ٣١٦ باب الطلاق قبل النكاح.

منهم بنوا على قبره مسجدًا، وصوّروا فيه التصاوير، فأولْئك هم شرار الخلق عند الله يوم القيامة:

الحديث الأول: «عن هشام قال: أخبرني أبي عن عائشة: أنّ أمّ حبيبة وأمّ سلمة ذكرتا كنيسةً رأينها بالحبشة فيها التصاوير، فذكرتا ذلك للنبيّ والله وقال: إنّ أولئك إذا كان فيهم الرجل الصالح فمات، بنوا على قبره مسجدًا وصوّروا فيه تلك الصور، فأولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة».

رواه البخاري (١) ومسلم ملك في صحيحيهما.

الحديث الثاني: «عن هشام عن أبيه عن عائشة قالت: لمّا اشتكى النبيّ وَاللّهُ مُنْ فَكُرت بعض نسائه كنيسةً رأينها بأرض الحبشة يقال لها ماريّة، وكانت أمّ سلمة وأمّ حبيبة أتتا أرض الحبشة، فذكرتا من حسنها وتصاوير فيها، فرفع رأسه فقال: أولئك إذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، ثمّ صوّروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله».

رواه البخاريّ في صحيحه (٣).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ۱: ص ۱۱۱ باب فضل استقبال القبلة؛ ج ٤: ص ٢٤٥، باب هجرة الحبشة.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٢: ص ٦٦ باب النهي عن بناء المساجد على القبور.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ٩٣ باب بناء المساجد على القبور.

الفصل الأوّل: زيارة القبور .......الفصل الأوّل: زيارة القبور .....

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فأحاديث هذه الطائفة لا إشكال في صحّة سندها عندهم \_ بناءً على ما أشير إليه في مقدّمة الكتاب \_ لوجودها في الصحيحين.

أمّا الدلالة: فواضحة من أنّ النبيّ وَلَيْكُمْ عندما قيل له إنّ في الحبشة أناسًا إذا مات الصالح منهم بنوا على قبره مسجدًا، وصوّروا له الصور، فقال \_ واصفًا هؤلاء بـ «أولئك هم شرار الخلق عند الله يوم القيامة»، وبذلك تدلّ هذه الأحاديث على أنّه لا يصحّ بناء المساجد على القبور واتّخاذ التصاوير فيها.

أقول: إنّنا إذا نظرنا في أحاديث لهذه الطائفة فالظاهر أنّها تتحدّث عن أعمالِ يصدق على فاعلها أنّه من شرار الخلق عند الله ولهذه الأعمال هي:

الأوّل: بناء المسجد على القبر.

الثاني: تصوير التصاوير ونحت التماثيل.

ومن الواضح أنّ الأمر الأوّل لم يكن مقصودًا في كلام النبيّ وَلَيْسُمُ، وهو أيضًا ما يوحي به السؤال نفسه، فإنّ أمّ سلمة وأمّ حبيبة سألتا عن كنيسة حسّنتها تصاويرها الموجودة فيها، فجاء الجواب على طبق السؤال مستخدمًا اسم الإشارة (أولئك) إشارةً إلى المصوّرين الّذين هم (شرار الخلق) عند الله، حيث ورد فيهم من الأحاديث الدالة على أنّهم أشدّ الناس عذابًا يوم

القيامة (۱)، وكذا ما رواه عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: "إنّ من أشد أهل النار عذابًا يوم القيامة المصوّرين (۱). أو عن نافع أنّ عبد الله بن عمر أخبره: أنّ رسول الله ﷺ قال: "إنّ الّذين يصنعون هذه الصور يعذّبون يوم القيامة، يقال هم: أحيوا ما خلقتم (۱). وغيرها من الأحاديث الكثيرة الدالة على ذمّ المصوّرين \_ أضف إلى ما تقدّم من أدلّة جواز البناء على القبور، ولما رواه البخاريّ في صحيحه من أنّ ابن عبّاسٍ كان يصليّ في البيعة \_ وهي دور العبادة عند أهل الكتاب - إلّا ما كان فيها التماثيل (۱)، بل هو صريح قول عمر بن الخطّاب عندما دعاه رجلٌ من النصارى إلى مأديةٍ فقال: "إنّا لا ندخل كنائسكم من أجل التماثيل الّتي فيها الصور (۱). وهذا الحديث وإن ندخل كنائسكم من أجل التماثيل الّتي فيها الصور (۱). وهذا الحديث وإن كان مرسلًا فهو لا يضرّ لوروده في صحيح البخاريّ ولم يطعن به أحد، وكذلك فقد رواه عبد الرزّاق في مصنّفه مسندًا عن أسلم مولى عمر قال: "لمّا قدم الشام صنع له رجلٌ من النصارى طعامًا، وكان من عظمائهم وقال: أحبّ أن تجيئني وتكرمني فقال له عمر: ... وذكر الحديث (۱). وقد نقل عن الآبيّ

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج٧: ص ٦٤.

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج١: ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج٧: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ج ١: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج٧، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٦) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ١: ص ٤١٢ ح ١٦١١؛ ج ١٠: ص ٣٩٨ ح ١٩٤٨٦.

قوله: «الأظهر في الإشارة (أولئك) أنّها لمن نحت وعبد، وإن كانت لمن نحت فقط فيحتمل كونهم شرارًا بتصويرهم؛ لحديث وعد المصورين (١٠).

وعليه فيكون المقصود من الشرار المصوّرين والنحّاتين، لا مَن بنى على القبر مسجدًا ليعبد فيه الله؛ لما عرفت من أنّه جائزٌ بحسب ما ذكرناه من الأدلّة، ويمكن أن نضيف شيئًا آخر للأعمال الّتي يصبح صاحبها من شرار الخلق، وهو أن يجمع بين الأمرين، فيبني على القبر مسجدًا ويضع فيه التماثيل والتصاوير؛ ليصبح مكانًا لعبادة أولئك.

وبذٰلك تكون أحاديث لهذه الطائفة قاصرةً في الدلالة على مطلبهم.

رواه أحمد في مسنده في أكثر من موضع (١)، وأبو داود (١) والترمذي (١) والنسّائي (٥) في سننهم.

<sup>(</sup>١) انظر: الغماري، عبد الله بن محمّدٍ، إعلام الراكع الساجد بمعنى اتّخاذ القبور مساجد: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج١: ص ٢١٩ و ٢٨٧ و ٣٢٤ و ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الأشعث، سليمان، سنن أبي داود، ج ٢: ص ٨٧ ح ٣٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج١: ص ٢٠١ ح ٣١٩.

<sup>(</sup>٥) النسائيّ، أحمد بن شعيب، سنن النسائيّ، ج ٤: ص ٩٤.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فالحديث ضعيفٌ بأبي صالحٍ وهو (باذان أو باذام)؛ فقد قال الألبانيّ في إرواء الغليل: «قد ضعّفه جمهور العلماء، ولم يوثّقه إلّا العجليّ، بل إنّه ذكر الحديث وحكم عليه بالضعف» (۱). وقال أيضًا في (تمام المنّة) بعد أن ذكر الحديث: هذا حديثٌ على شهرته ضعيف الإسناد، فإنّه من رواية أبي صالحٍ باذام عن ابن عبّاسٍ، وباذام ضعّفه الجمهور، بل اتّهمه بعضهم بالكذب» (۱). وقال الحاكم في مستدركه: «أبو صالحٍ هذا ليس بالسمّان المحتبّ به، إنّما هو باذان ولم يحتج به الشيخان» (۱)؛ ولذلك الحديث ضعيفٌ سندًا.

أمّا الدلالة: فإنّ النبيّ وَاللَّهُ قد لعن زوّارات القبور، وكذلك المتّخذين على القبور المساجد، والسراج أي الضياء، ولهذا يعني أنّ لهذه الأمور الثلاثة محرّمةً؛ لأنّ أصحابها ملعونون وعاقبة اللعن هي النار.

أقول: إنّنا لو رجعنا إلى هذا الحديث لوجدنا أنّه قد ورد متنه بعدّة ألفاظٍ وبالسند نفسه، وكما يلي:

الأوّل: «لعن رسول الله وَاللَّهُ وَائرات القبور والمتّخذات عليها المساجد والسرج».

<sup>(</sup>١) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٣: ص٢١٢ ح ٧٦١.

<sup>(</sup>٢) الألبانيّ، محمّدٌ، تمام المنّة: ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٣٧٤.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ......الفصل الأوّل: زيارة القبور .....

الثاني: «والمتّخذات عليها المساجد والكنس».

الثالث: «لعن رسول الله المُتَلَمُّ زوّارات القبور».

الرابع: وهو ما ورد في أصل الحديث (المتّخذين عليه المساجد).

إذن فهنالك اضطرابٌ في متن الحديث، ولهذا يضعفه من حيث الدلالة، ولو سلّمنا بصحّة المتن فهو أيضًا لا يدلّ على المطلوب، فإنّ زائرات أو زوّارات القبور - من صيغ المبالغة \_ يعني كثيرات الزيارة المقصّرات بحقّ أزواجهنّ، لا مجرّد من زارت القبور ولو مرّاتٍ قليلةً، فهي غير مشمولةٍ باللعن. وأمّا المتّخذين عليها المساجد فقد ذكرنا أنّ المقصود بها هو السجود لها وعبادتها، لا البناء عليها، وإذا كان كذلك فما ذكروه في استدلالهم بهذه الأحاديث على مطلبهم غير تامّ وهو أجنبيّ عن بحثنا.

الطائفة الرابعة : وقد وردت فيها عدّة أحاديث هي:

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٣: ص ٦١.

ورواه أحمد في مسنده (١) والنسّائيّ في سننه (٢) وأبو يعلى في مسنده (٦).

الثاني: «حدّثنا عبد الله حدّثني أبي ثنا يزيد، أنبأنا أشعث بن سوارٍ عن ابن جريح، عن حنش بن المعتمر أنّ عليًّا عَلَيْكِم بعث صاحب شرطه فقال: أبعثك لما بعثني له رسول الله عَلَيْكُم لا تدع قبرًا إلّا سوّيته، ولا تمثالًا إلّا وضعته».

رواه أحمد في مسنده (١) والهيثميّ في مجمعه (٥).

الثالث: «حدّثنا محمّد بن فضيلٍ، عن أشعث عن ابن أشوع، عن حنشٍ الكنانيّ قال: دخل عليُّ على صاحب الشرطة فقال: انطلق فلا تدع زخرفًا إلّا الكنانيّ قال: ولا قبرًا إلّا سوّيته. ثمّ دعاه فقال: هل تدري إلى أين بعثتك؟ إلى ما بعثني عليه رسول الله عَلَيْكُمْ الله الله عَلَيْكُمْ الله الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ المَالِيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ الْعُلْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْك

رواه ابن أبي شيبة في (المصنف)(٦).

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ١: ص ٩٦ و١٢٩.

<sup>(</sup>٢) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٤: ص ٨٨؛ السنن الكبرى، ج ١: ص ٦٥٣ ح ٢١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى، ج ١: ص ١٨٤ ح ٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج١: ص ١٤٥.

<sup>(</sup>ه) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٥: ص ١٧٢ باب ما جاء في التماثيل والصور، مع اختلافٍ في المتن.

<sup>(</sup>٦) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٣: ص ٢٢٢ (بابُّ في تسوية القبور، ح ٣).

الرابع: «حدّثنا أبو داود قال: حدثنا شعبة عن الحكم عن رجلٍ من أهل البصرة \_ ويكنّونه أهل البصرة أبو المودّع، وأهل الكوفة بأبي محمّدٍ وكان من هذيلٍ \_ عن عليّ بن أبي طالبٍ قال: كان رسول الله ويُنْكُمُ في جنازة فقال: أيّكم يأتي المدينة فلا يدع فيها وثنًا إلّا كسره، ولا صورةً إلّا لطّخها، ولا قبرًا إلّا سوّاه؟ فقام رجلٌ من القوم فقال: يا رسول الله، أنا. فانطلق الرجل فكأنّه هاب أهل المدينة فرجع، فانطلق عليُّ فرجع فقال: ما أتيتك يا رسول الله حتى لم أدع فيها وثنًا إلّا كسرته ولا قبرًا إلّا سوّيته ولا صورةً إلّا لطّختها».

رواه أبو داود في مسنده (١).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ الحديث الأوّل قد ورد في صحيح مسلم، فيمكن القول إنّ ذُلك يكفي في صحّة سنده، ونستطيع أن نحكم على أنّ بعض أحاديث لهذه الطائفة صحيحة السند، وبالتالي يثبت الحكم.

أقول: إنّ هذا الحديث \_ وإن ورد في صحيح مسلم \_ فقد ضعّفه الألبانيّ لعنعنة حبيبٍ؛ فإنّه مدلّسٌ ولم يصرّح بالتحديث بشيءٍ من هذه الطرق إليه (٢)، إضافةً إلى أنّ البخاريّ لم يروه في صحيحه. وأمّا أبو الهياج فقد وثّقه

<sup>(</sup>١) الطيالسيّ، سليمان بن داود، مسند أبي داود: ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) الألباني، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٣: ص ٢٠٩.

العجليّ (١) وابن حجرٍ (٢)، وذكره ابن حبّان في (الثقات)(٦) فهو ثقةً.

وأمّا الحديث الثاني فهو ضعيفٌ بأشعث بن سوارٍ، فقد ضعّفه الألبانيّ<sup>(١)</sup> وابن معينِ<sup>(٥)</sup> والعجليّ<sup>(٦)</sup>.

وأمّا الحديث الثالث فهو أيضًا ضعيفٌ بابن سوارٍ.

وأمّا الحديث الرابع الوارد عن أبي المودّع أو أبي محمّدٍ \_ على الاختلاف عند أهل البصرة وأهل الكوفة \_ فهو ضعيفٌ لجهالة حال أبي المودّع، فلم يرد في كتب الرجال بيانٌ لحاله، فهو مجهول الحال ذكر ذٰلك الألبانيّ (٧).

أضف إلى أنّ الألبانيّ قد ذكر بعض الأحاديث شواهد على هذا الأمر، ضعّفها كلّها؛ ولهذا جاء بها شواهد على المطلب ولم يستدلّ بها، وذكر الدارقطنيّ في علله حديث أبي الهياج فقال: «يرويه حبيب بن أبي وائلٍ، واختلف عنه فرواه الثوريّ عن حبيبٍ عن أبي وائلٍ عن أبي الهياج، قال

<sup>(</sup>١) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ٤٣٥ / ٢٢٨١.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص ٢٥٢ / ١٦٠١.

<sup>(</sup>٣) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٤: ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٤: ص ١٩٨؛ ج ٥: ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٥) ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ٢: ص ٦٣ / ٣٢٣٠.

<sup>(</sup>٦) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ٢٣٣ / ١٠٩.

<sup>(</sup>٧) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٣: ص٢٠٩ ح١.

ذلك يحيى بن القطّان وخالد بن الحارث ووكيعٌ وأبو نعيمٍ وقبيصة، وقال أبو إسحاق: "عن الثوريّ عن حبيب بن أبي وائلٍ عن عليٍّ"، ولم يذكر أبا الهياج، وقال اعن الثوريّ عن حبيب بن أبي وائلٍ عن عليٍّ"، ولم يذكر أبا الهياج، وقال مسعرُ والمسعوديّ: "عن حبيبٍ عن الهياج ولم يذكر أبا وائلٍ"، وقال قيس بن الربيع وسعاد بن سليمان وزياد بن خيثمة: "عن حبيب بن أبي ثابتٍ عن أبي وائلٍ عن سعيد بن أبي الهياج عن أبيه عن عليٍّ. ورواه جريرُ عن الأعمش عن حبيب بن أبي ثابتٍ عن أبي الهياج، وهو غريبٌ عن الأعمش لا أعلم أحدًا حدّث به عن الأعمش له كذا غير جريرٍ، وخالفه عيسى بن الضحّاك أخو الجرّاح بن الضحّاك وروح بن مسافرٍ فقالا: عن الأعمش عن أبي وائلٍ عن عليًّ" ولم يذكرا أبا الهياج.

وهناك غيرها من الأسانيد الأخرى الّتي يستظهر من نقل الدارقطنيّ لها أنّ لهذا الحديث مع كثرة الاختلافات في سنده مضطرب الإسناد، ولهذا الاضطراب يضعّف الحديث.

أمّا الدلالة: فإنّ ورود عبارة «ولا قبرًا إلّا سوّيته» تحتمل فيه عدّة توجيهاتٍ:

الأُوّل: ما من قبرٍ مبنيٍّ إلّا ساويته بالأرض.

الثاني: ما من قبرٍ أعلى من باقي القبور ومشرفًا عليها إلّا ساويته بالقبور الأخرى.

<sup>(</sup>١) الدارقطنيّ، عليّ بن عمر، علل الدارقطنيّ، ج ٤: ص ١٧٣ و١٧٤ س ٤٩٤.

الثالث: ما من قبرٍ مسنّمٍ إلّا سطّحته، فإنّ التسوية يعني التسطيح.

أمّا الأوّل وهو تسوية القبر بالأرض، \_ وإن هذا كان محتملًا \_ فهو مخالفً لمشهور العلماء من أنّه يستحبّ رفع القبر عن الأرض مقدار شبرٍ أو أكثر بقليلٍ. فقد ذهب ابن قدامة في (الشرح الكبير) إلى أنّه: "يستحبّ رفع القبر عن الأرض؛ ليعرف أنّه قبرً، فيتوقّى ويترحّم على صاحبه" (أ). وقال النوويّ في شرحه لصحيح مسلمٍ: "السنّة أنّ القبر لا يرفع على الأرض رفعًا كثيرًا... بل يرفع نحو شبرٍ "(أ). ونقل الألبانيّ قال: "أخبرنا أبو حنيفة عن حمّادٍ عن إبراهيم قال: كان يقال: ارفعوا القبر حتى يعرف أنّه قبرٌ فلا يوطأ (أ). وبهذا يتضح أنّ الأمر الأوّل غير مقصودٍ وليس هو المراد من الحديث.

وأمّا التوجيه الثاني: فإنّه بقرينة (مشرفًا) \_ وهو الّذي يكون مرتفعًا كثيرًا عن باقي القبور فقد قال ابن قدامة في المغني: «المشرف ما رفع كثيرًا» (أ). وذهب أهل اللغة إلى أنّ المشرف هو العالي والمرتفع، ومشارف الأرض أعاليها، وجبلٌ مشرفٌ عال (أ) \_ يكون المراد من التسوية في

<sup>(</sup>١) ابن قدامة، عبد الرحمٰن، الشرح الكبير، ج ٢: ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>١) النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح مسلمٍ، ج٧: ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) الألباني، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٢: ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: الفراهيديّ، الخليل بن أحمد، كتاب العين، ج ٦: ص ٢٥٢ مادّة (شرف)؛ ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج ٣: ص ٢٦٣ مادّة: (شرف)؛ الجوهريّ، إسماعيل بن حمّادٍ، الصحاح، ج ٤: ص ١٣٧٩ مادّة: (شرف).

الحديث هو المساواة والمقاربة بين القبور من حيث الارتفاع، ثمّ إنّ الحديث يتكلّم عن ارتفاع القبر نفسه، لا ارتفاع البناء الّذي حوله، فهذا الأمر مسكوتُ عنه في الحديث، ويؤيّد ذلك ما ذكره ابن حزمٍ في (المحلّ) من التمييز بين بناء القبر والبناء عليه فقال: "ولا يحلّ أن يبنى القبر ولا أن يجصّص، ولا أن يزاد على ترابه شيءٌ، ويهدم كلّ ذلك، فإن بنى عليه بيتً أو قائمٌ لم يكره ذلك» (۱).

وأمّا التوجيه الثالث: فإنّ القبور المسنّمة تسطّح، فقد نقل ابن حجرٍ في (التلخيص) عن الشافعيّ أنّه احتجّ على تسطيح القبور بحديث عليّ عَلَيْكَمْ: «لا تدع تمثالًا إلّا طمسته، ولا قبرًا مشرفًا إلّا سويته»(٢). وقال النوويّ في (المجموع): «قالوا لم يُرد التسوية بالأرض، وإنّما أراد تسطيحه جمعًا بين الأحاديث»(٣). فكأنّ الأحاديث أمرت بتسوية القبور \_ أي بتسطيحها \_ بدل أن تجعل مسنّمةً.

وهنالك توجيه رابع يمكن القول به وهو: أنّه لو سلّمنا بأنّ التسوية تعني التسوية بالأرض، فمع ذلك أيضًا لا يمكن حمله على العموم، فهو منصرف إلى قبور المشركين لا قبور المسلمين - لأنّ ذلك يستلزم تحقير المشركين،

<sup>(</sup>١) ابن حزم، على بن أحمد، المحلّى، ج٥: ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تلخيص الحبير، ج ٢: ص ٣٠٨ ح ٧٩٤.

<sup>(</sup>٣) النووي، يحيي بن شرفٍ، المجموع، ج ٥: ص ٢٩٦.

وإهانة قبورهم، وكسر شوكتهم، بخلاف المسلمين الذين لا بدّ من إظهار مقامهم ورفع شأنهم وتكريمهم، سواءً كانوا أحياءً أو أمواتًا - بقرينة أنّ أحاديث لهذه الطائفة قد ذكرت التماثيل والتصاوير، ولهذا هو عمل المشركين والكفّار في الجاهليّة وفي بلاد الكفر، ومن المعلوم أنّ المسلمين إذا بنوا قبورهم لا يضعون التماثيل والتصاوير فيها؛ لأنّ عقائدهم وعملهم يمنعان ذلك، وكأنّ لهذه الطائفة تتحدّث عن عمل المشركين وأهل الكتاب في قبورهم وأماكن عبادتهم - كما مرّ في حديث أمّ سلمة وأمّ حبيبة المتقدّم - لا قبور المسلمين؛ وعليه فإنّ أحاديث لهذه الطائفة خارجةً عن بحثنا، لهذا من جهةٍ، ومن جهةٍ أخرى فإنّنا لو سلّمنا أنّ أحاديث لهذه الطائفة تدلّ على تسوية القبور جميعًا - قبور المؤمنين والكفّار والمشركين - بالأرض، ولكن لناقش أحاديث لهذه الطائفة من جهةٍ أخرى وهي: أنّه من المعلوم أنّ لهذه الأحاديث تبيّن لنا موقفين قد حصلا:

الموقف الأوّل: أنّ النبيّ الأكرم وَ الله على الله والله الله والله الله والله والله

الساعتين، وبين العمل الذي قام به الإمام علي علي عليه - وهو ثلاثة أعمال: كسر الأوثان وتلطيخ الصور وتسوية القبور في كل بيوت المدينة، بقرينة (فيها) أي في المدينة \_ وهو ما قد يستغرق يومًا أو أقلّ بقليل، وكل ذلك قد حصل والنبيّ الأكرم والله الم يزل في التشييع، فهل يعقل لهذا؟!

ثمّ إنّ قوله \_ (أيّكم يأتي المدينة) يحتمل فيها أمران:

الأمر الأول: أنّه \_ لم يكن في المدينة بعد، أي أنّه كان في مكّة، وقد صدر منه هذا الأمر، وهذا بعيدٌ جدًّا؛ لأنّ أهل المدينة لم يكونوا قد آمنوا كلّهم بالرسول وَاللّهُ بعد، بل الّذي آمن منهم هو من جاء مع الوفد إلى مكّة، وعندما هاجر النبي وَاللّهُ إليهم آمنوا به جميعهم، أي أنّه \_ لم تكن له سلطة عليهم قبل الهجرة حتى يأمر من يذهب إليهم ليفعل ما أمر، بل لم يُنقل لنا أنّ الإمام عليًّا عليه قد ذهب إلى المدينة قبل الهجرة، وإنّما ذهب بعد الهجرة إليها مستصحبًا معه الفواطم.

الأمر الثاني: أنّه كان في المدينة، وحصل هذا الأمر بعد الهجرة وقد آمن به أهل المدينة فيكون قوله وأينا (أيّكم يأتي المدينة) غير صحيح، بل الصحيح هو على تقدير محذوفٍ في الكلام كأن يقول: أيكم يأتي بيوت المدينة أو مساجد المدينة أو أماكن العبادة في المدينة، أمّا بيوت المدينة فالمفروض أنّ اهلها قد آمنوا به وعلموا أنّ التماثيل والصور غير جائزةٍ في الدين الجديد، وأمّا المساجد فمن المعلوم أنّه لم يكن في بداية الهجرة النبويّة مساجد قد بنيت في المدينة غير المسجد النبويّ الشريف، وأمّا أماكن العبادة فالمقصود بنيت في المدينة من بني النضير وبني بها إذن أماكن عبادة اليهود الذين كانوا في المدينة من بني النضير وبني

القنيقاع وغيرهم، ولهؤلاء هم من أهل الكتاب، وقد قلنا إنّ الأحاديث موجّهة ألى أماكن عبادتهم، وهو أمر مسلّم ولا اعتراض عليه من كلّ المذاهب الإسلاميّة.

الموقف الثاني: أنّ الإمام عليًّا عَلَيْكُم قد طلب من صاحب شرطته أو من أبي الهياج أن يذهب ليطمس كلّ تمثالٍ أو يضعه، أو زخرفًا فيلقيه، أو قبرًا فيسويه، ومن المعلوم أنّ هذا قد حصل في زمن خلافة أمير المؤمنين عليًّ عَلَيْكُم، وهو يعني أنّها كانت باقيةً إلى زمان خلافته، أي أنّها كانت موجودةً في زمن خلافة أبي بكر وعمر وعثمان، ولم يلتفت أحدً منهم إلى هذا الأمر، أو أنّهم تركوها مشيدةً في فترة خلافتهم وتهاونوا فيها، علمًا أنّ فترة حكمهم استمرّت لأكثر من ٥٠ سنةً، ولم يصنعوا معها شيئًا مع هذا التشديد في حرمتها، إلى أن جاء الإمام عليًّ عَلَيْكُم في خلافته، فالتفت إلى ذلك الأمر، فأرسل من يطمس التماثيل ويسوي القبور، وهذا في الحقيقة أمرً له من اللوازم والمفاسد الكثيرة، أحدها أنّه يستلزم التنقيص في حق الخلفاء الثلاثة؛ لأنّهم - كما يقال - القوّامون على الشريعة والدين بعد النبي مَنْكُمُنْهُ فكيف غفلوا عن هذا الأمر الذي يوقع الناس في الشرك أو الكفر؟!

وهنالك أمرً مهمًّ، لا بدّ من ذكره وهو أنّ إرسال أمير المؤمنين عليٍّ عَلَيْكِمِ أبا الهياج لتنفيذ هذا الأمر يستظهر منه قرب مقامه من الإمام عليٍّ عَلَيْكِم، وكذا هو الحال مع صاحب شرطته، وهذا يعني أنّهما كانا من المقرّبين منه عَلَيْكِم، فلازم القرب أن يكونا قد سمعا الكثير من أحاديث أمير المؤمنين عَلَيْكِم، ولكنّ الغريب أنّنا ما وجدنا لأبي الهياج أو لصاحب شرطته المؤمنين عَلَيْكِم، ولكنّ الغريب أنّنا ما وجدنا لأبي الهياج أو لصاحب شرطته

إلَّا هٰذا الحديث عن الإمام عليِّ عَلَيْكِم، فكيف يمكن تفسير ذلك؟! ألا يولَّد ذلك في النفس شيئًا؟!

وبذلك يتضح أنّ كلّ ما ذكروه من أدلّةٍ حول النهي عن البناء على القبور لم يكن صحيحًا، إمّا لأنّها موضوعة، أو أنها يمكن توجيهها فلم تشمل موضوعنا، فهي خارجة عنه تخصّصًا.

## أقوال العلماء في جواز البناء على القبور

إنّ البناء على القبور لم يكن أمرًا مستحدثًا اتّخذته بعض المذاهب الإسلامية كما يشاع لجرّ المسلمين لمستنقع الشرك، وإيقاعهم في فخاخ الشيطان، بل هو أمرً سارت عليه الأجيال من المسلمين من كلّ المذاهب الإسلاميّة، والأكثر من ذلك أنّنا لم نسمع في كتب التاريخ أنّ جيلًا من الأجيال أو عالمًا من العلماء قام بهدم ما بني على القبور \_ في الأماكن الجائزة \_ من الأبنية والأضرحة، إلّا بعد ما جاء الفكر الوهّابيّ الّذي أسس على تكفير كلّ المسلمين لأبسط الذرائع؛ ولهذا نجد أنّ الكثير من العلماء في مدرسة أهل السنّة والجماعة قد أجازوا البناء على القبر \_ لا القبر نفسه \_ فقد:

١ ـ ذهب ابن حزم في (المحلّى) إلى جواز بناء البيت أو القائم على القبر من غير كراهة (١).

<sup>(</sup>١) ابن حزم، عليّ بن أحمد، المحلّى، ج٥: ص١٣٢ المسألة ٧٧٥.

٢- ذهب ابن قصّارٍ - وهو من أئمّة المذهب المالكيّ - إلى جواز البناء
 على القبر<sup>(۱)</sup>.

" ونقل عن صاحب (الذخائر): "لعلّ المراد: أن يبنى على قبورهم القباب والقناطر كما يفعل في المشاهد إذا كان الدفن في مواضع مملوكةٍ لهم أو لمن دفنهم فيها... وقال الأسنويّ: ينبغي استثناء \_ من عدم عمارة القبور \_ قبور الأنبياء والعلماء والصالحين" (٢).

٤- وقال البكريّ الدمياطيّ: «ذكر البجيريّ هذا الموضوع قائلًا: وأستثنى بعضهم قبور الأنبياء والشهداء والصالحين ونحوهم... وعبارة الرحمانيّ: نعم قبور الصالحين يجوز بناؤها ولو بقبّةٍ لإحياء الزيارة والتبرّك»(").

ه ـ قال ابن حجرٍ الهيتميّ في (التحفة) في كتاب الوصايا: "ويظهر أخذًا ممّا تقرّر وممّا قالوه في النذر للقبر المعروف بجرجان صحّتها، كالوقف لضريح الشيخ الفلانيّ، ويصرف في مصالح قبره والبناء الجائز عليه، ومَن يخدمونه أو يقرؤون عليه، ويؤيّد ذٰلك ما مرّ آنفًا من صحّتها ببناء قبّةٍ على قبر وليٍّ أو

<sup>(</sup>١) انظر: الحطّاب الرعينيّ، محمّد بن محمّدٍ مواهب الجليل، ج٣: ص٥٩ كتاب الجنائز.

<sup>(</sup>٢) الأنصاري، زكريًا بن محمّدٍ، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، ج ٣: ص ٣٠٠ الشربينيّ، محمّد بن أحمد، مغني المحتاج، ج ٢: ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) البكريّ الدمياطيّ، عثمان بن محمّد، إعانة الطالبين، ج ٢: ص ١٣٧.

عالمٍ»(۱). وقال أيضًا: «وإذا أوصى لجهةٍ عامّةٍ فالشرط أن لا يكون معصيةً... وشمل عدم المعصية القربة كبناء مسجدٍ، ولو من كافرٍ، ونحو قبّةٍ على قبر عالمٍ في غير مسبلةٍ»(۱).

٦\_ نقل عن ابن الحاج قوله: «البناء على القبور غير منهي عنه إذا كان في ملك الإنسان نفسه»(٣).

٧\_ قال ابن مفلح في كتاب (الفروع من فقه الحنابلة): «لا بأس بقبة وبيت وحظيرة في ملكه؛ لأنّ الدفن فيه مع كونه كذلك مأذونٌ فيه» (أن ونقل عنه في (الفصول) قوله: «القبّة والحظيرة في التربة \_ يعني على القبر \_ إن كان في ملكه فعل ما شاء، وإن كان في مسبلة كره للتضييق» (٥).

٨ قد أفتى الحافظ السيوطيّ باستثناء قبور الأولياء والصالحين، ولو كانت
 في الأرض المحبسة، بينما أفتى ابن عبد السلام بهدم القباب والبيوت

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ الهيتميّ، أحمد بن محمّد، تحفة المحتاج في شرح المنهاج، ج ٧: ص ١٣ كتاب الوصايا.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥ كتاب الوصايا.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحطّاب الرعينيّ، محمّد بن محمّدٍ، مواهب الجليل، ج ٢: ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن مفلحٍ، محمّد، الفروع، ج ٢: ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: الصدّيق الغماريّ، أحمد بن محمّدٍ، إحياء المقبور: ص ٩ فصلٌ في نصوص علماء المذهب.

والأبنية الواقعة في قرافة مصر؛ لأنها واقعةٌ في أرض موقوفةٍ، واستثنى قبّة قبر الإمام الشافعيّ؛ لأنها مبنيّة في دار ابن عبد الحكم(١).

9\_ نقل عن بعضهم فصلٌ في الحكم بين بناء القبر للمباهاة وبنائه للتمييز، فحرّم الأول وجوّز الثاني (٢).

ومن ذلك كلّه يستظهر أنّ البناء على القبور كان أمرًا متعارفًا في المجتمعات الإسلاميّة وطبقًا للمذاهب الإسلاميّة الخمسة، وأنّه كان مشرّعًا وجائزًا.

# شواهد من التاريخ في بناء القبور

إذا تصفّحنا كتب التاريخ وغيرها من الكتب الأخرى، لوجدناها تغصّ بالشواهد الكثيرة على أنّ هنالك قبورًا لبعض الأشخاص من الصحابة وغيرهم، قد تمّ بناء القبب والأضرحة عليها، ولم يتجرّأ شخصٌ واحدٌ على التعرّض لها بسوءٍ، ولهذا لا يعني أنّهم كانوا يخشون من العقاب، بل لأنّ البناء على القبور كان متعارفًا عندهم، بل ومشروعًا في دينهم، وإذا أردنا أن نذكر جميع الشواهد لطال بنا المقام، ولا تكفي لهذه الأوراق لحصرها، غير أنّنا ارتأينا أن نذكر للقارئ الكريم بعض الشواهد المهمّة منها؛ ليحكم

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحطّاب الرعينيّ، محمّد بن محمّدٍ، مواهب الجليل، ج٣: ص٥٩ - ٦١.

بنفسه على أنّ البناء على القبور لم يكن وليد الساعة أو بدعةً كما يدّعي، وإنّما هو أمرٌ سار عليه السلف والخلف، ومن لهذه الشواهد:

١- القبر الشريف للنبيّ الأكرم ومنا الحاضر، قبر مشيدٌ والبناء عليه ظاهرٌ.

المدائن إلى المحابي الجليل سلمان الفارسي ويشف : وهو موجود في المدائن إلى الآن، ولا يزال عامرًا، قال الخطيب البغدادي (۱) وابن عساكر (۱) في تاريخيهما: «قبره الآن ظاهر معروف بقرب إيوان كسرى، عليه بناء، وهنالك خادم مقيم لحفظ الموضع وعمارته والنظر في أمر مصالحه، وقد رأيت الموضع وزرته غير مرّة ».

" قبر أبي أيوب الأنصاريّ: قال الوليد: «حدّثني شيخٌ من أهل فلسطين أنّه رأى بنيةً بيضاء دون حائط القسطنطنية، فقالوا: هذا قبر أبي أيوب الأنصاريّ صاحب النبيّ وَاللّهُ مُ فأتيت تلك البنية فرأيت قبره في تلك البنية، وعليه قنديلٌ معلّقُ بسلسلة، ذكر ذلك الخطيب البغداديّ (") وابن عساكر (أ) في تاريخيهما».

<sup>(</sup>١) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليّ، تاريخ بغداد، ج ١: ص ١٧٥ / ١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٢١: ص ٣٧٩ / ٢٥٩٩ مع اختلافٍ يسير.

<sup>(</sup>٣) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، تاريخ بغداد، ج١: ص١٦٦ /٧.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر، على بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ١٦: ص ٦٢ / ١٨٧٦.

٤- قبر الزبير بن العوّام: ذكر ابن الجوزي (١) وابن كثير (١): أنّ أهل البصرة في شهر محرّم ادّعوا أنّهم كشفوا عن قبرٍ عتيقٍ فوجدوا فيه ميّتًا طريًّا بثيابه وسيفه، وأنّه الزبير بن العوّام، فأخرجوه وكفّنوه ودفنوه بالمربد بين الدربين، وبنى عليه الأثير أبو المسك عنبر بناءً، وجعل الموضع مسجدًا، ونقلت إليه القناديل والآلات والحصر والسمادات، وأقيم فيه قوّامٌ وحفظة، ووقف عليه وقوفًا».

هـ قبر طلحة بن عبيد الله: قال ابن بطّوطة في رحلته: «مشهد طلحة بن عبيد الله بداخل المدينة، وعليه قبّة ومسجد، وزوايا فيها الطعام للوارد والصادر - ثمّ ذكر جملةً من مشاهد بعض الصحابة والتابعين وقال: - وعلى كلّ قبرِ قبّة مكتوب فيها اسم صاحب القبر ووفاته»(<sup>7</sup>).

٦ قبر رأس الحسين بن عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيّ السبط الشهيد بمصر، قال ابن جبير في رحلته: «هو تابوت فضّةٍ مدفونٌ تحت الأرض، قد بُنيَ عليه بنيانٌ حفيلٌ يقصر الوصف عنه، ولا يحيط الإدراك به، مجلّلٌ بأنواع الديباج، محفوفٌ بأمثال العمد الكبار شمعًا أبيض، ومنه ما دون ذلك، قد وضع أكثرها

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، عبد الرحمٰن بن عليّ، المنتظم، ج٧: ص١٨٧.

<sup>(</sup>٢) ابن كثيرٍ، إسماعيل، البداية والنهاية، ج١١: ص ٣٦٥ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٣) ابن بطّوطة، محمّد بن عبد الله، رحلة ابن بطّوطة، ج ١: ص ٨٦ ذكر المشاهد المباركة بالبصرة.

في أتوار فضّة خالصة ومنها مذهّبةً... وإنّما ذكرنا منها ما أمكننا مشاهدته فمنها: قبر ابن النبيّ صالح وقبر روبيل بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمٰن (صلوات الله عليهم أجمعين) وقبر آسية امرأة فرعون ومشف ومشاهد أهل البيت [الميه عليهم أبه عين عشر من الرجال وخمسٍ من النساء وعلى كلّ واحدٍ منها بناء حفيل، فهي بأسرها روضات بديعة الإتقان عجيبة البنيان، قد وكلّ بها قوم يسكنون فيها ويحفظونها"(١).

٧\_ قبر الإمام موسى بن جعفرٍ عَلَيْكَام: قال ابن جبيرٍ في رحلته: «وفي طريق باب البصرة مشهد حفيل البنيان داخله قبر متسع السنام، عليه مكتوب لهذا قبر عونٍ ومعينٍ من أولاد أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكِم، وفي الجانب الغربيّ أيضًا قبر موسى بن جعفرٍ عَلَيْكِم ومشاهد كثيرة ممّن لم تحضرني تسميته من الأولياء والصالحين والسلف الكريم ومعمد الأولياء والصالحين والسلف الكريم ومعمد الأولياء والصالحين والسلف الكريم والمعمد الأولياء والصالحين والسلف الكريم المعمد الأولياء والصالحين والسلف الكريم المعمد الأولياء والصالحين والسلف الكريم ومعمد الأولياء والصالحين والسلف الكريم والمعمد الله ولياء والصالحين والسلف الكريم والمعمد المعمد ا

٨ قبر أبي حنيفة: قال ابن الجوزيّ (٢) وابن الأثير (٤): «في هذه الأيام \_ يعني سنة ٥٥١ هـ بنى أبو سعيدٍ المستوفي الملقّب شرف الملك مشهد أبي حنيفة، وعمل لقبره ملبّنًا وعقد القبّة وعمل المدرسة». وقال ابن الجبير في رحلته:

<sup>(</sup>١) ابن جبير، محمّد بن أحمد، رحلة ابن جبير، ج١: ص٥ ذكر مصر والقاهرة.

<sup>(</sup>٢) ابن جبير، محمّد بن أحمد، رحلة ابن جبير، ج١: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، عبد الرحمٰن بن عليّ، المنتظم، ج ٨: ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ١١: ص ١١٧ مع اختلافٍ يسير.

«وبالرصافة كان باب الطاق المشهور على الشطّ، وفي تلك المحلّة مشهد حفيلٌ له قبّة بيضاء سامية في الهواء، فيه قبر الإمام أبي حنيفة»(١)، وقال الذهبيّ: «بنى عميد بغداد على قبر أبي حنيفة قبّة عظيمة وأنفق عليها»(٢).

٩ مالك بن أنسٍ إمام المالكيّة: «وقبره بالبقيع قال ابن جبيرٍ في رحلته: عليه قبّةٌ صغيرةٌ مختصرة البناء»(٦).

١٠ قبر معروفٍ الكرخيّ: قال ابن الجوزيّ: «بنيت تربة قبر معروفٍ في ربيعٍ الأوّل سنة ٤٦٠، وعقد مشهدًا أزاجًا بالجصّ والآجرّ»<sup>(٤)</sup>.

١١\_ قبر الإمام الشافعيّ: قال الذهبيّ: «أنشأ الكامل دار الحديث بالقاهرة وعمّر قبّةً على ضريح الشافعيّ»(٥)، وقال ابن الأثير: «أمر صلاح الدين ببناء المدرسة الّتي على قبر الشافعيّ»(٦).

<sup>(</sup>١) ابن جبيرٍ، محمّد بن أحمد، رحلة ابن جبيرٍ، ج ١: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٣٠: ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) ابن جبيرٍ، محمّد بن أحمد، رحلة ابن جبيرٍ، ج ١: ص ٧٢ ذكر المشاهد المكرّمة الّتي ببقيع الغرقد.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي، المنتظم، ج ٨: ص ٢٤٨ أحداث سنة ٤٦٠ هـ

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٢٢: ص ١٢٨/ ٨٥؛ تاريخ الإسلام، ج ٤٦: ص ١٥٥/ ٤٠.

<sup>(</sup>٦) ابن الأثير، عليّ بن محمّد، الكامل في التاريخ، ج ١١: ص ٤٤٠.

١٦\_ قبر أبي عوانة النيسابوريّ يعقوب بن إسحاق الأسفرائينيّ الحافظ الشهير المتوفيّ سنة ٣١٦: قال الذهبيّ: «قبر أبي عوانة عليه مشهدٌ مبنيُّ بأسفرائين يزار، وهو بداخل المدينة»(١).

١٣\_ قبر البخاري صاحب الصحيح المعروف: يقع قبره عند مشارف قرية (باي أريق) في منطقة (خرتنك) في سمرقند، حيث لا يزال البناء عليه قائمًا ويزار، ويقال إنّه يطلب عنده الكرامات.

11\_ قبر جلال الدين السيوطيّ: ويقع لهذا القبر على ما يقال في أسيوط إحدى مدن مصر، وقد بني عليه مسجدٌ سميّ بمسجد سيّدي جلالٍ، ولايزال قبره مرتفعًا في المسجد (٢).

وهنالك الكثير جدًّا من الشواهد التاريخية الّتي تظهر لنا أنّ البناء على القبور كان جائزًا في تلك الأزمنة، ولم يكن محرّمًا وممنوعًا؛ ولهذا لم يعترض عليها أحدً، وإنّ ديدن العلماء كان مع مشروعيّة البناء على القبور، ولو أردنا أن نحصي تلك الشواهد لما وسعت تلك الأوراق لذكرها، ولكن اكتفينا بما ذكرناه؛ لأنّه يفي بالغرض.

<sup>(</sup>۱) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٤: ص ٤١٩ / ٢٣١؛ تاريخ الإسلام، ج ٣٣: ص ٢٦٥ / ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب قبر الإمام السيوطيّ وتحقيق موضعه لأحمد تيمور باشا.

# المورد الثالث: شدّ الرحال إلى زيارة القبور

قال محمد بن صالح العثيمين: «إنّ صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وأن بَعُدَ، فلا حاجة إلى أن يأتي إلى قبره»(١).

وقال: «ولا يجوز أيضًا أن تُقْصَدَ القبور للصلاة عندها... ولا حاجة أن تأتوا إلى القبر»(٢).

بعد أن ثبت أنّ زيارة القبور – خصوصًا قبور الأنبياء والأولياء والصالحين - من الأمور المستحبّة، وأنّها مشروعة في الدين الإسلاميّ الحنيف، لا بدّ من التطرّق لبحث شدّ الرحال لزيارتها؛ باعتبار أنّه مقدّمة للوصول إلى هذه الأماكن، وقد اختلف العلماء في شدّ الرحال لزيارة القبور، على قولين:

الأوّل: النهي والحرمة

والثاني: الجواز والمشروعيّة

<sup>(</sup>۱) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج ۱: ص ٤٥٣ وصرّح في (مجموع الفتاوى والرسائل) قائلًا: «شدّ الرحال إلى زيارة القبور أيًّا كانت لهذه القبور لا يجوز» [انظر: مجموع فتاوى ورسائل محمّد بن صالح العثيمين ج ٢: ص ٢٣٧ المسألة الثامنة].

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٠٣ \_ ٤٥١.

وقد استفاد أصحاب القول الأوّل من بعض الأدلّة الّتي وردت في بعض الكتب الحديثيّة لاستنباط لهذا الحكم والاستناد إليه في منع المسلمين من السفر لزيارة قبور الأنبياء والأولياء والصالحين بعد أن ثبت \_ فيما تقدّم \_ استحباب زيارة قبورهم.

ولبيان هٰذا المطلب بصورةٍ جليّةٍ لا بدّ من ذكر أدلّتهم في المنع.

### أدلة المانعين

استدل المانعون من شدّ الرحال إلى زيارة القبور بعدّة أحاديث، وجلّها يرجع إلى الحديثين اللذين سنذكرهما ونكتفي بهما في مقام الاستدلال وهما:

الحديث الأوّل: «عن أبي هريرة عن رسول الله وَاللّه وَاللّه على قال: لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى».

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد رواه أحمد في مسنده بسندٍ صحيحٍ، ورجاله من الثقات ورجال الصحيحين. قال: «حدّثنا عبد الله، حدّثني أبي، ثنا عبد الرزاق، أنا معمّرٌ عن الزهريّ عن ابن المسيّب عن أبي هريرة»(١). ورواه البخاريّ في

<sup>(</sup>١) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ٢٧٨؛ ورواه أيضًا عن أبي سعيدٍ الخدريّ، ج ٣: ص ٧٨.

صحيحه بسندٍ صحيحٍ قال: «حدّثنا عليَّ - ابن عبد الله - قال: حدّثنا سفيان عن الزهريّ عن سعيدٍ - ابن المسيّب - عن أبي هريرة»(۱). ورواه مسلمٌ في صحيحه بسندٍ صحيح قال: «حدّثني عمرُو الناقد وزهير بن حربٍ جميعًا عن ابن عيينة، قال عمرُو: حدّثنا سفيان عن الزهريّ عن سعيدٍ عن أبي هريرة يبلغ به النبيّ وَعَمرُو الناقد هو: ابن محمّد بن بكيرٍ، وهو من رجال مسلمٍ، وروى عنه كثيرًا جدًّا.

فهذا الحديث بكلّ أسانيده صحيحٌ ورجاله من الثقات.

أمّا الدلالة: فإنّ الحديث جاء في مقام الدلالة على أنّ شدّ الرحال والسفر إلى أيّ موضع من المواضع منهيًّ عنه عدا المساجد الثلاثة، فإنّه يجوز شدّ الرحال إليها؛ لأنّ الاستثناء هنا مفرّغُ، فعمّ الحكم جميع المواضع الّي يشدّ إليها الرحال، وبذلك لا يجوز شدّ الرحال للسفر لزيارة القبور؛ لأنّه منهيًّ عنه.

الحديث الثاني: «عن أبي سعيدٍ قال: قال رسول الله والمسجد الا تشدّوا الرحال إلله الله المسجد الأقصى».

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٢: ص ٥٦ وفيه: "المسجد الحرام ومسجد الرسول المسجد الأقصى".

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٤: ص ١٢٦ وفيه: "مسجدي لهذا والمسجد الحرام والمسجد الأقصى".

سند الحديث: رواه مسلمٌ في صحيحه قائلًا: «حدّثنا قتيبة وعثمان بن أبي شيبة جميعًا عن جريرٍ، قال قتيبة: حدّثنا جريرٌ عن عبد الملك وهو ابن عميرٍ عن قزعة - ابن يحيى وهو مولى زياد بن أبيه - عن أبي سعيدٍ [الخدري] قال: سمعت منه حديثًا فأعجبني، فقلت له: أنت سمعت هذا من رسول الله والله والل

# تحقيقً في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ رجال السند من الثقات إلّا عبد الملك بن عميرٍ، فقد اختلف فيه.

فقد قال الألبانيّ بعد أن ذكر حديثًا هو فيه: «قلت: فيه نظرٌ؛ لأنّ عبد الله الملك بن عميرٍ يدلّس»(٢). وقال ابن حبّان: «كان مدلّسًا»(٣). وعن عبد الله بن أحمد بن حنبلٍ قال: «سمعت أبي يقول: أبو عونٍ محمّد بن عبيد الله أثبت وأوثق من عبد الملك بن عميرٍ»(٤). ونقل الذهبيّ عن ابن معينٍ قوله: «هو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الألبانيّ، محمّدُ، إرواء الغليل، ج ٤: ص ١٠٨، ح ٩٥١.

<sup>(</sup>٣) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٥: ص ١١٦.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبل، أحمد، العلل، ج١: ص ٢٤٩ / ٣٣٩.

مختلط ... وضعفه أحمد بن حنبل "(). وعن أحمد قوله: «عبد الملك بن عمير مضطرب الحديث جدًّا مع قلّة روايته، ما أرى له خمسمئة حديثٍ وقد غلط في كثيرٍ منها "()، وكذا قال ابن حجرٍ (). فمع حالة الرجل لهذه كيف يمكن التمسّك بروايته؛ ولذلك فالقول بضعفه أقرب، ويكون سند الحديث في صحيح مسلمٍ ضعيفًا.

# مناقشة سندي ابن أبي شيبة للحديث

فقد روى ابن أبي شيبة هذا الحديث في مصنّفه بسندين هما:

الأوّل: «حدّثنا ين يعلي عن عبد الملك بن عميرٍ عن قزعة عن أبي سعيدٍ اللَّوّل: «حدّثنا ين يعلي عن عبد الملك بن عميرٍ عن قزعة عن أبي سعيدٍ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَّاللَّالَةُ اللَّال

الثاني: «حدّثنا أبو بكرٍ قال: نا يحيى بن يعلى عن عبد الملك بن عميرٍ عن قزعة عن أبي سعيدٍ»(٥)، ولكن فيه (لا تشدّ الرحال).

أمّا السند الأوّل: فهو ضعيفٌ لأنّ (ين يعلي) لا يعلم من هو، والظاهر أنّه خطأٌ من النسّاخ، وبقرينة السند الثاني يمكن القول إنّه تصحيف (ابن

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج١: ص ١٣٥ / ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٥: ص ٤٣٩ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج ٦: ص ٣٦٤ / ٧٦٥.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٢: ص ٢٦٨ ح ٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ج ٤: ص ٥١٩ ح ٨.

يعلى) وهو يحيى، ومع ذلك فالّذي يروي عنه ابن أبي شيبة مباشرةً بهذا الاسم هم ثلاثة أشخاصٍ:

ا. يحيى بن يعلى أبو المحياة ١. يحيى بن يعلى التيميّ ١. يحيى بن يعلى الأسلميّ.
 أمّا الأوّل والثاني فهما شخصٌ واحدُّ وهو يحيى بن يعلى التيميّ أبو المحيّاة ،
 مجهول الحال عند أحمد بن حنبلٍ (١) ، وذكره ابن حبّان في (الثقات) (١) ، ووثقه الذهبيّ في (الميزان) (١) ، وابن حجر في (التقريب) (١).

وأمّا الثالث \_ وهو يحيى بن يعلى الأسلميّ \_ فقد قال عنه البخاريّ في (الصغير): «مضطرب الحديث» (ه. وقال عنه ابن عديِّ: «كوفيُّ، وهو في جملة شيعتهم» (٥٠٠ وضعّفه الذهبيّ (٧٠) ، وقال ابن حجرِ الكوفيّ: «شيعيُّ ضعيفُ (٨٠) .

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حنبل، أحمد، العلل، ج ٢: ص ٩١ / ١٦٥٧؛ ج ٣: ص ٥٦ / ٤١٤٧.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٩: ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٤: ص ٤١٥ / ٩٦٥٨.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ٣١٩ / ٧٧٠٤.

<sup>(</sup>٥) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الصغير، ج ٢: ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٦) ابن عديِّ، عبد الله، الكامل، ج ٧: ص ٢٣٣ / ٢١٣٢.

<sup>(</sup>٧) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج٤: ص ٤١٥ / ٩٦٥٧.

<sup>(</sup>٨) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ٣١٩ / ٧٧٠٠.

وعليه فإنّ التيميّ أبو المحياة ثقةً، والأسلمي ضعيفٌ، ومع ذلك لا يمكن التمسّك بأحدهما في هذا السند؛ لأنّ كليهما يرويان عن عبد الملك بن عميرٍ، والراوي عنهما ابن أبي شيبة، وقد ورد (يحيى بن يعلى) في السند مطلقًا بلا تمييزٍ؛ فلا يمكن إسناد الحديث إلى أحدهما؛ ولا يمكن بالنتيجة الاعتماد على هذا الحديث، إضافةً إلى ما تقدّم من ضعف عبد الملك بن عميرٍ، فالحديث إذن ضعيفٌ، ولا يمكن التمسّك به في إثبات المطلوب.

وأمّا السند الثاني: وهو ضعيفٌ كسابقه في يحيى بن يعلى وعبد الملك بن عميرٍ؛ وبذٰلك يكون الحديث الثاني من أدلّة القوم ضعيفٌ، ولا يمكن التمسّك به في إثبات المطلوب.

أمّا الدلالة: فإنّ دلالة الحديث \_ وإن جاء بصيغة الجمع \_ فهو كدلالة الحديث الأوّل في النهي عن شدّ الرحال، والسفر لغير لهذه المساجد الثلاثة.

### ذكر ألفاظ حديث (شدّ الرحال)

وقبل البدء بمناقشة ما جاء به المانعون من أدلّةٍ ساقوها في مقام النهي عن شدّ الرحال لزيارة القبور \_ وإن كان حديثًا واحدًا بعد عدم قبول الحديث الثاني لضعفه \_ والتزموا بها في منع السفر إلى زيارة قبور الأنبياء والأولياء والصالحين، كان لا بدّ من ذكر الألفاظ الّتي ورد بها الحديث في كتب العلماء، إذ إنّ المتتبع لهذه الكتب يجد في طيّاتها ألفاظًا كثيرةً لأحاديث تحمل مضامين شبيهةً لما تمسّكوا به من أحاديث في مقام الاستدلال على

مطلبهم، وما ذكرناها إلّا لأجل إطلاع القارئ الكريم على أنّ ما جاءوا به من أدلّةٍ لا ينهض في إثبات مدّعاهم، لأنّ لهذه الأحاديث تَصرِفُ الحرمة والمنع إلى غيرهما كما سيتضح ذلك، أضف إلى أنّ لهذه الأحاديث يمكن أن نقول فيها إنّها ترشد إلى الأفضليّة بين المساجد وهو ما سيظهر لك من خلال البحث، والأحاديث هي:

«عن أبي هريرة قال: قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْهُ: تشدّ الرحال إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي لهذا، والمسجد الأقصى».

رواه مسلمُ (۱) وابن حبّان (۲) في صحيحيهما، وأبي داود (۳) في مسنده، وهو حديثٌ صحيح الإسناد؛ لوجوده في صحيح مسلمٍ، ورجاله من الثقات كذلك.

رواه البيهقيّ في سننه الكبرى(١) ورواه أيضًا مع اختلافٍ يسيرٍ في ألفاظه

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٤: ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج ٤: ص ٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) الطيالسيّ، سليمان بن داود، مسند أبي داود الطيالسيّ: ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٢: ص ٤٥٢.

البخاري في تاريخه (۱)، وعبد الرزّاق في مصنّفه (۱)، وابن عساكر في تاريخه (۱)، وهو حديثُ صحيحُ ورجاله رجالُ ثقاتُ وجلّهم رجال الصحيحين.

رواه الهيثميّ في (مجمع الزوائد)() والسيوطيّ في (الدرّ المنثور)() والحديث ضعيفٌ بموسى بن عبيدة.

«عن عمران بن أبي أنس أنّ سلمان الأغرّ حدّثه أنّه سمع أبا هريرة يخبر أنّ رسول الله عليه قال: إنّما يسافر إلى ثلاثة مساجد: مسجد الكعبة ومسجدي ومسجد إيليا».

<sup>(</sup>۱) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٧: ص ٢٠٤ وفيه: "إلى ثلاثة مساجد" من دون ذكر لهذه المساجد.

<sup>(</sup>٢) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج٥: ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ١٣: ص ١٢٥ / ١٣٥٤.

<sup>(</sup>٤) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٤.

<sup>(</sup>٥) السيوطيّ، جلال الدين، الدرّ المنثور، ج ٢: ص ٥٤.

رواه مسلمٌ في صحيحه (۱)، والبيهقيّ في سننه (۲)، والألبانيّ في (إرواء الغليل) (۳) و (أحكام الجنائز) (۱). والحديث صحيحٌ، ورجاله رجال مسلمٍ، وكلّهم من الثقات.

"عن سعيد بن المسيّب وأبي سلمة بن عبد الرحمٰن أنّ أبا هريرة قال: قال رسول الله ومنطقة: إنّما الرحلة إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام ومسجدكم هذا ومسجد إيليا».

رواه ابن حبّان في صحيحه (٥) والطبرانيّ في (مسند الشاميّين) (١) والدارقطني في علله (٧). والحديث صحيح ورجاله ثقات وجلّهم رجال الصحيحين.

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٤: ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٥: ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٣: ص٢٢٧ ح ٧٧٣.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حبّان، محمّد، صحیح ابن حبّان، ج ٤: ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٦) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، مسند الشاميّين، ج ٤: ص ١٢٠ ح ٢٨٨٧ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٧) الدارقطنيّ، عليّ بن عمر، علل الدارقطنيّ، ج ٩: ص ٤٠٢ مع اختلافٍ يسير.

رواه أحمد في مسنده (۱) ، وابن حبّان في صحيحه (۲) ، والنسائيّ في سننه (۳) ، وأبو يعلى في مسنده (٤) . وإسناد الحديث صحيح ورجاله من الثقات، وهم رجال الصحيحين.

"عن شهر بن حوشبٍ قال: سمعت أبا سعيدٍ فذكرت عنده الصلاة في الطور فقال: قال رسول الله المراقية لا ينبغي للمصلّي أن يشدّ رحاله إلى مسجدٍ تُبتغى فيه الصلاة غير المسجد الحرام والمسجد الأقصى ومسجدي».

رواه ابن حجرٍ في (فتح الباري)(٥)ووليّ الدين الخطيب العمريّ التبريزيّ في (مشكاة المصابيح)(٦).

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٣: ص ٥٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج ٤: ص ٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج٦: ص٤١١.

<sup>(</sup>٤) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليٍّ، ، مسند أبي يعلى الموصليّ، ج ٤: ص ١٨٢ ح ٢٦٦٦.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج٣: ص٥٣.

<sup>(</sup>٦) الخطيب التبريزي، محمّد بن عبد الله، مشكاة المصابيح، ج ٢: ص ٨١١.

رواه أحمد في مسنده (۱)، والهيثميّ في مجمعه (۲)، والعينيّ في (عمدة القاري) والألبانيّ في (أحكام الجنائز) وذكره الشوكانيّ وقال عنه: «إسنادٌ حسنُ (0)».

ورجال الحديثين من الثقات إلّا شهر بن حوشب، فقد اختلف فيه، ولكن يمكن توثيقه إذ روي له مسلم في صحيحه (٢)، ووثقه ابن معين (٧) وقال عنه أيضًا: «ثبتُ (٨)، وذكره البخاريّ في تاريخه (٩)، ونُقِلَ عنه قوله: «شهرٌ حسن الحديث قويُّ أمره (١٠)، وصحّح الترمذيّ أحاديث هو فيها (١١)،

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٣: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٣.

<sup>(</sup>٣) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٧: ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، نيل الأوطار، ج ٥: ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٦: ص١٢٥.

<sup>(</sup>٧) ابن معينٍ، يحيي، تاريخ ابن معينٍ، ج ٢: ص ١٧٠ / ٤٠٣١.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق، ج ٢: ص ٣٣٥ / ١٥٩.

<sup>(</sup>٩) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٤: ص ٢٥٨ / ٢٧٠.

<sup>(</sup>١٠) انظر: الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ٤: ص ١٦٠، ح ٢٨٣٩؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٣٧٤ / ١٥١.

<sup>(</sup>١١) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ١: ص ٢٨ ح ٣٧ وغيره.

وعبّر عنه الذهبيّ بأنّه: «من كبار علماء التابعين»(١). وقال العجليّ: «تابعيُّ ثقةً الذهبيّ أخمد بن حنبلِ قوله: «شهرُّ ثقةً ما أحسن حديثه!»(٢).

ولذلك فالرجل لا يمكن الشكّ في وثاقته؛ ولهذا فهو في عداد الثقات، وبهذا كلّه يكون الحديث صحيحًا.

"عن عمرو بن شعيبٍ عن أبيه عن جدّه يرفعه: لا تعمل الرحال إلّا إلى أربعة مساجد: المسجد الحرام ومسجدي لهذا والمسجد الأقصى، وإلى مسجد الجند».

رواه العينيّ في (عمدة القاري)(1). وهذا الحديث ضعيفٌ بالرفع، وكذلك قال عنه العينيّ: «حديثُ موضوعٌ».

«وعنه أيضًا عن أبيه عن جدّه قال: قال رسول الله الله الله المُسَلَّمُ: تعمل الرحال إلى أربعة مساجد: المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى، وإلى مسجد الجند».

رواه ابن عبد البرّ في (التمهيد)، وقال: «قال أبو عمر: هٰذا حديثُ منكرٌ

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٣٧٢ / ١٥١.

<sup>(</sup>٢) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ٤٦١ / ٧٤١.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٣٧٤ / ١٥١.

<sup>(</sup>٤) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٧: ص٥٥٦.

لا أصل له، ومحمّد بن خالدٍ الجنديّ والمثنّى بن الصباح متروكان (١). ورواه ابن حجر في (تهذيب التهذيب) ونقل قول أبي عمر في تضعيفه أيضًا (١).

إذن الحديث ضعيفٌ بمحمّد بن خالدٍ والمثنّى، فقد ضعّفهما أصحاب الرجال.

«عن أبي هريرة عن بصرة بن أبي بصرة قال: سمعت رسول الله المُوسَمَّة يقول: لا تعمل المطيّ إلّا إلى ثلاثة مساجد: إلى المسجد الحرام وإلى مسجدي وإلى مسجد إيليا أو بيت المقدس».

رواه أحمد في مسنده (٢)، والنسائيّ في سننه (١)، وابن حبّان في صحيحه (٥)، وعبد الرزّاق في مصنّفه (١)، ولهذا حديثٌ صحيحٌ ورجاله رجال الصحيحين.

وهنالك روايات كثيرة في هذا المضمون قد أعرضنا عن ذكرها؛ مخافة الإطالة، وإنّ ما ذُكِرَ فيه الكفاية.

<sup>(</sup>١) ابن عبد البرّ، يوسف بن عبد الله، التمهيد، ج ٢٣: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أحمد بن علي، تهذيب التهذيب، ج ٩: ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٦: ص ٧.

<sup>(</sup>٤) النسائي، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائي، ج ٣: ص ١١٤ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٥) ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج٧: ص٧.

<sup>(</sup>٦) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ٥: ص ١٣٢ ح ٩١٦٢ مع اختلافٍ يسيرٍ.

#### مناقشة أدلّة المانعين لشدّ الرحال

إنّ الدليل الّذي ساقوه في مقام الاستدلال على حرمة شدّ الرحال لزيارة القبور غير ناهضٍ في إثبات المدّعى؛ وذٰلك لأنّ المستثنى منه في قوله: «لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد» يحتمل عدّة احتمالاتٍ:

الاحتمال الأوّل: أنّ الاستثناء هنا مفرّغ (۱) فيقدّر بالأعمّ، فيكون المعنى: (لا تشدّ الرحال إلى أيّ موضع باستثناء المساجد الثلاثة)، فيكون السفر وشدّ الرحال إلى أيّ موضع من المواضع ممنوعًا ومنهيًّا عنه سوى هذه الثلاثة (۱).

الاحتمال الثاني: أنّ الاستثناء هنا متّصلٌ، والتقدير أنّه (لا تشدّ الرحال إلى أيّ مسجدٍ من المساجد إلّا إلى المساجد الثلاثة)، فغير المساجد لم يكن مقصودًا بالحديث، كزيارة صالحٍ أو طلب علمٍ أو تجارةٍ أو تنزّهٍ أو زيارة قبر نبيّ أو وليّ (1)، وقد ذُكِرَ ذٰلك صريحًا في بعض الأحاديث المتقدّمة آنفًا.

الاحتمال الثالث: أنّ الاستثناء متّصلُّ \_ كما في السابق \_ إلَّا أنّ النهى لم

<sup>(</sup>١) هو الّذي يكون فيه الاستثناء ناقصًا ومنفيًّا أو شبه منفيٍّ (نهيًا، استفهامًا)، وذلك أنّ المستثنى منه يكون محذوفًا. وسمّي مفرغًا لأنّه مفرّغُ من الاستثناء، وما قبل الأداة متفرّغُ ليعمل في ما بعده.

<sup>(</sup>٢) الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المباركفوري، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذي، ج ٢: ص ٢٤٠.

يكن موجّهًا إلى شدّ الرحال للمساجد بما هي مساجد، بل لمن نذر على نفسه الصلاة في مسجدٍ غير هذه المساجد الثلاثة، فإنّ النذر لا ينعقد ولا يجب الوفاء به، نُقِل هٰذا القول عن ابن بطّالٍ(١).

الاحتمال الرابع: وهو كسابقه في الاستثناء، بيد أنّ النهي مخصوصٌ بمن أراد الاعتكاف بغير لهذه المساجد الثلاثة، فإنّه لا يصحّ (٢).

الاحتمال الخامس: أنّ الاستثناء أيضًا متّصلٌ، إلّا أنّ النهي فيه إرشاديُّ، وجاء لبيان الفضيلة التامّة لهذه المساجد دون غيرها (٢).

#### الجواب عن الاحتمالات

أمّا الاحتمال الأوّل: فهو بعيدٌ وغير واردٍ؛ للزومه محذورين:

الأوّل: أنّه لو قلنا بالنهي عن شدّ الرحال إلى عموم المواضع أو حصر السفر بالمساجد الثلاثة فقط \_ كما في بعض الأحاديث المتقدّمة آنفًا \_ لزم منه مخالفة الإجماع في جواز شدّ الرحال والسفر الى بعض الموارد الداخلة

<sup>(</sup>۱) انظر: الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢٢٦؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٧: ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٣: ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: المباركفوري، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذي، ج ٢: ص ٢٤٠؛ النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلم، ج ٩: ص ١٠٦.

فيه، كالإجماع على جواز شدّ الرحال للتجارة أو سائر مطالب الدنيا، وعلى وجوبه إلى عرفة للوقوف، وإلى منى للمناسك، وإلى الجهاد، واستحبابه لطلب العلم أو وجوبه على نحو الكفاية (۱)، أو لزيارة الإخوان (۱)، وقد صرّح القرآن الكريم بجواز بعضها كما في قوله تعالى: ﴿... وَمَن يَخْرُجُ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ...) (۱)، وقوله تعالى: ﴿فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْذَرُونَ (۱)، فكل هذه الأمور مستلزمةٌ لشدّ الرحال إليها وهو جائزٌ بصريح القرآن.

والثاني: لو قيل إنّ البناء على عموم الحديث يبقى، ولكن تخرج لهذه الموارد المذكورة جميعها عن عمومه، فإنّ لازم ذلك هو تخصيص الأكثر، ومن الواضح أنّ تخصيص الأكثر وخروجه عن عموم الدليل هو أمرٌ مستهجن لا يرتضيه عاقلٌ ولا حكيمً.

وأمّا الاحتمال الثاني: فهو أيضًا لا يمكن قبوله؛ وذٰلك لأنّ حصر شدّ

<sup>(</sup>١) انظر: الشوكانيّ، محمّد بن عليّ، نيل الأوطار، ج ٥: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٤٤: ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: ١٢٢.

الرحال إلى تلك المساجد الثلاثة دون غيرها من المساجد الأخرى مخالفً لما ورد في الصحيح: «عن ابن عمر قال: كان النبيّ والله المحيعة بن جارية وماشيًا» (۱) وما رواه عبد الرزّاق في مصنّفه: «عن يعقوب بن مجمع بن جارية عن أبيه قال: جاء عمر بن الخطّاب فقال: لو كان مسجد قباءٍ في أفقٍ من الأفاق ضربنا إليه أكباد المطيّ» (۱) أو ما جاء في الصحيح: «عن عائشة بنت سعد بن أبي وقاصٍ قالت: سمعت أبي يقول: لأن أصلي في مسجد قباءٍ ركعتين أحبّ إليّ من أن آتي بيت المقدس مرّتين (۱). بل إنّ بعض الصحابة شدّوا الرحال إلى مسجد الكوفة كأبي هريرة (۱) ، وتمنّى بعضهم زيارة مسجد الكوفة، وأنّ المجيء إليه خيرٌ من التصدّق بألغي دينارٍ: «روى ابن أبي شيبة عن إبراهيم بن الأسود قال: لقيت كعبًا ببيت المقدس فقال: من أين جئت من أن أتصدّق بألفي دينارٍ: «مشجد من مسجد الكوفة فقال: لأن أكون جئتُ من حيث جئتَ أحبّ إليّ من أن أتصدّق بألفي دينارٍ» (١٠) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ۲: ص ٥٧؛ النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٤: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج٥: ص١٣٣ ح ٩١٦٣.

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٣: ص ٥٦؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٧: ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن عساكر، على بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٤٢: ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٧: ص ٦٤٥ الباب ٧٤ ح ٢.

فلو كان الأمر كما قيل لما صحّ من هؤلاء هذا الكلام، ثمّ إنّ البيهقيّ قد نقل لنا أنّه كان سفيان يقول: «أكثر ما يحدّث به هو (تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد)() \_ خصوصًا أنّ الحديث الأوّل أكثر طرقه عن سفيان \_ أي بالإثبات لا النفي، ومن الواضح أنّ طبيعة النفي غير طبيعة الإثبات؛ فالأوّل يقتضي دخول جميع الأفراد في دائرة الحكم، بخلاف الثاني الّذي لا يقتضي ذلك، فإثبات شيءٍ لشيءٍ لا يعني نفيه ما عداه، فشدّ الرحال إلى هذه المساجد الثلاثة لا يعني عدم جوازه لغيرها من المساجد الأخرى، وقد نقل عن البغويّ قوله: «إنّ المساجد التي ثبت أنّ رسول الله ﷺ صلى فيها لو نذر أحد الصلاة في شيءٍ منها تعين كما تعين المساجد الثلاثة»(). وهذا يعني أنّه لا فرق بين هذه المساجد والمساجد الثلاثة، أضف إلى أنّ ابن حبّان في صحيحه علّق على حديث (شدّ الرحال) مستنكرًا لحكم المنع، قال: «ذِكْرُ خبرٍ أوهم عالمًا من الناس أنّ شدّ المرء الرحلة إلى مسجد غير المساجد الثلاثة الّتي ذكرناها غير جائز»()).

وقال العينيّ في جواز شدّ الرحال إلى غير المساجد الثلاثة صراحةً: "وأمّا

<sup>(</sup>۱) انظر: البيهقيّ، أحمد بن الحسين، معرفة السنن والآثار، ج ١٤: ص ٢١١ ح ١٩٧٠٠؛ السنن الكبرى، ج ١٠: ص ٨٢.

<sup>(</sup>١) انظر: العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٤: ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج ٤: ص ٤٩٦.

من أراد الصلاة في مساجد الصالحين والتبرّك بها متطوّعًا بذلك فمباحُ إن قصدها بإعمالِ أو غيره»(١).

وبذُلك يكون هذا الاحتمال بعيدًا، وعلى كلّ حالٍ حتى لو قلنا بقول المشهور، فهذا الأمر لا علاقة له بما نحن فيه، فهو خارجٌ وأجنبيُّ عن موضوع البحث، ولا يمكن أن يستدلّ به على حرمة شدّ الرحال لزيارة القبور.

<sup>(</sup>١) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٧: ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: النوويّ، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج ٨: ص ٤٤٧٥ ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ١١: ص ٣٤٦؟ البهوتيّ، منصور بن يونس، كشّاف القناع، ج ٦: ص ٣٥٩ ابن حجر، أحمد بن على، فتح الباري، ج ٣: ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٤: ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق، ج ٧: ص ٢٥٣.

واستفاد النووي من لهذه الآية في إثبات عموم الحكم حيث قال: "وإذا ثبت جوازه في المساجد صحّ في كلّ مسجدٍ، ولا يقبل تخصيص مَن خصّه ببعضها إلّا بدليلٍ، ولم يصحّ في التخصيص شيءً صريحً". وهو أيضًا ما ذهب إليه السمرقنديّ في (التحفة) قال: "لا يصحّ الاعتكاف من الرجال إلّا في مسجدٍ يصلّى فيه بالجماعة، وأصله قوله تعالى: ﴿وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي

<sup>(</sup>١) انظر: القرطبيّ، محمد بن أحمد، تفسير القرطبيّ، ج ٢: ص ٣٣٣ المسألة الثامنة والعشرون.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٣: ص ١٢٧؛ ابن حزمٍ، عليّ بن أحمد، المحلّى، ج ٥: ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن أنسٍ، مالك، الموطّأ، ج ١: ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٥) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج ٦: ص ٤٨٣.

الْمَسَاجِدِ ﴾ ((). وعن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكُم قال: ((لا اعتكاف إلّا في مسجد جماعة) (()) ، وعن عائشة مثله (()) . وأمّا عن ابن عبّاسٍ والحسن قالا: ((لا اعتكاف إلّا في مسجدٍ تقام فيه الصلاة) (()) ؛ فالقول بالاختصاص في المساجد الثلاثة غير تامّ ، بل هو جائزٌ في غيرها أيضًا. ولو تنزّلنا وقلنا بالاختصاص فهو أيضًا لا ينفع في المقام؛ لأنّه أجنبيُّ عن بحثنا (شدّ الرحال إلى زيارة قبور الأنبياء والأولياء والصالحين).

وأمّا الاحتمال الخامس: وهو الاحتمال الصحيح، وأنّ النهي في هذه الأحاديث إنّما هو نهي إرشادي يبيّن أنّ هذه المساجد لها من الفضل العظيم، بل بعضها لا يدانيه فضل، وإنّ الأحاديث إنّما جاءت لترشد إلى هذه الفضيلة التي عبّر عنها العلماء بالفضيلة التامّة، ويؤيّد ذلك ما تقدّم من القول إنّ أكثر صيغ الحديث جاءت بالإثبات لا النفي، وهو يقتضي دخول باقي المساجد، إلّا أنّ التباين في الفضيلة تمايز بينها \_ وقد بينًا فصل القول فيه \_ وكذلك ما ورد في الحديث السادس المتقدّم الصحيح عن جابرٍ عن رسول الله عن الله عن على الله الرواحل مسجدي هذا والمسجد

<sup>(</sup>١) السمرقنديّ، محمد بن أحمد، تحفة الفقهاء، ج١: ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ٤: ص ٣٤٦ ح ٨٠٠٩.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٤: ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ٣١٦.

العتيق»(١)، وهو واضح الدلالة في أنّ المراد بالخير هو بيان الأفضليّة.

وقد قال النووي في شرحه لمسلم: «والصحيح عند أصحابنا \_ وهو الذي اختاره إمام الحرمين والمحققون \_ أنّه لا يحرم ولا يكره، قالوا والمراد أنّ الفضيلة التامّة إنّما هي شدّ الرحال إلى هذه الثلاثة»(٢)، هذا أوّلًا.

وثانيًا: أنّ هنالك الكثير من الأحاديث الّتي وردت في بيان فضيلة لهذه المساجد الثلاثة وفضل الصلاة فيها، وهي:

«عن أبي هريرة عن النبي وَلَيْكُمُ قال: صلاةً في مسجدي هذا خيرٌ من ألف صلاةٍ فيما سواه إلّا المسجد الحرام».

رواه البخاريّ (٦) ومسلم في صحيحيهما، وقال مسلم: «خيرٌ من ألف صلاةٍ أو كألف صلاةٍ فيما سواه من المساجد»؛ ورواه أحمد في مسنده وفيه «كألف صلاةٍ»، ورواه الترمذيّ بلفظ «خيرٌ من ألف صلاةٍ»، والنسائيّ

<sup>(</sup>١) تقدّم آنفًا في هذا البحث.

<sup>(</sup>١) النوويّ، يحيي بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ٩: ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٢: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٤) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٤: ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ٤٨٥.

<sup>(</sup>٦) الترمذيّ، محمد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج٥: ص ٣٧٧ ح ٤٠٠٨.

الفصل الأوّل: زيارة القبور .......الفصل الأوّل: زيارة القبور .....

بلفظ "أفضل من ألف صلاةٍ" (١)، والدارميّ بلفظ "كألف صلاةٍ" (٢).

«عن ابن عمر قال: قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ: إِنَّ الصلاة في مسجدي هذا أفضل من الصلاة فيما سواه من المساجد إلَّا المسجد الحرام».

رواه أحمد في مسنده (٢)، وابن ماجة (١) والنسائي (٥) والبيهقي (٦) في سننهم.

«عن عبد الله بن الزبير قال: قال رسول الله عَلَيْمُ: صلاةً في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاةٍ فيما سواه من المساجد إلّا المسجد الحرام، والصلاة في المسجد الحرام أفضل من مئة صلاةٍ في مسجدي».

رواه أحمد في مسنده (٧)، والهيثميّ في (مجمع الزوائد) وقال عنه: «ورجاله رجال الصحيح» (٨).

<sup>(</sup>١) النسائيّ، أحمد بن شعيب، سنن النسائيّ، ج ٢: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الدارميّ، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الدارميّ، ج ١: ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٥١ ح ١٤٠٥.

<sup>(</sup>٥) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج٥: ص٢١٣.

<sup>(</sup>٦) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٥: ص٥٤٦.

<sup>(</sup>٧) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٥.

<sup>(</sup>٨) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٤.

«عن أبي الدرداء يرفعه: الصلاة في المسجد الحرام بمئة ألف صلاةٍ، والصلاة في مسجدي بألف صلاةٍ، والصلاة في بيت المقدس بخمسمئة صلاةٍ».

رواه الهيثميّ في مجمعه وقال: «رجاله رجال الثقات»(١)، وابن حجرٍ في (فتح الباري) وقال: «إسناده حسنُ الله وكذا قال العينيّ في (عمدة القاري)(٢).

وغيرها من الأحاديث الكثيرة في لهذا الأمر.

وثالثًا: الإجماع المنقول في فضل بعض البقاع من الأرض، وما فضيلتها إلّا لفضيلة مساجدها، فقد نُقل عن القاضي عياضٍ قوله: «أجمعوا على أنّ موضع قبره \_ أفضل بقاع الأرض، وأنّ مكّة والمدينة أفضل بقاع الأرض» (أنّ). وقد أخرج عن إجماع لهذه الأفضليّة بيت المقدس، وهو ما دفع سعد بن أبي وقاصٍ إلى ترجيح الصلاة ركعتين في مسجد قباءٍ على إتيان بيت المقدس مرّتين - كما تقدم - وهو أيضًا ما دفع الخليفة عمر بن الخطّاب الى ضرب رجلين قد شدّا الرحال إلى بيت المقدس في عودتهما (٥) \_ ظنًا منه ذلك \_ فلو

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكر، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٧.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج٣: ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٧: ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ٩: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: عبد الرزّاق، المصنّف، ج٥: ص١٣٣ ح ٩١٦٤.

كان شدّ الرحال منحصرًا بهذه المساجد الثلاثة، فلماذا قام الخليفة بضربهما؟! أوليس هذا العمل يرشد إلى أنّ هنالك تباينًا في أفضليّة هذه المساجد؟ وهذا ما أشارت إليه الأحاديث المتقدّمة.

ورابعًا: أنّ جلّ الكتب الّتي ذكرت أحاديث (لا تشدّ الرحال) قد أوردت أحاديث فضيلة المساجد الثلاثة في الباب نفسه، إمّا قبلها أو بعدها، بالإضافة إلى ذكر فضيلة مسجد قباء، ولهذا يُشعر بأنّ المراد من أحاديث (شدّ الرحال) بيان الأفضليّة لا غيرها، وهو ما صرّح به العلّامة الشنقيطيّ في (أضواء البيان) حيث قال: «ولعلّ مذهب البخاريّ حسب صنيعه هو مذهب الجمهور؛ لأنّه أتى في نفس الباب بعد حديث (شدّ الرحال) مباشرةً بحديث "صلاةً في مسجدي لهذا خيرً من ألف صلاةٍ فيما سواه"، ممّا يشعر بأنّه قصد بيان موجب شدّ الرحال هو فضيلة الصلاة، فيكون النهي عن شدّ الرحال مختصًا بالمساجد، ولأجل الصلاة إلّا في تلك المساجد، لاختصاصها بمضاعفة الصلاة فيها دون غيرها من بقية المساجد» (۱).

وقال ابن قدامة: «فصلُّ: فإن سافر لزيارة القبور والمشاهد فقال ابن عقيلٍ: لا يباح له الترخيص؛ لأنّه منهيُّ عن السفر إليها. قال النبيّ بَاللَّهُ: "لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد" متّفقُ عليه، والصحيح إباحته وجواز القصر فيه؛ لأنّ النبيّ بَاللَّهُ كان يأتي قباءً راكبًا وماشيًا، وكان يزور القبور،

<sup>(</sup>١) الشنقيطيّ، محمّد الأمين بن محمّدٍ، أضواء البيان، ج ٨: ص ٣٤٠.

والحديث يحمل على نفي التفضيل لا على التحريم»(۱). وقال الشوكاني: «والصحيح عند أصحابنا أنه لا يحرم ولا يكره، قالوا: والمراد أنّ الفضيلة الثابتة إنّما هي شدّ الرحل إلى هذه الثلاثة خاصّةً... والدليل على ذلك أنّه قد ثبت بإسناد حسنٍ في بعض ألفاظ الحديث: "لا ينبغي للمطيّ أن يشدّ رحالها الى مسجدٍ تبغى فيه الصلاة غير مسجدي هذا والمسجد الحرام والمسجد الأقصى"؛ فالزيارة وغيرها خارجةً عن النهي»(۱).

وممّا تقدّم يظهر لنا أنّ حديث (لا تشدّ الرحال) إنّما هو في مقام بيان الفضيلة التامّة والكاملة لهذه المساجد الثلاثة، لا للنهي عن السفر وشد الرحال إلى غيرها، ومنها زيارة القبور، فإنّ كلّ ذٰلك أجنبيٌّ عن هذا الحديث.

إذن شدّ الرحال إلى غير لهذه الثلاثة جائزٌ بلا إشكالٍ، فللمرء أن يشدّ الرحل إلى زيارة القبور، ومنها قبور الأنبياء والأولياء والصالحين للتبرّك، وهو دلالة على الحبّ «فوالله ما يحصل الانزعاج لمسلمٍ والصياح وتقبيل الجدران وكثرة البكاء إلّا وهو محبُّ لله ولرسوله المناع مدرسة أهل البيت أهل الجنّة والنار»(٢). ولهذا هو الذي يقوم به أتباع مدرسة أهل البيت

<sup>(</sup>١) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغنى، ج ٢: ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الشوكانيّ، محمّد بن عليّ، نيل الأوطار، ج ٥: ص ١٨٠؛ وانظر أيضًا: ابن حجرٍ، أحمد بن على، فتح الباري، ج ٣: ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٤٨٤ / ١٨٥.

لَيْهَا فِي زيارتهم لقبور الأولياء والصالحين والأئمّة المعصومين لَيْهَا ؟ ليظهروا حبّهم لعترة النبيّ الأكرم الله الله الله عَلَيْهُ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى اللهُ (١).

# المورد الرابع: قراءة القرآن والدعاء عند القبور

إنّ القرآن الكريم كتاب الله المنزّل على رسوله عَلَيْكُمْ، أنزله بالحق؛ ليُخرج الناس من الظلمات إلى النور، وجعل في آياته بواطن رحماته، وهداية خلقه، ولم يجعل فيه من عوج، وجعله تبيانًا لكلّ شيءٍ، ﴿ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾ (٢)، فاتبع الّذين في قلوبهم مرضٌ وزيعٌ ما تشابه من آياته؛ رجاء فتنة عباده، وحرف حقائقه، وأمّا من استضاء به فقد أبصر ونجا، ومن أعرض عنه زلّ وهوى، فضائله لا تحصى، ودلائله لا تعدّ، فهو حجة الله ووعده ووعيده، به يتعلّم الجاهل، ويعمل العامل، نبّه الساهي وذكر اللاهي، بشّر بالثواب وأنذر بالعقاب، فيه شفاءٌ للصدور وجلاءٌ للأمور، من فضائله قراءته على الدوام، فتحصل به الطمأنينة والسلام، وقد أنزل من الله رحمة للعباد ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يُلْقَى إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلّا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٣)، فرحمته وسعت جميع الخلق؛ لأنّ القرآن هو كتاب الله و «هو

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى: ۲۳.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: ٨٦.

حبل الله الممدود بين السماء والأرض (۱) ولا إشكال في أن هذه الرحمة لم تنحصر بالأحياء فقط، بل تشمل الأموات أيضًا وهم في قبورهم، أي أنّ قراءة القرآن عند القبور تنفع الأموات وتخفّف عنهم، وهو ما يتبنّاه أغلب المسلمين من كلّ المذاهب، بخلاف ما يذهب إليه ويدّعيه أصحاب الفكر السلفيّ الذين يذهبون إلى أنّ قراءة القرآن والدعاء عند القبور بدعةً.

قال محمّد بن صالح العثيمين في بيان أقسام الزيارة: «ومنها ما هو بدعةً وهي زيارتهم للدعاء عندهم وقراءة القرآن ونحو ذٰلك»(٢).

وقال أيضًا: «فكونك تتّخذ القراءة عند القبر خاصّةً هٰذا من البدع»(٣).

وقبل الإجابة على ما يخصّ قراءة القرآن والدعاء عند القبور؛ لا بدّ من بيان معنى البدعة \_ الّتي ذكرها الشارح \_ وحقيقتها، وهل أنّ هذه الموارد الّتي ذكروا أنّها من البدع يصدق عليها هذا الوصف أو لا؟ فنقول مستعينين بالله سبحانه وتعالى:

<sup>(</sup>۱) انظر: السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الجامع الصغير، ج ٢: ص ٢٦٨ ح ٢٦٢٠؛ المتقي الهنديّ، عليُّ، كنز العمّال، ج ١: ص ١٨٢ ح ٤٩٢٠ انظر: الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٣: ص ٦٥ ح ٢٦٧٨؛ الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى، ج ٢: ص ٢٩٧ ح ١٠٢١.

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج ١: ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٩٢.

الفصل الأوّل: زيارة القبور ........الفصل الأوّل: زيارة القبور .....

#### تعريف البدعة

البِدعَةُ لغةً هي: «إحداثُ شيءٍ لم يكن له من قبل خلقٌ ولا ذكرٌ ولا معرفةٌ»(١).

وقال صاحب المقاييس: «الباء والدال والعين أصلان: أحدهما ابتداء الشيء وصنعه لا عن مثالٍ. والآخر: الانقطاع والكلالة»(٢).

وقال الراغب في مفرداته: «الإبداع: إنشاء صفةٍ بلا احتذاءٍ واقتداءٍ»(").

والبِدعة اصطلاحًا: قال ابن رجبٍ الحنبليّ: البدعة: «ما أحدث ممّا لا أصل له في الشريعة» (أ). وقال ابن تيمية: «هي ما لم يشرّعه الله ورسوله، وهو ما لم يأمر به أمر إيجابٍ ولا استحبابٍ» (أ). بينما ذهب أبو الفرج إلى أنّ البدعة هي: «عبارةٌ عن فعلٍ لم يكن فابتُدِع، والأغلب في المبتدعات أنّها تُصادم الشريعة بالمخالفة وتوجبُ التعاطي عليها بزيادةٍ أو نقصانٍ (1)، ومن

<sup>(</sup>١) الفراهيديّ، الخليل بن أحمد، كتاب العين، ج ٢: ص ٥٤ مادّة (بدع).

<sup>(</sup>٢) ابن فارسٍ، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج١: ص ٢٠٩ مادّة (بدع).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهانيّ، الحسين بن محمّدٍ، مفردات غريب القرآن: ص ٣٨ مادّة (بدع).

<sup>(</sup>٤) ابن رجبٍ، عبد الرحمٰن بن أحمد، جامع العلوم والحكم، ج ٣٠: ص ٢٤ الحديث الثامن والعشرون؛ انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ١٢: ص ٢١٢ قريبٌ منه.

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج ٤: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزيّ، عبد الرحمٰن بن عليّ، تلبيس إبليس: ص ٢٥ وعرّفها الشاطبيّ بأنّها: «طريقةً في التعبّد لله سبحانه» في الدين مخترعةٌ تضاهي الشريعة، يُقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبّد لله سبحانه» [الشاطعيّ، إبراهيم بن موسى، الاعتصام، ج ١: ص ٥٠ الباب الأوّل في تعريف البدع].

خلال لهذه التعريفات يمكن تحديد الضابطة الصحيحة لمعرفة البدعة وهي:

١- أنّها تتعلّق بأمور الدين، سواءٌ في جوانب العقيدة أو الأحكام
 زيادةً أو نقصائًا.

٢\_ ليس لها أصلُ في الشريعة يعضدها ويدعم جوازها، سواءً كان خاصًا أو عامًا.

٣\_ أن يكون هنالك تعاطٍ معها، والدعوة لها بالقول أو بالفعل لإشاعتها
 مع كونها مخالفة للشريعة.

ومن خلال هذه الضابطة يمكن معرفة ما يصحّ وصفه بالبدعة ممّا لا يصحّ، ولا يجوزُ إطلاقُ الوصفِ هذا جزافًا على كلِّ قولٍ أو فعلٍ يُؤتى به كما يفعله أصحابُ المنهجِ السلفيّ.

### أقسام البدعة

فقد قسّمَ العلماءُ البدعَةَ الى أقسامٍ مُختلفةٍ، وكلُّها من وحي اجتهاداتِهم، ولم يكن هنالك نصُّ يدلُّ عليها أو يَرشُدُ إليها، وهذه الأقسام هي:

الأوّل: ما روي عن الشافعيّ قوله: «البدعة بدعتان: بدعةٌ محمودةٌ وبدعةٌ منمومةٌ، فما وافق السنّة فهو مخمودٌ، وما خالف السنّة فهو مذمومٌ»(١).

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ١٣: ص ٢١٢.

الثاني: عن ابنِ حَزْمٍ قالَ: «البِدعَةُ مِنها: ما يؤجَرُ عَليهِ ويُعذر فيما قصد به الخير، ومنها: ما يؤجر عليه صاحبه جملةً ويكون حسنًا، وهو ما كان أصله الإباحة، ومنها: ما يكون مذمومًا ولا يعذر صاحبه، وهو ما قامت به الحجّة على فساده فتمادى عليه القائل به»(١).

الثالث: قال ابن الأثير: «البدعة بدعتان: بدعة هدًى وبدعة ضلالٍ، فما كان في خلاف ما أمر الله به ورسوله وَاللَّهُ فهو في حيّز الذمّ والإنكار، وما كان واقعًا تحت عموم ما ندب الله إليه وحضّ عليه الله أو رسوله فهو في حيّز المدح»(٢).

الرابع: عن ابن حجرٍ العسقلانيّ قال: «إن كانت ممّا تندرج تحت مستقبحٍ في مستحسنٍ في الشرع فهي حسنة، وإن كانت ممّا تندرج تحت مستقبحٍ في الشرع فهي مستقبحةً، وإلّا فهي من قسم المباح»(٢).

الخامس: ما ذكره ابن عبد السلام في (أواخر القواعد) قوله: «البدعة منقسمة للى: بدعةٍ واجبةٍ وبدعةٍ محرّمةٍ وبدعةٍ مندوبةٍ وبدعةٍ مكروهةٍ وبدعةٍ مباحةٍ، والطريق في معرفة ذلك: أن تعرض البدعة على قواعد الشريعة: فإن دخلت في قواعد الإيجاب فهي واجبة ، وإن دخلت في

<sup>(</sup>١) ابن حزم، على بن أحمد، الإحكام في أصول الأحكام، ج١: ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، المبارك بن محمّد، النهاية في غريب الحديث والأثر، ج١: ص ٢٦٧ مادّة (بدع).

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن على، فتح الباري، ج ٤: ص ٢٥٣.

قواعد التحريم فهي محرّمةً، وإن دخلت في قواعد المندوب فهي مندوبةً، وإن دخلت في قواعد المباح وإن دخلت في قواعد المباح فهي مكروهةً، وإن دخلت في قواعد المباح فهي مباحةً»(١).

وقسّمها النوويّ قريبًا من لهذا(٢).

ومن خلال ما تقدّم يمكن القول إنّ الموارد الّتي تقدّم بحثها \_ زيارة القبور والبناء عليها وشدّ الرحال إليها ولهذا البحث الّذي بين أيدينا \_ وكذلك الآتي منها كلّها لها أصلُ في الشريعة المقدّسة، إمّا قرآنيُّ أو من السنّة الشريفة، وبذلك لا يصحّ وصفها بالبدع، وإن وصفت بذلك فيكون من قسم المندوب والحسن، وليس من القسم الآخر؛ لأنّها من الأمور المستحبّة كما بينّا ذلك فيما تقدّم، وسوف نتناول موضوع البدعة بالتفصيل في بحثٍ مستقلً إن شاء الله تعالى.

وأمّا بالنسبة إلى بحثنا لهذا - قراءة القرآن والدعاء عند القبور \_ فالجواب عنه: إنّه لا بدّ من التأكيد أوّلًا على مسألةٍ هي أنّ عمل أهل الدنيا يصل إلى الأموات وينتفعون به؛ لأنّ المؤلّف قد أنكر \_ في فتاويه \_ انتفاع الميّت من لهذه الأعمال، وزعم أنّه لا يصل إليه شيءٌ منها، قال: «أمّا القراءة عند

<sup>(</sup>۱) ابن عبد السلام، عبد العزيز، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، ج ٢: ص ٢٠٤؛ انظر: ابن حجر، أحمد بن على، فتح الباري، ج ١٣: ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ٣: ص ٢٤٧.

القبور فليست من السنّة، بل هي من البدعة، وأمّا كونها تنفع الميت فإنّها لا تنفع الميّت؛ لأنّ البدعة لا تنفع صاحبها ولا غيره ((). فإنّنا ومن خلال تتبّعنا لكتب الأحاديث وجدنا أنّ الكثير منها ينقل لنا الحديث الوارد عن أبي هريرة عن النبيّ الأكرم أليّي قال: «إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلّا من ثلاثةٍ: إلّا من صدقةٍ جاريةٍ، أو علمٍ ينتفع به، أو ولدٍ صالحٍ يدعو له (()). ومن الواضح أنّ عمل الإنسان إنّما ينقطع بانتهاء أجله وموته، إلّا أنّ هذا الحديث يستثني ثلاثة أشخاصٍ لم ينقطع عملهم من دار الدنيا حتى بعد الموت، فعملهم يجري لهم، وثواب العمل يصل إليهم، ولا إشكال في أنّ آثار المؤد، الأعمال تحصل لهم ومنها التخفيف من عذاب القبر. ويؤيّد ذلك ما روي عن أبي هريرة قال: «قال رسول الله المنظم أنّ ممّا يلحق المؤمن من

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالح، فتاوي نورِ على الدرب، ج ٢٠٣: ص ١.

<sup>(</sup>۲) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٥: ص ٧٧ باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته؛ ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج ٧: ص ٢٨٦؛ ابن حزيمة، محمد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، ج ٤: ص ١٦٢؛ ابن الأشعث، سليمان، سنن أبي داود، ج ١: ص ٢٥٩ - ٢٨٨٠؛ الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ١: ص ١٩٥ ح ١٣٩٠ وقال: «حديثٌ حسنٌ صحيحٌ»؛ النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٦: ص ٢٥٠ ص ٢٥١ باب فضل الصدقة عن الميّت؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٦: ص ٢٨٨ باب الدعاء للميّت. وذكر الطبرانيّ بابًا فيه سبعة أحاديث سمّاه باب (ما يلحق ملكيّت من الدعاء بعد موته)، الطبراني، سليمان بن أحمد، كتاب الدعاء: ص ٣٥٥، باب وغيرها من الكتب الأخرى.

عمله وحسناته بعد موته: علمًا علّمه ونشره، وولدًا صالحًا تركه، ومصحفًا ورّثه أو مسجدًا بناه، أو بيتًا لابن السبيل بناه، أو نهرًا أجراه، أو صدقة أخرجها من ماله في صحّته وحياته، يلحقه من بعد موته»(١).

وعن أنس بن مالكِ قال: «قال رسول الله وَاللّه وَاللّهُ

<sup>(</sup>۱) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ۱: ص ۸۸ ح ٢٤٢ ونقل عن ابن المنذر أنّه قال: «إسناده حسنُّ»؛ ابن خزيمة، محمّد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، ج ٤: ص ١٢١ وفيه: «نهرًا أكراه» بدل «نهرًا أجراه».

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ١: ص ١٦٧؛ القرطبيّ، محمّد بن أحمد، تفسير القرطيّ، ج ١٩: ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٥: ص ٢٦٩؛ الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٨: ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٦: ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٥) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٣: ص ٨٧؛ ج ٨: ص ٢٦؛ ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٣٥٧؛ البيقهيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٤: ص ١٧٥.

وكلّ هذه الأحاديث تشير إلى أنّ الأعمال في الدنيا تصل للأموات \_ أي يصل ثوابها \_ ولا إشكال في أنّ هذه الأعمال تؤثّر في حال الميّت، وتخفّف عنه من أهوال القبر والبرزخ، وهذا ما دفع عائشة أمّ المؤمنين إلى عتق عبدٍ عن أخيها عبد الرحمٰن وكان مات ولم يوصِ (١).

ومن البعيد أن تكون عائشة قد أعتقت وهي لا تعلم أنّ الأموات لا يصلهم شيءٌ من عمل الدنيا، فعتقها للعبد عن أخيها فيه دلالةٌ على أنّ أعمال الأحياء يصل إلى الأموات في قبورهم ويفرحهم ويخفّف عنهم من العذاب. وهنالك أحاديث أيضًا كثيرةٌ جدًّا تدلّ على أنّ ما يُعْمَلُ في دار الدنيا يصل إلى الميّت، سواءٌ كان صدقةً (٢) أو نذرًا (٣) أو عتقًا (٤) أو غيرها من الأعمال الأخرى. إذن فالعلقة والتواصل بين عالم الدنيا وعالم البرزخ لم تنقطع، بل هي موجودةٌ؛ وعليه فإن عمل أهل الدنيا يصل إلى الأموات، وهو أمرٌ ثابتٌ لا يمكن نفيه أو إنكاره.

<sup>(</sup>۱) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ١٤: ص ٥٥؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٦: ص ٢٧٩ مع اختلافٍ يسير.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ٩٠٦، باب من مات ولم يوص هل يُتصدّق عنه؟

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٦: ص ٧؛ النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٦: ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٦: ص ٢٧٩.

١٨٤ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

وأمّا الإجابة عن قول الشارح:

فما يخصّ القرآن فإنّه يتّضح من خلال التالي:

#### أوِّنًا: ما ذكرناه من ثبوت أنَّ الأعمال يصل ثوابها إلى الميِّت وتنفعه، وتخفَّف عنه

فكلّ عملٍ يقوم به الإنسان الحيّ إذا أهداه للميّت فإنّ ثوابه يصل إليه وينتفع به وهو في قبره، وما لهذه الموارد المذكورة في الأحاديث إلّا أمثلةً وإلّا فكلّ عملٍ من الحيّ يهدى ثوابه إلى الميّت فهو يصل إليه، ويؤيّد ذلك ما نُقل عن أحمد قوله: "إنّ الميّت يصل إليه كلّ شيءٍ من الخير للنصوص الواردة فيه» (أ. وعن القرطبيّ في (التذكرة) قوله: "أصل لهذا الباب الصدقة الّتي لا خلاف فيها، فكما يصل للميّت ثوابها فكذلك تصل قراءة القرآن والدعاء والاستغفار؛ إذ كلّ ذلك صدقةً (أ)، وقال الزيلعيّ في (تبيين الحقائق) ما نصّه: "باب الحبّ عن الغير: الأصل في لهذا الباب أنّ الإنسان له أن يجعل ثواب عمله لغيره عند أهل السنّة والجماعة، صلاةً كان أو صومًا أو حجًّا أو صدقةً أو تلاوة قرآن أو الدعاء أو غير ذلك من كلّ أنواع البرّ، ويصل ذلك الله الميّت وينفعه (").

<sup>(</sup>١) انظر: البهوتيّ، منصور بن يونس، كشّاف القناع، ج ٢: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٢) القرطبيّ، محمّد بن أحمد، التذكرة، ج١: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) الزيعليّ الحنفيّ، عثمان بن عليٍّ، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، ج ٢: ص ٨٣ باب الحجّ عن الغير.

الفصل الأوّل: زيارة القبور .........الفصل الأوّل: زيارة القبور .....

#### ثانيًا: استئناس صاحب القبر بزيارة الأحياء له

فقد قال ابن القيّم في (كتاب الروح): "وقد تواترت الآثار عنهم ـ السلف ـ بأنّ الميت يعرف زيارة الحيّ له ويستبشر به" (۱)، وأنّ الأموات يسمعون الكلام، ويستأنسون بالزائرين لهم وقد ورد في ذلك أحاديث كثيرةً منها:

الحديث الأوّل: عن عائشة قالت: «قال رسول الله عَلَيْهُ: ما من رجلٍ يزور قبر أخيه و يجلس عنده إلّا استأنس به وردّ عليه حتى يقوم».

رواه ابن حجرٍ في (اللسان)(٢) والشنقيطيّ في (أضواء البيان)(٦) وابن القيّم في (كتاب الروح)(٤).

الحديث الثاني: عن النبيّ وَاللَّهُمُ قال: «آنس ما يكون الميّت في قبره إذا زاره مَن كان يحبّه في دار الدنيا».

<sup>(</sup>١) ابن قيّمٍ الجوزيّة، محمّد بن أبي بكرٍ، كتاب الروح: ص ٥ المسألة الأولى: هل تعرف الأموات زيارة الأحياء وسلامهم أو لا؟

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أحمد بن علي، لسان الميزان، ج ٣: ص ٢٩٧ / ١٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) الشنقيطيّ، محمّد الأمين بن محمّدٍ، أضواء البيان، ج ٦: ص ١٣٧ باب معرفة الموتى بزيارة الأحياء.

<sup>(</sup>٤) ابن قيّم الجوزيّة، محمّد بن أبي بكرٍ، كتاب الروح: ص ٥ المسألة الأولى.

رواه العلّامة السبكيّ في (الشفاء)(١) والصالحيّ الشاميّ في (سبل الهدي والرشاد)(٢).

الحديث الثالث: عن مسلم (٣) وروى البخاري (١) بعضه عن عمر بن الخطّاب قال: «إنّ رسول الله ﴿ الله عَلَم الله على ويقول: هذا مصرع فلانٍ غدًا إن شاء الله ، قال: فوالذي بعثه بالحق ما أخطأوا الحدود الّتي حدّ رسول الله ﴿ الله عَلَى الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله ورسوله حقًّا ؟ فإني قد وجدت ما فعدني الله حقًّا ، قال عمر: يا رسول الله كيف تكلّم أجسادًا لا أرواح فيها ؟ قال: ما أنتم بأسمع لما أقول منهم ... ».

ومن المعلوم أنّ الميّت إذا استأنس بزيارة الحيّ وحضوره وجلوسه عنده وردّه لسلامه وسماعه لكلامه، أفلا يستأنس بقراءة القرآن عنده؟ ألا يسمع ما يتلى عليه من آيات الله المباركة؟ فسماع الميّت للقرآن واستئناسه به ما هو إلّا أثرٌ من آثار لهذه القراءة.

<sup>(</sup>١) السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الصالحيّ الشاميّ، محمّد بن يوسف، سبل الهدى والرشاد، ج ١٢: ص ٣٨٢ الباب الثاني.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٨: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٥: ص ٢١ وفيه: "قال ناسٌ من الصحابة" بدل "قال عمر".

#### ثالثًا: انتفاع الميت بجريدة النخيل الرطبة ليس بأفضل من قراءة القرآن

فإنّ الأحاديث الّتي ذكرها العلماء من أنّ جريدة النخيل الرطبة تنفع الميّت وتخفّف عنه من العذاب، فقد روى البخاريّ (۱) ومسلم (۲) في صحيحيهما عن ابن عبّاسٍ قال: «إنّ النبيّ وَاللّهُ منهما عن ابن عبّاسٍ قال: «إنّ النبيّ والله لم فعلت هذا، كسرتين فوضع على قبر كلّ منهما كسرة فقيل له: يا رسول الله لم فعلت هذا، قال والله أن يخفّف عنهما ما لم تيبسا».

فمن غير المعقول أنّ جريدة نحيلٍ لها أثرُ في التخفيف عن صاحب القبر، ولا تحفق تلاوة آيات الله المباركة الّتي تتلى على قبر الميّت شيئًا، ألا يكون أثرها كأثر الجريدة إن لم يكن أفضل?! ولهذا ذهب العلماء إلى أنّه: «يستفاد من لهذا غرس الأشجار وقراءة القرآن على القبور»(")، وقال الخطّابيّ: «فيه دليلٌ على استحباب تلاوة الكتاب العزيز على القبور؛ لأنّه إذا كان يرجى عن الميّت التخفيف بتسبيح الشجر، فتلاوة القرآن العظيم أعظم رجاءً وبركة»(أ).

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج١: ص ٦١؛ ج١: ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج١: ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: القرطبيّ، محمّد بن أحمد، التذكرة، ج١: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٣: ص١١٩.

### رابعًا: أحاديث الحثّ على قراءة بعض السور والآيات على الميّت

فهنالك أحاديث كثيرةٌ تدلّ على الحثّ على قراءة بعض سور القرآن والآيات على قبر الميّت منها:

الحديث الأوّل: «عن معقل بن يسارٍ قال: قال النبيّ وَاللَّهُ : اقرؤوا يس على موتاكم».

رواه أبو داود في سننه (۱)، وأحمد في مسنده (۲)، والنسّائيّ في سننه الكبرى (۳)، وذكره العينيّ في (العمدة) وقال: «الحديث يدلّ على أنّ الميّت ينتفع بقراءة القرآن عنده، وهو حجّة على مَن قال: إنّ الميّت لا ينتفع بقراءة القرآن» (۱).

وقال ابن عابدين في حاشيته بعد أن ذكر جملةً من هذه الأحاديث: "فهذا كلّه ونحوه ممّا تركناه خوف الإطاله يبلغ القدر المشترك بينه \_ وهو النفع بعمل الغير \_ مبلغ التواتر $^{(\circ)}$ . ورواه الهيثمي في مجمعه وقال: "رواه أحمد وفيه راو لم يسمّ، وبقيّة رجاله رجال الصحيح $^{(r)}$ .

<sup>(</sup>١) ابن الأشعث، سليمان، سنن أبي داود، ج ٢: ص ٦٢ ح ٣١٢١.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٥: ص ٢٦ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٣) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج ٦: ص ٢٦٥ ح ١٠٩١٣.

<sup>(</sup>٤) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٨: ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) ابن عابدين، محمّدأمين، حاشية ردّ المحتار شرح تنوير الأبصار، ج ٢: ص ٢٥٦ مطلبُ: في إهداء ثواب الأعمال للغير.

<sup>(</sup>٦) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج٦: ص٣١١.

أقول: إنّ الراوي الّذي لم يسمّه أحمد هو أبو عثمان وليس بالنهديّ، قال ابن حجرٍ: «أبو عثمان \_ وليس بالنهديّ \_ شيخٌ لسليمان التيميّ قيل اسمه سعدٌ، مقبولٌ (١) وذكره ابن حبّان في الثقات (٢).

وعليه فالرجل أقلّ ما نقول فيه إنّه مقبولٌ، ويكون الحديث به معتبرًا.

الحديث الثاني: «عن علي بن أبي طالبٍ عَلَيْكَامٍ قال: مَن مرّ على المقابر وقرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدُ ﴾ إحدى عشرة مرّةً، ثمّ وهب أجرها للأموات أُعطي من الأجر بعدد الأموات».

رواه العينيّ في عمدته (٢) والزبيديّ في (إتحاف السادة المتّقين) (١).

الحديث الثالث: عن الشعبيّ قال: «كانت الأنصار إذا مات لهم الميت اختلفوا إلى قبره يقرأون عنده القرآن».

رواه ابن قيّمِ الجوزيّة في كتاب الروح (٥)، وابن حجرٍ في (التلخيص) وفيه: «يستحبّون أن يقرؤوا عند الميّت سورة البقرة»(٢). وروى ابن أبي شيبة في

<sup>(</sup>١) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ٤٣٤ / ٢٧٦.

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٧: ص ٦٦٤.

<sup>(</sup>٣) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٣: ص١١٨.

<sup>(</sup>٤) الزبيدي، محمّد بن محمّدٍ، إتحاف السادة المتّقين، ج١٠: ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٥) ابن قيّمِ الجوزيّة، محمّد بن أبي بكرٍ، كتاب الروح: ص١١.

<sup>(</sup>٦) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تلخيص الحبير، ج ٢: ص ٢٤٦ ح ٧٣٥.

١٩٠ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

مصنّفه قريبًا منه (١)، وهنالك أحاديث كثيرة بهذا المضمون أعرضنا عن ذكرها مخافة الإطالة.

#### خامسًا: الوصيّة بقراءة القرآن عند القبور

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٣: ص ١٢٣ ح ٢.

<sup>(</sup>٢) وهو العلاء بن اللجلاج، وتقه العجليّ [العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ١٥١ / ١٢٨٥] والذهبيّ الله عمد بن أحمد، الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستّة، ج ٢: ص ١٠٦ / ١٣٤٤] وابن حجرٍ [ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب ج ١: ص ٧٦٥ / ٢٧١٥] وابن عساكر [ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٧٤: ص ٢٩٩ / ٤٧٤٥] وذكره ابن حبّان [ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٥: ص ٢٤٥].

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٤: ص ٥٦؛ الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٣: ص ٤٤، وقال: «رجاله موثّقون»؛ ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ٢: ص ٥٤١٣ / ٣٧٩.

#### سادسًا: صحّة الإجارة على قراءة القرآن عند القبر

ولهذا من أوضح الأدلّة على أنّ قراءة القرآن عند القبور جائزة، وإلّا فالإجارة لا تصحّ على أمرٍ غير جائزٍ، وكذلك استحباب الجلوس لمن أراد القراءة عند القبر، فقد ذكر العلماء ذلك وبنوا عليه فيما أفتوا به، فعن الشروانيّ في حواشيه قال: "فالحاصل صحّة الإجارة في أربع صورٍ: القراءة عند القبر..."(٢). وقال الحطّاب الرعينيّ: "تصحّ الإجارة على القراءة عند القبر لحصول النفع بها"(٢). وذكر صاحب (إعانة الطالبين) أنّ: "مَن أراد القراءة عند القبر سنّ له الجلوس"(٤).

#### سابعًا: أقوال أئمَّة المذاهب في جواز قراءة القرآن للأموات واستحبابه

فقد ذكر النووي في (الأذكار) وغيره من كتبه: أنّ الشافعيّ وأصحابه قالوا: «يستحبّ أن يقرؤوا عنده شيئًا من القرآن قالوا: فإن ختموا القرآن كلّه كان

<sup>(</sup>١) انظر: ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٢: ص ٣٥٤؛ المرداوي، عليّ بن سليمان، الإنصاف، ج ٢: ص ٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) الشروانيّ، عبد الحميد، حواشي الشروانيّ، ج ٦: ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الحطّاب الرعينيّ، محمّد بن محمّدٍ، مواهب الجليل، ج٣: ص٥١١.

<sup>(</sup>٤) البكريّ الدمياطيّ، عثمان بن محمّد، إعانة الطالبين، ج ٢: ص ١٦٣.

حسنًا "('). وقال في (المجموع): "يستحبّ أن يقرأ ما تيسّر ويدعو لهم عقبها نصّ عليه الشافعيّ واتّفق عليه الأصحاب" ('). إضافةً إلى ما ورد عن عليّ بن موسى الحدّاد - وكان صدوقًا وكان ابن حمّاد يرشد اليه - فأخبرني قال: "كنت مع أحمد بن حنبلٍ ومحمّد بن قدامة الجوهريّ في جنازةٍ، فلمّا دُفن الميّت أجلس رجلٌ ضريرٌ يقرأ عند القبر، فقال له أحمد: يا هذا، إنّ القراءة عند القبر بدعةٌ، فلمّا خرجنا من المقابر قال محمّد بن قدامة لأحمد بن حنبلٍ: يا أبا عبد الله، ما تقول في مبشّرٍ الحلبيّ؟ قال: ثقةٌ. قال: كتبت عنه شيئًا؟ قال: نعم. قال: أخبرني مبشّرٌ عن عبد الرحمٰن بن العلاء بن اللجلاج عن أبيه، أنّه أوصى إذا دفن أن يُقرأ عند رأسه بفاتحة البقرة وخاتمتها وقال: سمعت ابن عمر يوصي بذلك فقال له أحمد: فأرجع فقل للرجل يقرأ ". رواها ابن النجّار في ذيل (تاريخ بغداد) (') وابن قدامة في (المغنى) (').

<sup>(</sup>۱) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، الأذكار النوويّة: ص ۱۹۲ ح ٤٦٩؛ رياض الصالحين: ص ٤٣٠ ح ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج ٥: ص ٣١١.

<sup>(</sup>٣) ابن النجّار البغداديّ، محمّد، ذيل تاريخ بغداد، ج ٤: ص ١٤٥ / ٩٧٢.

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٢: ص ٤٢٥ وفيه: «مبشّرٌ عن أبيه» بدل «مبشّرٌ عن عبد الرحمٰن بن العلاء بن اللجلاج عن أبيه».

وعن أبي بكرٍ المروزيّ - وهو من تلامذة أحمد بن حنبلٍ - قال: «سمعت أحمد بن حنبلٍ يقول: إذا دخلتم المقابر فاقرؤوا آية الكرسيّ و (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ) ثلاث مرّاتٍ، ثمّ قولوا: اللهمّ اجعل فضله لأهل المقابر»(١).

وعن أحمد بن حنبلٍ يقول: «إذا دخلتم المقابر فاقرؤوا فاتحة الكتاب والمعوذتين و في قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ واجعلوا ثواب ذلك الأهل المقابر فإنه يصل إليهم»(١٠).

وقال الشيخ ابن أبي جمرة: «وفيها ثلاثة أقوالٍ: تصل للميّت مطلقًا، لا تصل مطلقًا، والثالث: إن كانت عند القبر وصلت وإلّا فلا، وفي آخر نوازل ابن رشد في السؤال عن قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلّا مَا سَعَى ﴾ (٣) قال: وإن قرأ الرجل وأهدى ثواب قراءته للميّت، جاز ذلك وحصل للميّت أجره. وقال ابن هلال في نوازله الذي أفتى به ابن رشد وذهب إليه غير واحدٍ من أئمّتنا الأندلسيّين: إنّ الميّت ينتفع بقراءة القرآن الكريم، ويصل إليه نفعه، ويحصل له أجره إذا وهب القارئ ثوابه له، وبه جرى عمل المسلمين شرقًا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن مفلج، إبراهيم بن محمّد، المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، ج ٢: ص ٣٣٨ / ٨٦٨؛ الحطّاب الرعينيّ، محمّد بن محمّد، مواهب الجليل، ج ٣: ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن مفلح، إبراهيم بن محمّد، المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، ج ٢: ص

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: ٣٩.

وغربًا، ووقفوا على ذلك أوقافًا، واستمرّ عليه الأمر منذ أزمنةٍ سالفةٍ، ثمّ قال: ومن اللطائف أنّ عزّ الدين بن عبد السلام رُؤي في المنام بعد موته فقيل له ما تقول فيما كنت تنكر من وصول ما يهدى من قراءة القرآن للموتى؟ فقال: هيهات وجدت الأمر على خلاف ما كنت أظنّ»(١).

#### ثامنًا: إجماع المسلمين على قراءة القرآن عند القبور

فقد نقل ابن قدامة اجتماع المسلمين في كلّ الأزمنة والأمكنة على ذلك حيث قال: «فإنّهم في كلّ عصرٍ ومصرٍ يجتمعون ويقرؤون القرآن ويهدون ثوابه إلى موتاهم من غير نكيرٍ» (ألى والظاهر أنّ اجتماعهم وقراءتهم للقرآن بإطلاق العبارة \_ تدلّ على أنّهم كانوا يفعلون ذلك عند القبور. وأمّا ابن قيّم الجوزيّة فقد نقل الإجماع على وصول ثواب قراءة القرآن إلى الميّت ألى سواءً كانت هذه القراءة عند القبور وفي المقابر أو في غيرها. وممّا تقدّم كلّه يُعلم أنّ قراءة القرآن عند القبور وإهداء ثوابها للميّت من الأمور الجائزة والمستحبّة، بل لم يثبت ولو في حديثٍ واحدٍ عن النبيّ الأكرم وألي أو أحدٍ من الصحابة أنّه قال بعدم جواز قراءة القرآن عند القبور، ولو وجد لبان وظهر ونُقل لنا أنّه قال بعدم جواز قراءة القرآن عند القبور، ولو وجد لبان وظهر ونُقل لنا

<sup>(</sup>١) انظر: الدسوقيّ، محمد عرفة، حاشية الدسوقيّ على الشرح الكبير، ج ١: ص ٤٢٣؛ الصاويّ، أحمد بن محمّدٍ، بلغة السالك لأقرب المسالك، ج ١: ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغني، ج ٢: ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن قيّمِ الجوزيّة، محمّد بن أبي بكرٍ، كتاب الروح: ص ١٤٢.

في الكتب، وعدم نقله يرشد إلى عدم وجوده، وهذا الكلام بالنسبة إلى قراءة القرآن عند القبور.

وأمّا الدعاء عند القبور: فهو على قسمين:

#### الأوّل: الدعاء للداعي نفسه عند القبور

ولهذا يحصل لسببين:

السبب الأوّل: أنّ هنالك بعض البقاع المباركة الّتي يستجاب فيها الدعاء، كالبقاع الّتي دفن فيها الأنبياء والأولياء؛ لأنّهم أحياء ودرجتهم أعلى من درجة الشهداء المنصوص على حياتهم في الآيات القرآنيّة؛ فلهذا تكون قبور الأنبياء والأولياء من مضانّ استجابة الدعاء؛ وقد صرّح بذلك جملة من علماء الجمهور كالذهبيّ إذ قال: "إنّ البقاع المباركة يستجاب فيها الدعاء»(۱). وقال أيضًا: "والدعاء مستجابً عند قبور الأنبياء والأولياء»(۱). وقال النسفيّ في تفسيره: "ومعنى القسم بهذه الأشياء الإبانة عن شرف البقاع المباركة، وما ظهر فيها من الخير والبركة بسكنى الأنبياء والأولياء»(۱). ويشهد على ذلك ما ذكره ابن حبّان في (الفقات) قائلًا: "ما حلّت بي شدّة في وقت مقامى ما ذكره ابن حبّان في (الفقات) قائلًا: "ما حلّت بي شدّة في وقت مقامى

<sup>(</sup>۱) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ۹: ص ٣٤٣؛ تاريخ الإِسلام، ج ١٣: ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٩: ص ٣٤٣؛ تاريخ الإسلام، ج ١٧: ص ٧٧/ ٤١.

<sup>(</sup>٣) النسفي، عبد الله بن أحمد، تفسير النسفي، ج ٤: ص ٢٨٠ تفسير سورة التين: ١.

بطوسٍ فزرت قبر عليّ بن موسى الرضا (صلوات الله على جدّه وعليه) ودعوت الله إزالتها عني، إلّا استجيب لي وزالت عني تلك الشدّة، ولهذا شيءً جرّبته مرارًا فوجدته كذلك»(۱). وقد ذكر الذهبيّ في ترجمة السيّدة نفيسة قائلًا: «صاحبة المشهد الكبير المعمول بين مصر والقاهرة... والدعاء مستجابً عند قبرها، بل وعند قبور الأنبياء والصالحين»(۱). وقال المناويّ في (فيض القدير) في ترجمة أبي بكرٍ الهمدانيّ: «من أهل القرن الرابع فقيهُ شافعيُّ... والدعاء عند قبره مستجابً»(۱). ومن الواضح أنّ استجابة الدعاء عند قبور لهؤلاء لَهُوَ خير دليلٍ على جواز الدعاء عند القبور؛ لأنّه لو لم يكن كذلك لا يكون من موارد استجابة الدعاء؛ فإنّ الله لا يطاع من حيث يعصى، و ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾(۱).

السبب الثاني: أنّ أصحاب لهذه القبور لهم من القرب والكرامة من الله \_ تعالى \_ ما جعلهم موردًا لاستجابة الدعاء بقربهم، ولهذا السبب سوف نبحثه في موضوع التوسّل إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٠: ص ١٠٦ \_ ٢٠ / ٦ وقد ذكر أماكن أخرى لأشخاصٍ آخرين. انظر: الذهبيّ، محمد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج ٣: ص ٩٨٦ / ٩٨١ / ١٠٧٩؛ ص ١٠٧ / ٤١.

<sup>(</sup>٣) المناوي، محمّد عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج١: ص٢٠١.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: ٧٧.

#### الثاني: الدعاء لصاحب القبر

ويمكن الاستدلال على جوازه بما يلي:

أُولًا: أنّ الدعاء من الأمور العباديّة الّتي يتقرّب بها الإنسان إلى الله سبحانه وتعالى، وقد حثّ عباده على دعائه فقال: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي سَبحبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ الْسَتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَة الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (١) وعن أبي الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (١) وعن أبي هريرة قال: إلى رسول الله وَلَيُونُ مِنْ الدعاء ﴿ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ مِن الدعاء ﴾ أمرً محبوبُ لا يختصُّ نفعه بالأحياء ، بل يشمل الأموات أيضًا ، فقد قال تعالى عن لسان المؤمنين: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا اغْفِرْ لِنَا وَلِا ثَنَا الله عَنْ الله عن لسان المؤمنين: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنْكَ رَؤُوفٌ رَحِيمُ ﴾ (١٠). قال النوويّ بعد ذكر هذه الآية: «فأثنى الله \_ عز وجلّ إِنَّكَ رَؤُوفُ رَحِيمُ ﴾ (١٠). قال النوويّ بعد ذكر هذه الآية: «فأثنى الله \_ عز وجلّ

<sup>(</sup>١) سورة غافرٍ: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ٣٦٣؛ الترمذيّ، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ٥: ص ٢٥ ح ٣٤٢٩؛ الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٤٩٠ قال: «لهذا حديثٌ صحيح الإسناد ولم يخرجاه»؛ البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، الأدب المفرد: ص ١٥٤ ح ٣٣٧؛ ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج ٣: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر: ١٠.

- عليهم بالدعاء لإخوانهم من الموتى ((). وصرّح الألبانيّ في الاستدلال بهذه الآية قائلًا: «وينتفع الميّت من عمل غيره بأمور: أوّلًا: دعاء المسلم له... لقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا اللّه تبارك وتعالى: ﴿وَاللّهِ مَانِ ﴾، وأمّا الأحاديث فهي كثيرة جدًّا... ودعاء النبيّ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَّا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَّا اللللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الل

ثانيًا: الأحاديث الواردة عن النبيّ الأكرم الله وبعض الصحابة في الدعاء للأموات بالمغفرة والرحمة والعافية، ومنها:

الحديث الأوّل: روى مسلمٌ في صحيحه عن عائشة - في كيفية تعليمها السلام على أهل القبور - عن النبيّ وَاللّهُ قال: «قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، ويرحم الله المستقدمين منّا والمستأخرين»(").

ورواه أحمد في مسنده (١) والنسائيّ (١) والبيهقيّ (٦) في سننهما.

الحديث الثاني: ما رواه مسلمٌ في الصحيح عن سليمان بن بريدة، عن أبيه

<sup>(</sup>١) النووي، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج ١٥: ص ٥١٩.

<sup>(</sup>٢) الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ١٦٩ / ١١٧.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج٣: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٦: ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٥) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٤: ص ٩٣.

<sup>(</sup>٦) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٤: ص ٧٩.

قال: «كان رسول الله عَلَيْكُمُ إذا خرج الى المقابر كان قائلهم يقول: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين... أسأل الله لنا ولكم العافية»(١).

ورواه ابن ماجة (٢) والبيهقيّ (٣) والنسائيّ (٤) في سننهم وابن أبي شيبة في مصنّفه (٥).

الحديث الثالث: روى مسلمٌ في صحيحه (٢) عن أمّ سلمة وأسلمة وارفع (إنّ النبيّ واللهم اغفر لأبي سلمة، وارفع درجته في المهديّين، وأخلفه في عقبه في الغابرين، واغفر لنا وله يا ربّ اللهم افسح في قبره، ونوّر له فيه (واه أيضًا أحمد في مسنده (٧) وأبو داود في سننه (٨).

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٣: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٩٤ ح ١٥٤٧.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٤: ص ٧٩.

<sup>(</sup>٤) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٤: ص ٩٤؛ السنن الكبرى، ج ١: ص ٢٥٧ ح ٢١٦٧؛ ج ٦: ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّدٍ، المصنّف، ج ٣: ص ٢٢١ ح ٦.

<sup>(</sup>٦) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٣: ص ٣٨.

<sup>(</sup>V) ابن حنبلِ، أحمد، مسند أحمد، ج $\Gamma$ : ص(V)

<sup>(</sup>٨) ابن الأشعث، سليمان، سنن أبي داود، ج ٢: ص ٦٢ ح ٣١١٨.

الحديث الرابع: «عن المسوّر بن مخرمة قال: خرجنا مع عمر حجّاجًا... فلمّا رجعنا سألنا صاحب الماء عنه \_ حنش بن عقيلٍ \_ فقال: ذاك قبره. فأتاه عمر فترحّم عليه واستغفر له».

رواه ابن حجرٍ في (الإصابة)(۱)، ومن الواضح أنّ ترحّم عمر عليه واستغفاره له ما هو إلّا دعاؤه له بالرحمة والمغفرة، فلو كان الدعاء غير جائزٍ عند القبر لما فعله عمر، ولهذا دليلٌ على جوازه.

ثالثًا: ما ورد في الحديث المشهور عن أبي هريرة عن النبي والمسلم قال: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلّا من ثلاثةٍ... أو ولدٍ صالحٍ يدعو له»(٢).

ومن الواضح أنّ دعاء الولد لأبيه قد ورد في الحديث مطلقًا، سواءً كان عند القبر أو في غيره، ومن المعلوم أنّ الدعاء عمل [شيء] لا ينقطع بموت الوالد، فهو يصل إليه وإن كان في القبر، وهو يعني انتفاع الأب المتوفّى من دعاء ولده، ولا إشكال في أنّ لهذا الدعاء سوف يؤثّر على حالة الميّت ويخفّف

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٢: ص ١١٤ / ١٨٥٧ في ترجمة حنش بن عقيل.

<sup>(</sup>۱) انظر: السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الجامع الصغير، ج ١: ص ٢٦٨ ح ٢٦٢٠؛ المتّقي الهنديّ، عليَّ، كنز العمّال، ج ١: ص ١٨٨ ح ٩٢٣؛ انظر: الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٣: ص ٦٥ ح ٢٦٧٨؛ الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى، ج ١: ص ٢٩٧ ح ٢٠٠١.

عنه، سواءً كان بالقول كدعاء الولد له أو بالفعل كمشاركة الوالد للولد بالعمل الصالح الّذي قام به.

رابعًا: الإجماع المنقول من بعض العلماء على أنّ الدعاء ينفع الموتى: قال العينيّ في عمدته: «أجمع العلماء أنّ الدعاء ينفعهم \_ الأموات \_ ويصلهم ثوابه»(١).

وقال النووي: «أجمع العلماء على أنّ الدعاء للأموات ينفعهم ويصلهم ثوابه»(٢).

وذهب ابن قدامة إلى أنّ: «أيُّ قربةٍ فعلها وجعل ثوابها للميّت المسلم نفعه إن شاء الله، أمّا الدعاء والاستغفار والصدقة وأداء الواجبات فلا أعلم فيه خلافًا»(٢٠).

خامسًا: أقوال العلماء الّتي تؤكّد على جواز الدعاء للموتى وانتفاعهم به:

١\_ قال النووي في (المجموع): «والظاهر أنّ الدعاء متّفقٌ عليه أنّه ينفع الميّت» (٤).

<sup>(</sup>١) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٣: ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: النوويّ، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج ١٥: ص ٥٢١؛ الأذكار النوويّة: ص ١٦٤ ح ٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغنى، ج ٢: ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج ١٥: ص ٥٢٠؛ الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، نيل الأوطار، ج ٤: ص ١٤٢.

1- قال الشوكانيّ في (تحفة الذاكرين): «فصلٌ في أماكن الإجابة: وهي المواضع المباركة... فقد يكون ما لها من الشرف والبركة مقتضيًا لعود بركتها على الداعي فيها، وفضل الله واسعُ وعطاؤه جمُّ... وعند قبور الأنبياء عليه وجرّب استجابة الدعاء عند قبور الصالحين وبشروطٍ معروفةٍ... ووجه ذلك مزيد الشرف ونزول البركة، وقد قدّمنا أنّها تسري بركة المكان على الداعي»(١).

"- ذهب ابن القيّم الجوزيّة في كتاب (الروح) إلى أنّ: «أفضل ما يهدى إلى الميّت العتق والصدقة والاستغفار والدعاء»(٢).

3\_ قال ابن عابدين في حاشيته: «الَّذي حرّره المتأخّرون من الشافعيّة وصول القراءة للميّت إن كان بحضرته أو دعا له عقبها... والدعاء أرجى للقبول»(٣).

إضافةً لما تقدّم من قولي القرطبيّ والزيلعيّ المتقدّمين(٤).

فاتضح ممّا تقدّم أنّ قراءة القرآن والدعاء عند قبور الموتى لم يكن بدعة التدعها المتأخّرون كما يُدّعى، بل هي سنّة جرت في الأوّلين وتبعهم

<sup>(</sup>١) الشوكانيّ، محمّد بن عليّ، تحفة الذاكرين بعدّة الحصن الحصين: ص ٦٧.

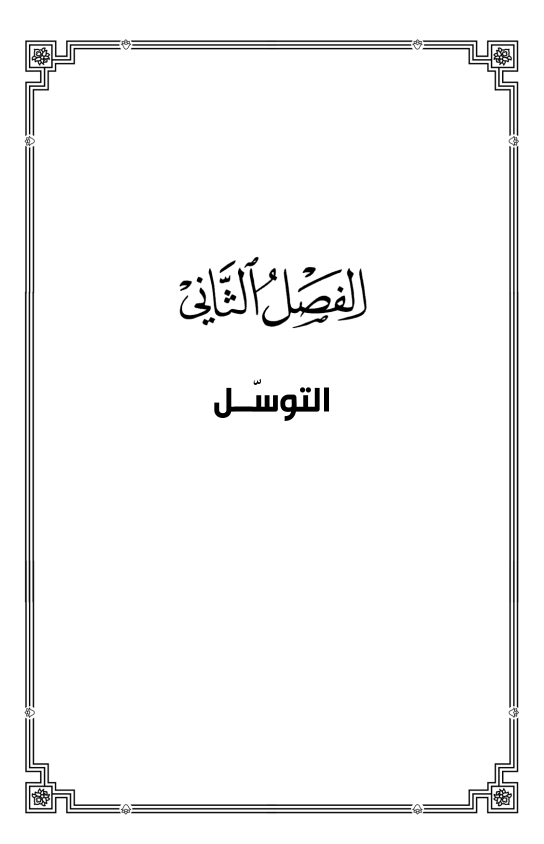
<sup>(</sup>٢) ابن قيّمِ الجوزيّة، محمّد بن أبي بكرٍ، كتاب الروح: ص١٤٢.

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين، محمّدأمين، حاشية ردّ المحتار، ج ٢: ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحث قراءة القرآن عند القبر، أوّلًا.

المتأخّرون، وبذلك يجوز لمن أراد إهداء ثواب عملٍ ما للميّت أن يأتي به عند قبره أو بعيدًا عنه، ولا إشكال في ذلك وللداعي أيضًا ثوابٌ كثيرٌ بدعائه لهذا.

وبهذا ينتهي البحث في زيارة القبور \_ بموارده الأربعة \_ وتبيّن من خلاله أنّ زيارة القبور وبناءها وشدّ الرحال إليها وقراءة القرآن والدعاء عندها كلّها أمورٌ جائزةٌ لا خلاف فيها عند علماء أهل السنّة والجماعة، بل وجميع المسلمين إلّا أصحاب الفكر السلفيّ من أتباع مؤلّف الكتاب وشارحه ومن سار على طريقتهم ونهجهم، فإنهم قالوا بالمنع والحرمة، وبذلك يكون قولهم هذا مخالفًا للمسلّمات من الدين والمجمع عليه عند المسلمين، وعليه فالقول بمنعها وتحريم كلّ ما يتعلّق بها إدخال في الإسلام ما ليس منه، فيكون قولهم بدعةً ابتدعوها وما أنزل الله بها من سلطانٍ!



# التوسل

كثيرًا ما يقع الإنسان في الغفلة، فيقصّر في حقّ الله تعالى، وتشغله الدنيا ويأخذه الهوى مشرّقًا به ومغرّبًا فلا يلتفت إلى ابتعاده عن ساحة القدس ومركز الفيض النورانيّ، وتمرّ سنيّ عمره وهو في كدورة العيش وضنك الحياة من دون أن يصغى إلى صوت الحقّ ونداء الحقيقة، فتتهاوى أحلامه عند وسادة المرض والألم فيشعر بالندم والتقصير ممّا بدى منه في هذه السنين الفانية، فلا قوّة يستند عليها ولا عمل ينجيه من هول المطّلع، فيتأمّل في المخلّص والمنجى من عذاب يومئذٍ، فلا يجد إلّا من وضعه الله بابًا للخلاص من النار ومفتاحًا للرحمة الإلهيّة، ألا وهو النبيّ الأكرم ﷺ والأنبياء الآخرون المَيْقِلِ والأولياء والصالحون، فيلتزم بهم متوسّلًا إلى الله تعالى؛ لينجيه ممّا يخشي ويخاف، فالتوسّل إذن بابُّ فتحه الله لنجاة العباد من، العقاب والعذاب، غير أنّ الشارح قد استشكل في كتابه (القول المفيد على كتاب التوحيد) على مفهوم التوسّل بالأنبياء والأولياء والصالحين، وذهب إلى أنَّهم لا يدفعون عن غيرهم شيئًا ولا ينقذون، بل ولم يغنوا عنهم من الله ممّا يُخاف ويُحذر، وسوف نحاول في هذا البحث أن نبيّن أنّ التوسّل منهجُّ قرآنيُّ قد رخّص به الباري عرك، وجوّزه للناس ليتقرّبوا إليه جلّ وعلا، وأن يقدّموا الأنبياء والأولياء والصالحين في دعائهم وأعمالهم وأن يتوسّلوا بهم

للخلاص ممّا أوقعوا به أنفسهم؛ ولذلك سوف نبحث موضوع التوسّل بصورةٍ مفصّلةٍ \_ إن شاء الله تعالى \_ لبيان الصحيح من القول فيه.

قال محمّد بن صالح العثيمين: «فهؤلاء الّذين زعمتم أنّهم أولياء لا يملكون كشف الضرّ ولا تحويله من مكانٍ إلى مكان؛ لأنّهم أنفسهم يدعون يبتغون إلى ربّهم الوسيلة أيّهم أقرب... كمن يدعو عليًّا عند وقوعهم بالشدائد، وكمن يدعو النبيّ \_... ومن العجب أنّهم يدعون مَن هم في حاجةٍ إلى ما يقرّبهم إلى الله تعالى، فهم غير مستغنين عن الله بأنفسهم فكيف يغنون غيرهم»(۱).

#### الجواب

الصحيح في عقيدة الإنسان المسلم السوي السليم هو الإيمان بأن الله عرض هو خالق جميع ما في هذا الكون ومدبّره، وأنّ العبادة منحصرة به تعالى، بل هي الحكمة من الخلق، فقد قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبدُونِ ﴾ (٢) ، فحذر الله عرض الإنسان من الشرك به؛ لأنّه ظلم عظيم، وأراد منه اتباع صراطه القويم، وأن لا يسلك سُبُلَ غيره فيتفرّق عن سبيله؛ ولهذا أمَرَهُ وحذّره، ودعاه وخيره، ثم قرّبه وأدناه، وإذا طلب منه أعطاه، فتاقت أرواح عباده لرحمته، وسعت لتحصيل مراداته، لكنّ منه أعطاه، فتاقت أرواح عباده لرحمته، وسعت لتحصيل مراداته، لكنّ

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص ١٤٨ و١٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٥٦.

جهل النفوس أوقعها في مهالك الردى، والهوى أوصلها إلى غير المنتهى، فمالت عن علّة إيجادها، وتركت أسباب إسعادها، فتعلّقت بأحبال الدنيا الواهية، وانساقت وراء الخيال، وانقطعت عن المآل، فأصبح دعاء العبد لا يُسمع ولا يُستجاب له، مع أنّ العليّ الأعلى قال في محكم التنزيل: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾، فكانت الأبواب بوجه الإنسان مؤصدة، ومسالك العروج عنه مبعدة، فاحتاج إلى مَن يعيده لحضيرة الحقّ، ويسلك به مسالك الصدق، فأرشده الله \_ تعالى \_ إلى مضان العروج ومفاتيح الرحمة، فقال عزّ من قائلٍ: ﴿يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اتّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيهِ الْوَسِيلَة ﴾ (١)، فجعل بينه وبين عباده وسائل مرضيّة ليس لحاجةٍ منه إليها، بل ليُعلّم الناس المقامات عنده، ولتكون مفاتيح الأبواب المغلقة، فللعبد أن يتّخذ وسيلة تقرّبه إلى الله تعالى، ويتوسّل إليه بها؛ لأنّه عَنْ يحبّ أن يرى العبد ممتثلًا لأمره، سائرًا على منهجه الذي خطّه له، مطبّقًا تعاليمه التي منها أن يتقرّب إليه بأحبّ مخلوقاته.

ولذلك فالتوسل لم يكن بدعة ابتدعها الإنسان، أو كانت موردًا من موارد الشرك بالله كما يتصوّره البعض ممّن سلك منهج الشارح وسار على طريقته، بل هو منهج قرآنيُّ شرعيُّ، أجازه ربّ الأرباب \_ تبارك وتعالى \_ لعباده، غير أنّ هؤلاء الشرذمة قد خالفوا بمنهجهم هذا سائر جمهور علماء المسلمين بمختلف مذاهبهم ومشاربهم، حيث ذهب سائر المسلمين إلى جواز

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٣٥.

التوسل، وأثبتوا شرعيّته بالكتاب والسنّة، وكذلك ما سيتضح من أقوال العلماء الذين صرّحوا بمشروعيّة التوسّل وجوازه، ونحن في هذه الصفحات سنحاول السير على منهجهم في إثبات شرعيّة التوسّل من خلال الأدلّة الّتي ذكروها، وقبل ذلك لا بدّ من بيان معنى التوسّل.

### تعريف التوسّل

# أوّلًا: التوسّل في اللغة

عرّف اللغويّون التوسّل بتعريفاتٍ عدّةٍ: فعن ابن منظورٍ في (اللسان) قال: «الوسيلة: المنزلة عند الملك، والوسيلة: الدرجة، والوسيلة: القربة، وتوسّل إليه بكذا: تقرّب إليه بحرمة آصرةٍ تعطفه عليه»(١).

وقال الجوهريّ في (الصحاح): «الوسيلة ما يتقرّب به إلى الغير»(٢)، وذهب ابن الأثير إلى أنّه ما يتوصّل به إلى الشيء ويتقرّب به (٢)، وقريبٌ منه في (المفردات)(٤).

إذن حقيقة التوسّل في اللغة هي التقرّب والتوصّل إلى المنزلة والدرجة.

<sup>(</sup>١) ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج ١١: ص ٧٢٤ مادّة (وسل).

<sup>(</sup>٢) الجوهريّ، إسماعيل بن حمّادٍ، الصحاح، ج ٥: ص ١٨٤١ مادّة (وسل).

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، المبارك بن محمّد، النهاية في غريب الحديث والأثر، ج ٥: ص ٤٠٢ مادّة (وسل).

<sup>(</sup>٤) الراغب الأصفهانيّ، الحسين بن محمّدٍ، مفردات غريب القرآن، ج ١: ص ٥٢٤ مادّة (وسل).

الفصل الثاني: التوسّل .......الفصل الثاني: التوسّل ....

### ثانيًا: التوسّل في الاصطلاح

إنّ التعريف الاصطلاحيّ للتوسّل لا يخرج في الكثير من كلمات العلماء عن معناه اللغويّ.

فقد قال العينيّ: "هو التقرّب إلى الله \_ تعالى \_ بعملٍ" (1). وعرّفه ابن الجوزيّ بأنّه: "التقرّب إليه بالعمل الصالح" (2). وقال الآلوسيّ هو: "ما يتوسّل به ويتقرّب إلى الله \_ عزّ وجلّ \_ من فعل الطاعات وترك المعاصي (2). وعرّفه ابن تيمية بأنّه: "التوسّل إلى الله بالإيمان بمحمّدٍ واتّباعه (2). وقد حدّد ابن تيمية في موضعٍ آخر ثلاثة مصاديق لهذا التعريف الأوّل: التوسّل بطاعته، ولهذا فرضٌ لا يتمّ الإيمان إلّا به؛ والثاني: التوسّل بدعائه، ولهذا كان في حياته، ويكون يوم القيامة يتوسّلون بشفاعته؛ والثالث: التوسّل به بمعنى الإقسام على الله بذاته، والسؤال بذاته، فهذا هو الّذي لم تكن الصحابة يفعلونه بالاستسقاء ونحوه لا في حياته ولا بعد مماته (6).

إذن التوسّل على ضوء المعنى الاصطلاحيّ هو التقرّب إلى الله، سواءً كان

<sup>(</sup>١) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٥: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، عبد الرحمن بن على، زاد المسير، ج٥: ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير روح المعاني، ج٣: ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، قاعدةٌ جليلةٌ، ج ٢: ص ١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٨٧.

بعملٍ أو بدعاء النبيّ الأكرم وألم أو الإيمان به، وأمّا التوسّل بذاته وبحقه أو بجاهه فعلى رأي ابن تيمية لا يصحّ، ولكن هل هذا الرأي صحيح أو لا؟ وهل فعله الصحابة والتابعون أو لم يفعلوه؟ فكلّ هذا سيتضح من خلال ما نسوقه من أدلّةٍ تثبت خلاف ما يدّعي؛ ولذلك سوف نبحث هذا الأمر \_ لإثبات مدى صحّة هذه الدعوى الّتي ادّعاها أصحاب هذا المنهج، وفي مقدمتهم ابن تيمية من عدمها \_ في أربعة موارد هي:

الأوّل: التوسّل في القرآن الكريم.

الثاني: التوسّل في الأحاديث والأخبار.

الثالث: أقوال العلماء في التوسّل.

الرابع: نماذج من توسّل العلماء في مؤلّفاتهم.

# المورد الأوّل: التوسّل في القرآن الكريم

يعد القرآن الكريم المشرّع الأوّل الّذي من خلاله يمكن إثبات صحّة أفعال العباد وجوازها؛ لأنّه كلام الله الواضح ودليله الصادح، جاء من العلي العليم بالمنهج السمح القويم، فهو ميزان الحقّ ولسان الصدق تعرف به الأشياء وتتضح؛ لقوله تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٨٩.

شَيْءٍ ﴾ (١) ، فما من شيءٍ إلّا وقد ورد فيه نصَّ شرعيًّ إمّا قرآنيُّ أو روائيُّ ، وما التوسّل إلّا واحدُ من تلك الموارد الّتي جاء بها القرآن في ضمن منهجه، وبيّنها لعباده في بعض آياته، مستدلًّا بذلك على جوازه ومشروعيّته، ومن الآيات الّتي وردت في جواز التوسّل هي:

الآية الأولى: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٢).

دلالة الآية: ذكرت الآية المباركة ثلاثة أمور لتحقيق فلاح المؤمن: الأوّل: التقوى، والثاني: الوسيلة، والثالث: الجهاد في سبيل الله، وقد عبّرت عن هذه الأمور بصيغة الأمر (اتّقوا وابتغوا وجاهدوا)، وهذه الصيغة تدلّ على أنّ الأمور الثلاثة مطلوبة، إذن الوسيلة تكون من الأمور المطلوبة، وقد اختلفت أقوال العلماء في مصاديق التوسّل، فقد قال الطبريّ في تفسيره لهذه الآية: «أي تقرّبوا إليه بطاعته والعمل بما يرضيه» (الإنصاف) عن تقيّ الدين قوله: «التوسّل بالإيمان به وطاعته ومحبّته والصلاة والسلام عليه، وبدعائه وشفاعته ونحوها ممّا هو من فعله أو أفعال العباد المأمور بها في حقّه، مشروع بهاعًا، وهو من الوسيلة المأمور بها في حقّه، مشروع بهاعًا، وهو من الوسيلة المأمور بها في

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمّد ابن جرير، جامع البيان، ج ٦: ص ٣٠٨ تفسير سورة المائدة: ٣٠.

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١٠). وقال المناوي في (فيض القدير): «قال القاضي: وأصل الوسيلة ما يتقرّب به إلى غيره، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ أي اتقوه بترك المعاصي، وابتغوا إليه بفعل الطاعات (١٠).

فإذا كان التوسّل مأمورًا به \_ بدلالة صيغة الأمر \_ ومطلوبًا، فإنّ أقلّ ما يدلّ عليه الأمر من حكمٍ شرعيٍّ هو الاستحباب، فيكون التوسّل مستحبًّا.

أقول: بالنظر إلى لفظ التوسّل المذكور في هذه الآية المباركة \_ ﴿وَابْتَغُواْ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ \_ سنجد أنّه ورد مطلقًا ولم يقيّد بقيدٍ يخصّصه بمصداقٍ دون آخر، وبذلك يصحّ الإتيان بكلّ ما يكون مصداقًا له، والتوسّل بكلّ ما يصحّ التوسّل به إلى الله تعالى، ومن مصاديق التوسّل هو التوسّل بالنبيّ الأكرم وأَلَيْكُمْ وبأهل بيته وبالأولياء والصالحين والعلماء وغيرهم، كما سيتضح ذلك من خلال ما يأتي من البحث.

الآية الثانية: قال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ الْآيِهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) المرداوي، عليّ بن سليمان، الإنصاف، ج ٢: ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) المناوي، محمّد عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج ٤: ص ١٤٣ ح ٤٧٠٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: ٥٧.

دلالة الآية: من الواضح أنّ الآية تتحدّث عن أولئك الّذين يدعون ربّهم، ويطلبون الوسيلة الأقرب إليه؛ لأنّهم يرجون رحمة الله عِرَى ويخافون عذابه، وفيها دلالةٌ على مطلوبيّة التوسّل إلى الله تعالى بما هو الأقرب إليه، وقد ذهب بعض العلماء إلى حمل الأقرب في الآية على الأنبياء، فقد قال الفخر الرازيّ في تفسير قوله تعالى: ﴿ أُولَائِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾ هم الأنبياء الَّذين ذكرهم الله \_ تعالى \_ بقوله: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ (١)، وتعليق لهذا الكلام بما سبق هو أنّ الّذين عظمت منزلتهم وهم الأنبياء لا يعبدون إلّا الله تعالى، ولا يبتغون الوسيلة إلّا إليه (٢). بينما ذهب الآلوسيّ في تفسير هذه الآية قائلًا: «أي يطلب الأقرب منهم وسيلةً إلى الله تعالى»(٣). أي أنّه بعد أن علَّقها على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبيِّينَ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ قال: فيطلب مَن هو الأفضل والأقرب إلى الله تعالى؛ ليكون وسيلةً، ومن المعلوم أنّ نبيّنا الوسيلة عند الناس، وبذلك يكون النبيّ محمّدٌ الشِّيّمُ والأنبياء الآخرون هم الوسائل إلى الله تعالى؛ فالآية المباركة دالَّةُ على جواز التوسّل بالأنبياء والرسل وكذلك الأولياء.

(١) سورة الإسراء: ٥٥.

<sup>(</sup>١) الرازي، محمّد بن عمر، تفسير الرازي، ج ٢٠: ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، روح المعاني، ج ٨: ص ١٢٠.

وقد حاول البعض صرف الآية عن دلالتها الصحيحة من خلال إيجاد مصاديق لتأويلها وهم في ذلك على قولين:

الأوّل: أنّه كان هنالك نفر من الجنّ أسلموا وكانوا يُعبَدون، فبقي الّذين كانوا يَعبُدون على عبادتهم، وقد أسلم النفر من الجنّ(١).

الثاني: أنّ بعض المشركين كانوا يعبدون عزيرًا وعيسى وأمّه والملائكة والشمس والقمر، فيستغيثون بهم فلا يغاثوا، ويتوسّلون بهم فلا ينفعوهم (٢).

#### الجواب

أمّا عن الأوّل: فمن البعيد أن يكون مرادًا للآية الكريمة؛ لأنّه لا مناسبة بين هٰذا المصداق والآية لا من قريبٍ ولا من بعيدٍ، وليس هنالك ما يرشد إليه من الآيات الّتي سبقته، أضف إلى أنّ القرآن الكريم في بعض آياته قد صرّح بأنّ الرجال من الإنس الّذين يعوذون بالجنّ يزدادون رهقًا، فقد قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ (٢)، فكيف يمكن أن يحصل منهم رجاءً لرحمة الله وخوفٌ من عذابه؟!

<sup>(</sup>١) انظر: النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٨: ص ٢٤١؛ السيوطي، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الدرّ المنثور، ج ٦: ص ٢٩١ تفسير سورة الإسراء: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبريّ، محمّد ابن جريرٍ، جامع البيان، ج ١٥: ص ١٣٢ ح ١٦٨٩٤؛ ابن الجوزيّ، عبد الرحمٰن بن عليّ، زاد المسير، ج ٥: ص ٣٦ تفسير سورة الإسراء: ٥٧؛ الشنقيطيّ، محمّد الأمين بن محمّدٍ، أضواء البيان، ج ٣: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الجنّ: ٦.

بل إنّهم يزدادون بُعدًا عنه عِرَّن؛ ولذلك لو قبلنا بهذا المصداق للآية للزم التعارض بين صدر الآية وذيلها.

وأمّا الجواب عن الثاني: فقد يقال إنّ هٰذا المصداق متعلّقُ بالآية السابقة، وهي قوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِن دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضّرِّ عَنصُمْ وَلَا تَخُويلًا ﴾ (١) ، إلّا أنّ هٰذا الحمل غير مقبولٍ؛ وذٰلك لأنّ ما ذكرناه في الجواب عن الأوّل من لزوم تعارض صدر الآية مع ذيلها يأتي هنا أيضًا؛ لأنّ هؤلاء \_ على ضوء هٰذا الحمل \_ يكونون من المشركين وأمثالهم لا يرجون رحمة الله ولا يخافون عقابه، هٰذا أوّلًا، وثانيًا: لو افترضنا صحّة الحمل وأنّ الآية ناظرةُ إلى أحد القولين لكان القرآن قد ردّ عليه؛ لأنّه مخالفٌ لمنهجه، بينما لو نظرنا إلى الآيات المباركة لوجدناها في عدّة مواضع قد صرّحت بأنّ الذي يرجو رحمة الله هو المؤمن خاصّةً، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللهِ وَاللهُ غَفُورً وَحِيمُ ﴾ (١). أو أنّ الرحمة قريبُ من المحسنين كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ النِّينَ وَجُوهُهُمْ فَفِي وَحِوهُهُمْ وَفِي وَجُوهُهُمْ فَفِي وَجُوهُهُمْ فَفِي وَجُوهُهُمْ فَفِي وَجُوهُهُمْ فَفِي وَلِهُ تعالى: ﴿ وَأَمَّا الّذِينَ ابْيَضّتُ وُجُوهُهُمْ فَفِي وَجُوهُهُمْ فَفِي وَجُوهُهُمْ فَفِي وَلِهُ تعالى: ﴿ وَأَمَّا الّذِينَ ابْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي

(١) سورة الإسراء: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: ٥٦.

رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (')، أو من تلبّست بهم الرحمة فهم الأولياء كما في قوله تعالى: ﴿ رَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدً حَجِيدً ﴿ ''). بينما نجد أنّ الّذين يخافون الله ويخشون عقابه فهم الأولياء فقد قال تعالى: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ يَجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ \* لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلِهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ('')، أو ما صرّحت به وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلِهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ('')، أو ما صرّحت به سورة الإنسان في قوله تعالى: ﴿ إِنّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴾ '')، فالمؤمن حقًا هو من كان بين الرجاء والخوف، فكيف تُحمل هذه الآية على المشركين سواءً على ضوء المصداق الأوّل أو الثاني؟!

# المورد الثاني: التوسّل في الأحاديث والأخبار

عندما نبحث في متون الأحاديث والأخبار الموجودة في كتب علماء أهل السنّة والجماعة، نجد أنّها تضجّ بما ترويه من الأحاديث الواردة في التوسّل، ولا يوجد مَن ينكر أصل التوسّل، حتّى أنّ السلفيّين ومن والاهم لم ينكروا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١٠٧.

<sup>(</sup>۲) سورة هودٍ: ۷۳.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الإنسان: ١٠.

ذلك، نعم ما أنكروا منه كيفيّته (١) وكذلك سعته (٢)، وهو ما سوف يتّضح من خلال ما نتعرّض له من الأحاديث الّتي تتناول التوسّل، والّتي يمكن تقسيمها إلى طوائف:

# الطائفة الأولى: التوسّل بالنبيّ الأكرم عليهم

هنالك الكثير من الأحاديث الّتي تتناول توسّل بعض الأشخاص بالنبيّ الأكرم وَمُنْكُمْ ، وهذا التوسّل لم ينحصر في زمانٍ معيّنٍ، بل شمل جميع الأزمان؛ ولذا يمكن تقسيم هذه الأحاديث الواردة إلى ثلاثة أقسامٍ:

# القسم الأوّل: أحاديث التوسّل بالنبيّ عَلَيْكُمٌ قبل ولادته وبعثته

الحديث الأوّل: «عن عمر بن الخطّاب قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا اقترف آدم الخطيئة قال: يا ربّ أسألك بحقّ محمّدٍ لمّا غفرت لي. فقال الله: يا آدم، وكيف عرفت محمّدًا ولم أخلقه؟ قال: يا ربّ، لأنّك لمّا خلقتني بيدك ونفخت في من روحك رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوبًا (لا إله إلّا الله محمّدٌ رسول الله)، فعلمت أنّك لم تضف إلى اسمك إلّا أحبّ الخلق إليك. فقال الله: صدقت يا آدم، إنّه لأحبّ الخلق إليّ، ادعني بحقّه، فقد غفرت لك، ولولا محمّدٌ ما خلقتك».

<sup>(</sup>١) والمقصود بالكيفيّة هي الألفاظ الّتي يتوسّل بها المتوسّل والمعنى المراد بها، كالتوسّل بالدعاء والإيمان والمحبّة أو بالذات والجاه والحقّ وغيرها من ألفاظ التوسّل.

<sup>(</sup>٢) والمراد بها اختصاص التوسّل بالأحياء والأموات، أم اختصاصه بالأحياء فقط، وهل ينحصر بالنبيّ الأكرم ﷺ أو يشمل غيره أيضًا؟

رواه الحاكم في مستدركه وقال: «لهذا حديثٌ صحيح الإسناد» (١). والبيهقي في (دلائل النبوّة) (١) والقسطلانيّ في (المواهب اللدنّيّة) (١) وابن كثيرٍ في كتابيه (قصص الأنبياء) (١) و(السيرة النبويّة) (١).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد يقال بضعفه لوجود عبد الرحمٰن بن زيد بن أسلم، فقد ضعّفه غير واحدِ.

قال ابن حبّان: «كثر في روايته من رفع المراسيل وإسناد الموقوف، فاستحقّ الترك»(٢). وقال العقيليّ: «روى حديثًا منكرًا»(٧).

ونقل البخاريّ في (الكبير) قائلًا: "ضعّفه عليُّ جدًّا" (^^).

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٦١٥.

<sup>(</sup>٢) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، دلائل النبوّة، ج ٥: ص ٤٨٩.

<sup>(</sup>٣) القسطلانيّ، أحمد بن محمّدٍ، المواهب اللدنّية بالمنح المحمّديّة، ج١: ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) ابن كثيرٍ، إسماعيل، قصص الأنبياء، ج ١: ص ٢٩؛ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، إسماعيل، السيرة النبويّة، ج١: ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، كتاب المجروحين، ج ٢: ص ٥٧ / ٥٩٨.

<sup>(</sup>٧) العقيليّ، محمّد بن عمرو، الضعفاء، ج ٢: ص ٣٣١ / ٩٢٦.

<sup>(</sup>٨) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج٥: ص ٢٨٣ / ٩٢٢.

ولحن مع ذلك يمكن القول بحسن حال الرجل؛ لأنّ الحاكم قد صحّع إسناد هذا الحديث \_ كما تقدّم \_ وهو أحد رجال سنده. ونقل ابن حجرٍ عن أبي حاتمٍ قوله: "كان في نفسه صالحًا" ("). وسئل أبو زرعة عن عبد الرحمٰن بن زيد بن أسلم وعبد الرحمٰن بن أبي الرجال فقال: "عبد الرحمٰن بن زيد بن أسلم أحبُّ إليّ من ابن أبي الرجال أبي الرجال فقال: "عبد الرحمٰن بن زيد بن أسلم أحبُّ إليّ من ابن أبي الرجال ("). إضافةً إلى ما ذكره ابن تيمية فقد قال: "كان إمامًا وأخذ التفسير عن أبيه زيدٍ، وكان زيدٌ إمامًا فيه، ومالكُ وغيره أخذوا عنه التفسير وأخذه عنه عبد الله ("). فمن غير المعقول أن يكون أمامًا ومقدّمًا في الحديث، وهذا لا يعني أنّ حديثه غير صحيح، فكون الأحاديث الّتي رواها لا تتلاءم مع منهج البعض ومنكرةً عندهم لا يصحّ أن يطعن في وثاقته؛ لأنّ هذا لا يكون صحيحًا، إضافةً إلى أنّ البخاريّ إنّما نقل تضعيف عليٍّ ولم يصرّح أو يتبنّي هو هذا التضعيف.

#### رواية الحديث المنكر لا يعدّ تضعيفًا

أمّا قول العقيليّ بأنّه روى حديثًا منكرًا فهو في الحقيقة لا يعدّ تضعيفًا للشخص، ولا يضرّ بحسن حال الرجل؛ لأنّ الألبانيّ قد صرّح بأنّ عبارة «له

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج ٦: ص ١٦١ / ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) الرازي، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج ٥: ص ٢٣٢ / ١١٠٧.

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج ١٥: ص ٦٧.

مناكير» لا تسقط الاحتجاج بحديثه، ولو في مرتبة الحسن (۱)، وقال السخاوي: «قولهم: "روى مناكير" لا تقتضي بمجرّده ترك روايته»(۲). فمن له مناكير لا يسقط حديثه، فكيف إذا كان قد روى حديثًا واحدًا منكرًا، فهو من باب أولى ألّا يسقط حديثه، إذن فالرجل - على أقلّ تقديرٍ - حسن الحال.

وأمّا الدلالة: فإنّ دلالة الحديث واضحةً في أنّ آدم عَلَيْكُم قد توسّل بالنبيّ الأكرم وأليّ نفسه لا بدعائه أو بشفاعته كما يدّعي أصحاب هذا المنهج، وعليه فأقلّ ما يرشد إليه الحديث هو جواز التوسّل بمن هو أفضل الخلق عند الله \_ تعالى \_ من لدن آدم عَلَيْلُه إلى آخر البشريّة وإنْ لم يكن موجودًا؛ ولهذا ذكر ابن الجوزيّ في المدهش أنّه: «لم يزل ذكر نبيّنا والله على منشورًا وهو في طيّ العدم توسّل به آدم وأخذ له ميثاق الأنبياء على تصديقه»(").

الحديث الثاني: «عن سعيد بن جبيرٍ عن ابن عبّاسٍ قال: كانت يهود خيبر تقاتل غطفان، فكلّما التقوا هُزمت يهود خيبر فعاذت اليهود بهذا الدعاء فقالت: اللّهمّ إنّا نسألك بحقّ محمّدٍ النبيّ الأمّيّ الّذي وعدتنا أن تخرجه لنا في آخر الزمان إلّا نصرتنا عليهم، قال: فكانوا إذا التقوا دعوا بهذا الدعاء فهزموا غطفان».

<sup>(</sup>١) انظر: الألباني، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٢: ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) السخاوي، محمّد بن عبد الرحمٰن، الفتح المغيث، ج ١: ص ٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، عبد الرحمن بن عليّ، المدهش: ص ١٤١ الفصل الثاني في قوله تعالى: ﴿هُوَ النَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالنُّهَدَى وَدِينِ الْحُقِّ ﴾.

رواه البيهقي (ا) في دلائله، والحاكم في مستدركه (اللهم والمقريزي في (إمتاع الأسماع) (اللهم اللهم اللهم

ورواه السيوطيّ في (الدرّ المنثور)(١) والحلبيّ في سيرته(٥).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقيل بضعفه بعبد الملك بن هارون بن عنترة، فقد ضعّفه بعض الرجاليّين، قال ابن عديِّ في (الكامل): «له أحاديث غرائب»(٦).

ولْكن: يمكن القول إنّ سبب التضعيف إنّما يستند إلى ما ذكره ابن عديًّ من أنّ «له أحاديث غرائب»، وهو ليس تضعيفًا لعبد الملك.

<sup>(</sup>١) البيهقي، أحمد بن الحسين، دلائل النبوّة، ج١: ص ٤٦١ ح ٤١١.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) المقريزيّ، أحمد بن عليّ، إمتاع الأسماع، ج٣: ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٤) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الدرّ المنثور، ج ١: ص ١٦٠ تفسير سورة البقرة: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) الحلبيّ، على بن برهان الدين، السيرة الحلبيّة، ج ٢: ص ٣٢١ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٦) ابن عديٍّ، عبد الله، الكامل، ج٥: ص ٣٠٤ / ١٤٤٨.

#### معنى الحديث الغريب

الحديث الغريب هو ما تفرّد بروايته راو واحدٍ، سواءً كان التفرّد في طبقةٍ من طبقات السند أو في كلّ الطبقات ()، فهو منهجُ عند العلماء بعدم الاحتجاج بالحديث، ولا دخل له في السند، ولو سلّمنا تنزلًا بأنّه تضعيفُ للسند فهذا لا يعني أنّه تضعيفُ لشخصٍ بعينه؛ لأنّه \_ الحديث الغريب \_ قد يؤخذ عن الثقة، فعن النعمان بن عبد السلام قال: (قلت لسفيان الثوريّ ما الحديث الغريب؟ قال: الّذي تأخذه عن ثقق (). ثمّ إنّه ليس كلّ حديثٍ غريبٍ ضعيفًا، بل إنّ بعضها يكون في مرتبة الحسن أو الصحيح؛ لأنّ الكثير من العلماء قد حكموا على الحديث الغريب بالحسن والصحة \_ خصوصًا ابن حجرٍ والترمذيّ وغيرهما() \_ بل بعضهم من حكم بوجوب خصوصًا ابن حجرٍ والترمذيّ وغيرهما() من فكل هذا يستوجب القول إنّ الحديث الغريب ليس ضعيفًا مطلقًا. وبذلك يكون تضعيف (عبد الملك) ليس تامًّا،

<sup>(</sup>١) انظر: ابن رجب، عبد الرحمٰن، شرح علل الترمذيّ، ج ٢: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) الحافظ الأصفهانيّ، أحمد بن عبد الله، تاريخ أصبهان (ذكر أخبار أصفهان)، ج ٦: ص ٣١٣ ح ٤٠٤١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجرٍ، فتح الباري، ج ١: ص ٦٨؛ ج ٦: ص ١٩٣؛ الترمذيّ، سنن الترمذيّ، ج ١: ص ٩٨ ح ١٤٥؛ ص ١٠٢ ح ١٥٢ وغيرها؛ الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٥٨ و ٧٦ و ٣٨٣ و ٤٥٤؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ١: ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاريّ، عبد العزيز، كشف الأسرار، ج٣: ص ٤٨١.

خصوصًا إذا علمنا بما نقله ابن حجرٍ عن العجليّ وابن سعدٍ وهو القول بوثاقته، وكذلك قول يعقوب بن سفيان إنّه لا بأس به (۱)، وتصحيح الحاكم سندًا هو فيه قائلًا: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه»(۲). وقال أبو موسى الْمِدْيَيُّ في حديثٍ هو في سنده: «هذا حديثٌ حسنٌ "(۲).

وعلى كلّ حالٍ يمكن القول إنّ الرجل حسن الحال ويمكن الاحتجاج به؛ إذن الحديث حسنٌ ويمكن الأخذ به في مقام الاحتجاج.

وأمّا الدلالة: فإنّ يهود خيبر كانوا يتوسّلون إلى الله \_ تعالى \_ بنبيّه الّذي يظهره في آخر الزمان، وهو النبيّ الأمّيّ محمّد بن عبد الله الله المنطقة على غطفان بعد أن كانت الهزيمة تلاحقهم في كلّ نزالٍ، ولكن بعد توسّلهم لهذا ظهر أثره على أرض الواقع، فقد انتصروا في المعركة، وفيه دلالةً على أنّ التوسّل لم يكن منهجًا تربويًّا خاصًّا في الشريعة الخاتمة، بل هو منهج في كلّ الشرائع السابقة، ومتبع من قبل أهل الكتاب أيضًا، ويدلّ أيضًا على جواز التوسّل بالغائب.

الحديث الثالث: روى البخاريّ في صحيحه: «عن عبد الرحمٰن بن عبد الله بن دينارِ عن أبيه قال: سمعت ابن عمر يتمثّل بشعر أبي طالبٍ:

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تهذيب التهذيب، ج ١١: ص ١٠ / ١٩.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٤: ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج ١: ص ٢٥٩، التوسّل والوسيلة.

٢٢٦ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامى عصمةٌ للأرامل (١). وقد روى أبيات الشعر لهذه أحمد في مسنده (١) وابن ماجة (١) والبيهقيّ (٤) في سننهما.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّة سند لهذا الحديث؛ وذلك لوروده في صحيح البخاري، وجلّ رجاله من الرجال الثقات، نعم طعن في عبد الرحمٰن بن عبد الله بن دينارٍ بأنّه "ليّنُ" (ف)، ولكن قال الذهبيّ: "صالح الحديث وقد وثّق» (قال ابن حجرٍ: "صدوقٌ» (ف)، إذن فالرجل موثّقُ. وأمّا أبوه فلا إشكال في وثاقته، وأما عمرو بن عليّ فهو أبو حفصِ الصيرفيّ، يقال الفلّاس البصريّ. وأبو قتيبة هو سلم بن قتيبة أبو قتيبة الشعيريّ الخرساني وكلاهما من الثقات، فالحديث صحيحٌ ويحتجّ به.

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٢: ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج١: ص٧ عن عائشة.

<sup>(</sup>٣) ابن ماجة، محمد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج١: ص ٤٠٥ ح ١٢٧٢ عن عائشة.

<sup>(</sup>٤) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٣: ص ٣٥٢ عن عائشة.

<sup>(</sup>٥) انظر: الرازيّ، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج ٥: ص ٢٥٣ / ١٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٢: ص ٥٧٢ / ٤٩٠١.

<sup>(</sup>٧) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص ٥٧٦ / ٣٩٢٧.

وأمّا الدلالة: فهذا البيت من الشعر هو أحد أبيات الشعر الّتي قالها أبو طالب عِشْ عندما استسقى هو بالنبيّ الأكرم الله عندما كان صغيرًا، وقوله: وأبيض يستسقى الغمام بوجهه» أي أنّ أبا طالب قد استسقى بوجه النبيّ الأكرم المنظم المطر بعد أن أجدبت الأرض وجفّ الضرع وهرع القوم لكبيرهم وتوسّل الكبير إلى الله بذٰلك الوجه الكريم الّذي لا يُردّ دعاء من قدّمه أمام دعائه، ولا يُسدُّ بابُّ مفتاحه بركة النبيّ الشُّمّ، وقد وردت الروايات الكثيرة الّتي تدلُّ على استسقاء أبي طالب بالنبيّ الأكرم المُعَلِّمُ عندما كان صغيرًا، فقد نقل الذهبيّ عن جلهمة بن عرفطة قال: «... فحدثت بهذا الحديث عمرو بن خارجة وكان قعدد(١) الحيّ فقال: إن لهذا الشيخ ابنًا \_ يعنى أبا طالبِ \_ قال: فهويت رحلي نحو تهامة أكسع بها الحدود، واعلوا بها الكدان، حتى انتهيت إلى المسجد الحرام، وإذا قريش عزين قد ارتفعت لهم ضوضاء يستسقون، فقائلٌ منهم يقول: اعتمدوا اللات والعزّي، وقائلٌ يقول: اعتمدوا مناة الثالثة الأخرى، وقال شيخٌ وسيمٌ قسيمٌ حسن الوجه جيّد الرأي: أنّى تؤفكون وفيكم باقية إبراهيم عَلَيْكُا وسلالة إسماعيل، قالوا له كأنّك عنيت أبا طالب، قال: إيهًا، فقاموا بأجمعهم وقمت معهم فدققنا عليه بابه، فخرج إلينا رجلٌ حسن الوجه مصفّرٌ عليه إزارٌ قد اتّشح به،

<sup>(</sup>۱) القعدد في اللغة هو الرجل الذي يكون أقرب الآباء الى الجدّ الأكبر [انظر: الجوهريّ، اسماعيل بن حمّادٍ، الصحاح، ج ٢: ص ٥٢٦]، أو هو أملك القرابة في النسب [ابن منظورٍ، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج ٣: ص ٣٦١].

فثاروا إليه فقالوا: يا أبا طالبٍ، قحط الوادي وأجدب العباد، فهلم فاستسق، فقال: رويدكم زوال الشمس وهبوب الرياح، فلمّا زاغت الشمس أو كادت خرج أبو طالبٍ معه غلام كأنّه دجن تجلّت عنه سحابة قتماء وحوله أُغيلمة ، فأخذه أبو طالبٍ فألصق ظهره بالكعبة ولاذ بإصبعه الغلام، وبصبصت الأُغيلمة حوله وما في السماء قزعة ، فأقبل السحاب من ها هنا وها هنا، وأغدق واغدودق وانفجر له الوادي، واخصب النادي والبادي، وفي ذلك يقول أبو طالبٍ:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ربيع اليتامي عصمةٌ للأرامل ١١٠٠٠.

وهنالك أخبار أخرى تدلُّ على أنّ جدّه عبد المطّلب هِ الشّه أيضًا قد استسقى به وَاللّه وهو صغيرٌ، فقد نقل ابن عساكر وغيره عن مخرمة بن نوفل عن أمّه رقيقة بنت أبي صيفيًّ، وكانت والدة عبد المطّلب بن هاشم، قالت: «تتابعت على قريش سنون جدبٍ أقحلت الظلف وأرقّت العظم، قالت: فبينا أنا راقدةً ... إذا بهاتفٍ يصرخ بصوتٍ صحلٍ، يقول: يا معشر قريش، إنّ هذا النبيّ المبعوث منكم، وهذا أوان نجومه، فحي هلا بالحيا والخصب، ألا فنظروا منكم رجلًا طوالًا عظامًا أبيض نضوًا أشمّ العرين، له فخرُ يكظم عليه، وسنّة تهدي إليه، ... قال: هذا شيبة الحمد، هذا شيبة، وتناهت عنده

<sup>(</sup>۱) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ٥٢ و٥٣؛ الحلبيّ، عليّ بن برهان الدين، السيرة الحلبيّة، ج ١: ص ١٩٠؛ الصالحيّ الشاميّ، محمّد بن يوسف، سبل الهدى والرشاد، ج ٢: ص ١٣٧؛ السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الخصائص الكبرى، ج ١: ص ١٤٥.

قريش، وانفضَّ إليه من كلّ بطنٍ رجلُّ، فسنّوا ومشوا واستلموا وأطرقوا ثمّ ارتقوا أبا قبيسٍ، وطفق القوم يدّقون ما أن يدرك سعيهم مهله حتى فرّوا لذروته واستكعوا، فقام عبد المطّلب فاعتضد ابن ابنه محمّدًا والمستنفي فرفعه على عاتقه، وهو يومئذٍ غلامٌ قد كرب، ثمّ قال: اللهمّ سادّ الحلّة وكاشف الكربة، أنت عالمٌ غير معلّمٍ، مسؤولُ غير مبخلٍ، وهذه عبداؤك وإماؤك بغدران حرمك يشكون إليك سنتهم الّتي أقحلت الظلف والحفّ، فاسمعن اللهم وأمطر علينا غيمًا مربعًا مغدقًا، فما راموا والبيت حتى انفجرت السماء وأمطر علينا غيمًا مربعًا مغدقًا، فما راموا والبيت حتى انفجرت السماء بمائها، وكظّ الوادي بثجيجه، فتسمّعت شيخان قريش وهي تقول لعبد المطّلب: هنيمًا لك يا أبا البطحاء هنيمًا: أي بك عاش أهل البطحاء، وفي ذلك تقول رقيقة:

بشيبة الحمد أسقى الله بلدتنا فجاد بالماء جونيُّ له سبلً منًّا من الله بالميمون طائره مبارك الأمر يستسقى الغمام به

وقد فقدنا الحيا واجلود المطر دان، فعاشت به الأنعام والشجر وخير مَن بشرت يومًا به مضر ما في الأنام له عدلٌ ولا خطر»(١).

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٧: ص ١٤٧ \_ ١٤٩؛ الهيثميّ، عليّ بن أجمد، بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٢: ص ٢١٤؛ ج ٨: ص ٢٢٠؛ الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٤: ص ٢٥٩؛ الأحاديث الطوال: ص ٢٦؛ الحلبيّ، عليّ بن برهان الدين، السيرة الحلبيّة، ج ١: ص ١٨١؛ ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ١: ص ٩٠.

فبالوجه الكريم لرسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ السَّلَهُ عند المطّلب وعمّه أبو طالبٍ وعمّه أبو طالبٍ ويَسْفَعْ لقومهما، وتقديم النبيّ الأكرم واللَّهِ عند الدعاء علامة للتوسّل به إلى الله تعالى. قال العينيّ في العمدة: «معنى قول أبي طالبٍ هٰذا في الحقيقة توسّلُ إلى الله بنبيّه؛ لأنّ النبيّ والله قد حضر استسقاء جدّه عبد المطّلب، فيكون استسقاء الناس الغمام في ذلك الوقت ببركة وجهه الكريم، وإن لم يكن في الظاهر أنّ أحدًا سأله وكانوا مستشفعين به»(١).

القسم الثاني: أحاديث التوسّل بالرسول الأكرم والشِّرُ بعد بعثته وفي حياته

الحديث الأوّل: «روى أحمد بن حنبل بإسناده عن عثمان بن حُنيف قال: إن شئت إن رجلًا ضرير البصر أتى النبيّ وقال: أدعُ الله أن يعافيني قال: إن شئت دعوت لك وإن شئت أخّرت ذلك فهو خيرٌ لك فقال: فادعه فأمره أن يتوضّأ فيحسن وضوءه فيصلي ركعتين ويدعو بهذا الدعاء: اللهمّ إني أسألك وأتوجّه إليك بنبيّك نبيّ الرحمة، يا محمّد، إنيّ توجّهت بك إلى ربيّ في حاجتي فتقضى لى، اللهمّ شفعه في»(٢).

ورواه ابن ماجة وفيه: «قال أبو إسحاق: هذا حديثٌ صحيحٌ»("). ورواه الحاكم في مستدركه وقال: «هذا حديثٌ صحيحٌ على شرط الشيخين ولم

<sup>(</sup>١) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٧: ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٤١ ح ١٣٨٥.

يخرجاه»(1). ورواه النسائيّ في سننه الكبرى(٢) بطريقين: الأوّل: عن عمارة بن خزيمة بن ثابتٍ عن عثمان بن حنيفٍ، والثاني: عن أبي أمامة بن سهلٍ عن عثمان بن حنيفٍ.

ورواه ابن خزيمة في صحيحه (٢)، والبيهقيّ في (الدعوات) وروى البخاريّ في (التاريخ الكبير) شطرًا من الحديث (٥).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّة سند لهذا الحديث؛ وذلك لأنّ رجاله من الثقات، ولتصحيح ابن ماجة له والحاكم، وما نقله ابن تيمية عن البيهقيّ قوله: «رويناه في كتاب (الدعوات) بإسنادٍ صحيحٍ عن روح بن عبادة عن شعبة» (أ). والظاهر أنّ ابن تيمية قبل الحديث أيضًا؛ لأنّه قد ذكر لهذا الحديث بصيغه المختلفة مع نقل توثيقات العلماء ولم يطعن به، فيظهر منه

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٣١٣ و٥٠٦.

<sup>(</sup>٢) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج٦: ص ١٦٨ ح ١٠٤٩٤ و١٠٤٩٠ و١٠٤٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن خزيمة، محمّد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، ج ٢: ص ٢٥٥ باب صلاة الترغيب والترهيب.

<sup>(</sup>٤) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، الدعوات الكبرى، ج ١: ص ٢٢١ ح ١٩٣.

<sup>(</sup>٥) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٦: ص ٢٠٩ / ٢١٩٢.

<sup>(</sup>٦) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج١: ص٧٧.

القبول به، إذن يمكن القول إنّ سند الحديث صحيحٌ، ويمكن الاحتجاج به في إثبات المطلوب.

<sup>(</sup>١) المباركفوري، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذيّ، ج١٠: ص ٥٥.

<sup>(</sup>١) الشوكانيّ، محمّد بن عليّ، تحفة الذاكرين: ص ٢٠٨.

الله وَالله والله وال

رواه الهيثميّ في (مجمع الزوائد) قائلًا: «وفيه روح بن صلاحٍ وثّقه ابن حبّان والحاكم، وفيه ضعفٌ، وبقيّة رجاله رجال الصحيح»(١).

والطبرانيّ في (الأوسط) و(الكبير)(١) والخوارزميّ في (المناقب)(١).

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فجميع رجاله من الثقات إلّا روح بن صلاح \_ وهو روح بن صلاح بن سيّابة بن عمرٍو الموصليّ ثمّ المصريّ \_ فقد ضعّفه بعض الرجاليّين (أن)، ولكن يمكن توثيقه، فقد ذكره ابن حبّان في (الثقات)(١)،

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكر، مجمع الزوائد، ج ٩: ص ٢٥٦ و٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ١: ص ٦٧؛ المعجم الكبير، ج ٢٤: ص ٣٥١ ولكن ورد فيهما: «رحمك الله يا أتي، كنت أتي بعد أتي».

<sup>(</sup>٣) الخوارزميّ، الموفّق بن أحمد، المناقب: ص ٤٧ ح ١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن عديٍّ، عبد الله، الكامل، ج ٣: ص ١٤٦ / ١٦٧.

وقال الحاكم: «ثقة مأمون من أهل الشام»(٢). وقال صاحب (رفع المنارة)(٣): «روى عنه يعقوب بن سفيان الفسوي»(٤) أي مباشرة.

ونقل الذهبيّ عن يعقوب بن سفيان الفسويّ قوله: «كتبت عن ألف شيخ وكسرٍ كلّهم ثقاتُ» (٥٠)، فيكون روح بن صلاحٍ (سيّابة) واحدًا ممّن كتب عنه فيشمله التوثيق.

إضافةً إلى أنّ التضعيف المذكور في حقّ روح بن صلاحٍ لم يكن مفسّرًا، وإذا كان الجرح غير مفسّرِ فلا يقبل، ويقدّم التوثيق<sup>(٢)</sup>.

ولقائلٍ أن يقول: إنّه جرحٌ مفسّرٌ إذ ذكر الذهبيّ في تاريخه أنّ له "مناكير"(٧)، وهو كافٍ في تفسير التضعيف. فنقول: حتى مع وجود هذه العبارة في الرجل لا يمكن التمسّك بضعفه؛ لأنّها ليست جرحًا، فقد قال

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، سؤالات السجزيّ للحاكم: ص ٩٨ / ٦٨.

<sup>(</sup>٣) محمود سعيد ممدوح، رفع المنارة: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن سفيان، يعقوب، المعرفة والتاريخ ٣: ٣٨٦ ولكن ورد باسم (روح بن سيّابة).

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١٧: ص ١٦٠ / ٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: الألبانيّ، محمّد، إرواء الغليل، ج ٢: ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٧) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١٧: ص ١٦٠ / ٤.

السخاوي: «قولهم: "روى مناكير" لا تقتضي بمجرّده ترك روايته»(۱). وبذلك لا يمكن التمسّك بالتضعيف، فيقدّم التوثيق عليه ويكون الرجل ثقةً ويحتجّ بقوله، ومعه يصحّح الحديث سندًا؛ لأنّ باقي رجاله من الثقات، ورجاله رجال الصحيح كما ذكر الهيثميّ.

وأمّا الدلالة: فقوله: «بحق نبيّك والأنبياء الّذين من قبلي» هو توسّلُ من النبيّ الأكرم وألمّا الحديث من الأحاديث الّتي النبيّ الأكرم وهذا الحديث من الأحاديث الّتي تدلُّ على جواز التوسّل بذات النبيّ والمُناتِيمُ ، بل ويدلّ على جواز التوسّل بالأنبياء الّذين سبقوه، وفيه إشارةُ إلى أنّ التوسّل بالموتى جائزُ، بدلالة قوله والأنبياء الّذين من قبلي».

الحديث الثالث: «عن أبي بكرٍ قال: علّمني رسول الله وَالله والله وا

<sup>(</sup>١) السخاويّ، محمّد بن عبد الرحمٰن، الفتح المغيث، ج١: ص ٣٧٣.

٢٣٦ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

رواه ابن الأثير في (جامع الأصول)(١)، والغزاليّ في (إحياء علوم الدين)(١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقيل بضعفه لوجود عبد الملك بن هارون بن عنترة، فقد ضعّفه بعض العلماء، ولكن تقدّم سابقًا القول بحسن حال الرجل<sup>(٣)</sup>، إضافةً إلى أن ابن تيمية في (مجموع الفتاوى) قال: «وهذا الحديث ذكره رزين بن معاوية العبدريّ في جامعه، ونقله ابن الأثير في (جامع الأصول)... وقد رواه مَن صنّف في عمل اليوم والليلة \_ كابن السنّيّ وأبي نعيمٍ \_ ورواه الشيخ الأصبهانيّ في كتاب (فضائل الأعمال)، ورواه أبو موسى الْمِدْيَنِيُّ من حديث زيد بن الحبّاب عن عبد الملك بن هارون وقال: "هذا حديث حسن"»(٤).

إذن الحديث حسنٌ ويمكن الاحتجاج به.

وأمّا الدلالة: فقوله: «اللهمّ إنّي أسألك بمحمّدٍ نبيّك وإبراهيم خليلك...» توسّلُ إلى الله \_ تعالى \_ بحبيبه المصطفى محمّدٍ وَلَوْلُكُمْ، وكذلك بالأنبياء الآخرين، أي بشخصهم وذواتهم لكرامتهم عند الله سبحانه، بدلالة أنّ الأنبياء لم يكونوا موجودين وأحياءً في زمان النبيّ محمّدٍ وَاللهُ مُرْكُمُهُمْ.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، المبارك بن محمّد، جامع الأصول في أحاديث الرسول، ج ٤: ص ٣٠٠ ح ٢٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الغزاليّ، محمّد بن محمّدٍ، إحياء علوم الدين، ج ١: ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحديث الثاني من القسم الأوّل من هذا البحث.

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج ١: ص ٧٦.

وعليه فالحديث تامُّ سندًا ودلالةً، ويمكن الاستناد إليه في إثبات التوسّل بالنبي وَعَيْرِه من الأنبياء المَهَالِيَّ. إذن التوسّل بالنبي وَعَيْرِه من الأنبياء المَهَالِيُّ الدُن التوسّل بالنبي وَعَيْرِه من الأنبياء المُهَالِيُ في تَعَفته: «ولا يخفاك أنّه قد ثابت التوسّل به في حياته»(١).

# القسم الثالث: أحاديث التوسّل بالنبيّ الأكرم سَيْكُمْ بعد وفاته

الحديث الأوّل: «حدّثنا أبو النعمان، ثنا سعيد بن زيدٍ، ثنا عمرو بن مالكِ النكريّ، حدثنا أبو الجوزاء أوس بن عبد الله قال: قحط أهل المدينة قحطًا شديدًا، فشكو إلى عائشة فقالت: انظروا قبر النبيّ والله المعلوا منه [كوّى] كووًا إلى السماء حتى لا يكون بينه وبين السماء سقفٌ. قالوا: ففعلوا، فمطرنا مطرًا حتى نبت العشب وسمنت الإبل حتى تفتقت من الشحم؛ فسمّى عام الفتق». رواه الدارميّ في سننه (۱).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد قيل بضعفه لضعف سعيد بن زيدٍ، فقد قال النسائيّ: «ليس بالقويّ بصريُّ»(٣). ولكن يمكن القول بوثاقته فسعيد بن زيدٍ \_ هو

<sup>(</sup>١) المباركفوري، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذيّ، ج١٠: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدارميّ، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الدارميّ، ج ١: ص ٥٦ ح ٩٢ مع تعليقة حسين سليم أسد وقال: «رجاله ثقاتُ».

<sup>(</sup>٣) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، الضعفاء والمتروكين: ص ١٩٠ / ٢٧٥؛ العقيليّ، محمد بن عمرٍو، في الضعفاء، ج ٢: ص ١٠٥ / ٧٤٤.

أخو حمّاد بن زيدٍ \_ ممّن روى عنه البخاريّ في صحيحه (۱). وقال عنه في (التاريخ الكبير): «أبو الحسن صدوقٌ حافظٌ» (۲). وقال أحمد: «ليس به بأسً» (۱۳). وثقه ابن معينٍ (۱) والعجليّ (۱) وابن حجرٍ (۱).

وباقي الرجال كلّهم من الثقات، أمّا أبو النعمان فهو محمّد بن الفضل، ويقال له عارمٌ، من رجال الصحيحين (٧)، وقد وتّقه العجليّ أيضًا (٨).

وأمّا الدلالة: فإنّ قول عائشة لهم: «انظروا قبر النبيّ وَاللَّهُمُ فاجعلوا منه [كوّى] كووًا إلى السماء» أي اجعلوا القبر الشريف مكشوفًا نحو السماء وضعوه بينكم وبين الله تعالى، وقدموه عند دعائكم؛ ليكون هو وسيلتكم

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج١: ص ٤٥ باب ما يقول عند الخلاء.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٣: ص ٤٧٢ / ١٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبلِ، أحمد، العلل، ج ٢: ص ٥٢٥ / ٣٤٦١.

<sup>(</sup>٤) ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ٢: ص ١٤٦ / ٣٨٥.

<sup>(</sup>٥) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ٣٩٩ / ٥٩٠.

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، أحمد بن على، تهذيب التهذيب، ج ٤: ص ٢٩ /٥١.

<sup>(</sup>٧) انظر: البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ١: ص ٢١ باب مَن رفع صوته بالعلم؛ النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٥: ص ١٩ باب كراء الأرض.

<sup>(</sup>٨) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ٢٥٠ / ١٦٣٤ وقال: «محمّد بن الفضل السدوسيّ عارمٌ، يكنّى أبا النعمان، بصريٌّ ثقةٌ رجلٌ صالحٌ، وليس يعرف إلّا بعارمٍ».

العمليّة إليه، وفي الحديث دلالة على جواز التوسّل بالقبر الشريف للرسول الأعظم والسيّم الله من المعلوم أن شرف المكان إنّما هو بالمكين ومن يستقرّ فيه، وليس المقصود هو ما وجد من حجرٍ ومدرٍ على القبر الشريف، بل المقصود هو صاحب القبر والساكن فيه، وقد قال الشاعر:

أمرُّ على الديار ديار ليلى أقبّل ذا الجدار وذا الجدارا وما حبُّ الديار شغفن قلبي ولْكن حبّ مَن سكن الديارا(١)

الحديث الثاني: «عن عثمان بن حنيفٍ قال: إنّ رجلًا كان يختلف إلى عثمان بن عفّان في حاجةٍ له، فكان عثمان لا يلتفت إليه ولا ينظر في حاجته، فلقي ابن حنيفٍ فشكا ذلك إليه، فقال له عثمان بن حنيف: ائت الميضأة فتوضّأ، ثمّ ائت المسجد فصلّ فيه ركعتين، ثمّ قل: اللهمّ إنّي أسألك وأتوجّه إليك بنبيّنا محمّدٍ وَاللهمّ اللهمة، يا محمّد، إنّي أتوجّه بك إلى ربّي لتقضي لي حاجتي، وتذكر حاجتك... فانطلق الرجل فصنع ما قال له، ثم أتى باب عثمان بن عفّان فجاء البوّاب حتى أخذ بيده فأدخله على عثمان بن عفّان، فأجلسه معه على الطنفسة فقال: حاجتك؟ فذكر حاجته فقضاها له، ثمّ قال له: ما ذكرت حاجتك حتى كانت الساعة، وقال: ما كان لك من حاجةٍ فاذكرها».

رواه الطبرانيّ في (المعجم الكبير)(١) وفي (المعجم الصغير) وقال فيه:

<sup>(</sup>١) السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ١٦٨.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد قيل بضعفه لجهالة طاهر بن عيسى، وضعف أبي سعيدٍ المكّيّ، ولكن مع ذلك يمكن توثيقهما.

أمّا طاهر بن عيسى، فهو طاهر بن عيسى بن قبرس المقرئ المصريّ التميميّ القبرسيّ<sup>(٥)</sup>. لم يذكر في كتب الرجال لا بمدج ولا بقدج، فيكون مجهول الحال، ولكنّ طاهرًا هذا هو من مشايخ الطبرانيّ فبالإضافة الى أنّه قد روى عنه كثيرًا، فقد صحّح حديثًا هو في سنده (٢)، فيكون تصحيحًا له في الضمن، فيستظهر من ذلك حسن حال الرجل على أقلّ تقدير.

وأمّا أبو سعيدٍ المكّيّ، فهو شبيب بن سعيد. قال ابن عديٍّ: «حدّث عنه

(١) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٩: ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الصغير، ج ١: ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) الطبراني، سليمان بن أحمد، الدعاء: ص ٣٢٠ ح ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٢: ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: السمعانيّ، عبد الكريم بن محمّدٍ، الأنساب، ج ٤: ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>٦) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الصغير، ج١: ص١٨٣.

ابن وهبِ بالمناكير، وحدّث شبيبٌ عن يونس عن الزهريّ، \_ نسخة الزهريّ أحاديث مستقيمةً \_ وكتابه كتابُ صحيحُ الله الله الله الله عن يونس عن الزهريّ مستقيمةً ـ وكتابه كتابُ صحيحُ الله الله الله عن الله عنه الله الله الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ع

ولٰكن مع ذٰلك فهو من رجال (صحيح البخاريّ) (٢)، وقد وتّقه الطبرانيّ في (الصغير) (١)، والفيثميّ في (مجمع الزوائد) (١)، والفيثميّ في (مجمع الزوائد) (٥)، وذكره ابن حبّان في (الثقات) (١)، وقال عنه الحاكم في (المستدرك): "ثقةٌ مأمونٌ (١٠)، وقال الألبانيّ في (الإرواء): "الرجل ثقةٌ اتّفاقًا (١٠)، إضافةً إلى أنّ قولهم: "حدّث عنه ابن وهبِ بالمناكير» لا يسقط الاحتجاج بحديثه؛ لأنّه قد تقدّم القول بأنّ عبارة "له مناكير» لا تسقط الاحتجاج بحديثه (١٠).

<sup>(</sup>١) ابن عديٍّ، عبد الله، الكامل، ج ٤: ص ٣٠ / ٨٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ٩٠ باب مَن انتظر حتّى تدفن؛ ج ٣: ص ٨٣ باب أداء الدين.

<sup>(</sup>٣) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الصغير، ج١: ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٢: ص ١٧٣ / ٣٣٣٤.

<sup>(</sup>٥) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ١٠: ص ٣٢٣؛ ج ٧: ص ١٨٢ قال في سنده: "رجاله رجال الصحيح" وهو أحد أفراده.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٧) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٥٢٦.

<sup>(</sup>٨) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٥: ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٩) راجع ص ٢٠٤ من هذا الكتاب.

وبذلك يكون الحديث صحيحًا لوثاقة كلّ رجاله، ولو تنزّلنا عن ذلك فهو لا يخرج عن مرتبة الحسن، ويمكن الاحتجاج به في إثبات المطلوب.

وأمّا الدلالة: فقول الرجل: «يا محمّد، إنّي توجّهت بك إلى ربّي» توسّلُ بالنبيّ وهو في قبره، وفيه دلالة على جواز التوسّل بأصحاب القبور من الأنبياء والأولياء والصالحين، ولا إشكال في ذلك، وهو يدلّ كما تقدم على أن التوسّل كان بذات النبيّ \_ بدلالة قوله: «توجّهت بك»، وليس بدعائه؛ لأنّهم يذهبون إلى أنّ الدعاء من الميّت منتفٍ لعدم قدرته على ذلك، وإذا كان غير قادرٍ على الدعاء كما يتصوّرونه فيلزم أن يكون التوسّل بشيءٍ آخر غير الدعاء.

الحديث الثالث: «عن ابن أبي الدنيا في كتابه (مجابو الدعاء) بإسناده: جاء رجلً إلى عبد الملك بن حيّان بن سعيد بن الحسن بن أبجر، فجسّ بطنه فقال: بك داءً لا يبرأ. فقال الرجل: ما هو؟ قال: الدُّبيلة (١). فتحوّل الرجل وقال: الله الله ربّي لا أشرك به شيئًا، اللهمّ إنّي أتوجّه إليك بنبيّك محمّدٍ نبيّ الرحمة وَلَيْكُ مُمّد، إنّي أتوجّه بك إلى ربّك وربّي يرحمني ممّا بي، رحمةً تغنيني بها عن رحمة مَن سواه \_ ثلاث مرّاتٍ \_ ثمّ دعا إلى ابن أبجر، فجسّ بطنه فقال: برأت ما بك علّة ً».

<sup>(</sup>١) وهي نوعٌ من الخرّاج والدمّل يظهر في الجوف ويقتل صاحبه غالبًا [ابنٍ منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج ١١: ص ٢٣٥؛ ابن الأثير، المبارك بن محمّد، النهاية في غريب الحديث، ج ٢: ص ٩٩].

رواه ابن أبي الدنيا في كتاب (مجابو الدعوة) (۱) وابن تيمية في (مجموع الفتاوى) وقال: «قلت فهذا الدعاء ونحوه قد روي أنّه دعا به السلف. ونقل عن أحمد في (منسك المروذيّ) التوسّل بالنبيّ والنبيّ والدعاء»(۲).

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد رواه ابن أبي الدنيا قال: «حدّثنا أبو هشام، سمعت عن كثير بن محمّد بن كثير بن رفاعة». فأبو هشام هذا: هو محمّد بن يزيد بن محمّد بن كثير بن رفاعة بن سماعة أبو هشام الرفاعيّ، لم يطعن به أحدٌ بل ذكر الذهبيّ قول البرقانيّ بتوثيقه (٢)، وصحّح الحاكم حديثًا هو فيه قائلًا: «هذا حديثٌ صحيح الإسناد ولم يخرجاه» (٤).

وأمّا كثير بن محمد بن كثيرٍ فهو عمّ أبي هشامٍ الرفاعيّ المتقدّم، لم نجد له ترجمةً في كتب الرجال، وليس هنالك من وثّقه أو ضعّفه، فهو مجهول الحال، ولكنّ ابن حبّان قد صرّح بأنّ مَن لم يُعلم بجرحٍ فهو عدلٌ (٥)،

<sup>(</sup>١) ابن أبي الدنيا، عبد الله بن محمّد، مجابو الدعوة: ص ٨٥ ح ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج١: ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج ٤: ص ٦٨ / ٢٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٤٩٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ١: ص ١٣.

فيشمله هذا القول، بالإضافة إلى أنّ ابن تيمية قد تناول هذا الحديث وبحث في متنه نفيًا وإثباتًا ولم يتعرّض لسند الحديث لا من قريبٍ ولامن بعيدٍ، مع أنّ ديدنه تناول السند في بحثه للحديث، فلو كان فيه أدنى شائبةٍ لذكرها وضعّف فيه الحديث، خصوصًا إذا كان يخالف عقيدته، فسكوته عن السند دليلً على أنّه لا إشكال فيه، وأنّه مسلّم بصحّته، خصوصًا أنّه قد ذكر أنّ الدعاء في هذا الحديث قد دعا به السلف \_ كما تقدّم \_ ومنه يستظهر حسن حال كثير بن محمّدٍ.

وأمّا الدلالة: فقوله: «يا محمّد، إنّي أتوجّه بك إلى ربّك وربّي يرحمني ممّا بي» توسّلُ بذات النبيّ الأكرم وَاللَّهُمُ لرفع ما به من داء، بقرينة قوله «بك» وليس بشيء آخر كالدعاء والإيمان والمحبّة وغيرها.

رواه القاضي عياض في (الشفاء)(1) والمقريزيّ في (الامتاع)(1) والحافظ القسطلانيّ في (المواهب اللدنّيّة)(1) والزرقانيّ في (شرح المواهب) وقال: «رواها أبو الحسن عليّ بن فهرٍ في كتابه (فضائل مالكٍ)، ومن طريقه الحافظ عياضٌ في (الشفاء) بإسنادٍ لا بأس به، بل قيل صحيحٌ وليس في رواتها كذّابٌ ولا وضّاعٌ»(1). ورواه السمهوديّ في (وفاء الوفاء) وقال: «وقال عياضٌ في (الشفاء) بسندٍ جيّدٍ عن ابن حميدٍ أحد الرواة عن مالكٍ»(1).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فمن خلال أقوال العلماء المتقدّمة يمكن القول بأنّ سند الحديث صحيحُ أو على أقلّ تقديرٍ حسنُ، أضف إلى أنّ رجال السند هم بين الثقة والحسن، ولم يعترض على أحدٍ منهم إلّا محمّد بن حميدٍ، ويظهر أنّه الرازيّ، فقد قال البخاريّ في تاريخه: «فيه نظرٌ»(٢). ونقل الخطيب البغداديّ

<sup>(</sup>١) القاضي عياض، أبو الفضل ابن موسى، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج ٢: ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) المقريزي، أحمد بن عليٍّ، إمتاع الأسماع، ج ١٤: ص ٦١٧.

<sup>(</sup>٣) القسطلانيّ، أحمد بن محمّدٍ، المواهب اللدنّيّة بالمنح المحمّديّة، ج ٤: ص ٥٨٩ مكان الوقوف للدعاء بعد الزيارة.

<sup>(</sup>٤) الزرقانيّ، عبد الباقي، شرح المواهب اللدنّيّة، ج ١٢: ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٥) السمهوديّ، علىّ بن عبد الله، وفاء الوفاء، ج ٣: ص ٤٧٨.

<sup>(</sup>٦) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج١: ص٧٠ / ١٦٧.

في تاريخه عن محمّد بن أحمد بن يعقوب بن شيبة قال: «نبّأنا جدّي قال: محمد بن حميدٍ الرازيّ كثير المناكير»(١).

وذكره ابن حبّان في المجروحين قائلًا: «كان ممّن ينفرد عن الثقات بالأشياء المقلوبات، ولا سيّما إذا حدّث عن شيوخ بلده... قال ابن وارة: كيف رأيت حديثه؟ قال: إذا حدّث عن العراقيّين يأتي بأشياء مستقيمةٍ، وإذا حدّث عن أهل بلده أتى بأشياء لا تعرف ولا ندري ما هي»(١). ومن هذا يُعلَم أنّ محمّد بن حميدٍ في نفسه لا قدح فيه، وأمّا في أحاديثه فالقدح إنّما يكون إذا ما حدّث عن شيوخ أهل بلده، وهو ما أكّده ابن حبّان، ويظهر أن يكون إذا ما حدّث عن شيوخ أهل بلده، وهو ما أكّده ابن حبّان، ويظهر أن هذه المقلوبات ليست منه بل من شيوخه، كما صرّح بذلك المزّيّ في (الجرح والتعديل)(١) قالا: «وهذه الأحاديث الّي يحدّث بها ليس هو من قبله، إنّما هو من قبل الشيوخ الّذي يحدّث عنهم». بالإضافة لما تقدّم من أنّ الألبانيّ وغيره قد صرّحوا بأنّ عبارة "له مناكير" لا تسقط الاحتجاج بحديثه ولو في مرتبة الحسن (١)، فعبارة "كثير المناكير"

<sup>(</sup>١) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليّ، تاريخ بغداد، ج ٢: ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، المجروحين، ج ١: ص ٣٠٣ / ١٠٠٩.

<sup>(</sup>٣) المرِّيّ، يوسف، تهذيب الكمال، ج ٢٥: ص ١٠١ / ١٦٧ه.

<sup>(</sup>٤) الرازي، محمّد بن أبي حاتمٍ، الجرح والتعديل، ج٧: ص ٢٣١ / ١٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٢: ص ٣١٩؛ السخاويّ، محمد بن عبد الرحمٰن، فتح المغيث، ج ١: ص ٣٧٣.

ليست تضعيفًا للشخص نعم لو ورد أنّ حديثه منكرٌ فذاك كلامٌ آخر، وهو موجبٌ لتضعيف الشخص، والظاهر أنّ أحاديثه لهذه ممّا لا تتوافق مع ما يعتقده لهؤلاء الطاعنون؛ لأنّ أكثرها في ذكر فضائل أهل البيت اليهلا، والظاهر أنّ محمّد بن حميدٍ الرازيّ لهذا شيعيُّ كما قال ابن كثيرٍ (۱). ومع ذلك كلّه فقد صرّح جمعٌ من العلماء بوثاقته، فقد "سئل يحيى بن معينٍ عن محمّد بن حميدٍ الرازيّ فقال: ثقةٌ وسألته عن عثمان بن أبي شيبة فقال: ثقةٌ فقلت مَن أحبّ إليك ؟ ابن حميدٍ أو عثمان، فقال: ثقتين أمينين أمامونين] (۱). وقال أبو العبّاس بن سعيدٍ: "سمعت جعفر بن أبي عثمان الطيالسيّ يقول: ابن حميدٍ ثقةٌ (۱). وقال عبد الله بن أحمد: "سمعت أبي الطيالسيّ يقول: ابن حميدٍ ثقةٌ (۱). وقال عبد الله بن أحمد: "سمعت أبي قول: لا يزال بالريّ علمٌ ما دام محمّد بن حميدٍ حيًّا». وقال أبو زرعة: "مَن فاته ابن حميدٍ يحتاج أن ينزل في عشرة آلاف حديثٍ (۱). وقال الهيثميّ: "هو فيه خلافٌ (۱). وحسّن الترمذيّ حديثًا هو فيه في سننه (۱)، وقال

<sup>(</sup>١) ابن كثيرٍ، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ٨: ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، تاريخ بغداد، ج١١: ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) المرِّيّ، يوسف، تهذيب الكمال، ج ٢٥: ص ١٠١ / ١٦٧٥.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج ٢: ص ٤٩٠ / ٨٥٠٦.

<sup>(</sup>٥) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٩: ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٦) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ٢: ص ١٣ ح ٥١٣.

العينيّ في عمدته في تقييم سند حديثٍ هو فيه: «قلت: إسناده حسنٌّ»(١).

وعلى كلّ حالٍ فالرجل لا يمكن أن يخرج عن مرتبة الحسن إنْ قلنا بخروجه عن مرتبة الصحيح، فيكون الحديث به حسنًا ويصحّ الاحتجاج به في إثبات المطلوب.

وأمّا الدلالة: فقول مالكِ للخليفة أبي جعفرٍ: «هو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم» أي أنّه يجوز لك أن تجعله الوسيلة بينك وبين الله تعالى، وتقدّمه في كلّ حاجةٍ وموردٍ تريد أن تطلبه من الله سبحانه، كما توسّل به أبوك آدم عَلَيْسَكِم، ولا خصوصيّة لأبي جعفرٍ في ذلك، بل هو كلامٌ عامٌ وشامل، فكلّ شخصٍ يمكنه أن يتوسّل بالنبيّ الأكرم وَاللهُ ويقدّمه بين يدي حاجاته إلى الله سبحانه وتعالى، وهذا الحديث أيضًا مؤيّدٌ للحديث الأوّل من القسم الأوّل.

# الأنبياء أحياءً في قبورهم

من الواضح الذي لا يمكن إنكاره أنّ الأنبياء أحياء في قبورهم، فقد صرّح القرآن الكريم أنّ مَن يقتل في سبيل الله حيُّ، قال تعالى: ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَموَاتُ بَلْ أَحيَاء وَلٰكِنْ لَا تَشعُرُونَ ﴾ (٢). ولا شكّ أنّ الأنبياء أفضل من الشهداء خصوصًا نبيّنا الأكرم الشيّم، فعن

<sup>(</sup>١) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٤: ص ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٥٤؛ سورة آل عمران: ١٦٩.

أنس بن مالكِ قال: «قال رسول الله بَالْمَانَةُ: الأنبياء أحياء في قبورهم» ('). وعن أوس بن أبي أوسِ (أوس بن أوسٍ وكلاهما واحد) ('' قال: «قال رسول الله بَالْمَانَةُ: من أفضل أيّامكم الجمعة... فاكثروا عليّ من الصلاة فيه، فإنّ صلاتكم معروضة عليّ. فقالوا: يا رسول الله، كيف تعرض عليك صلاتنا وقد أرميت - يعني وقد بليت \_ ? قال: إنّ الله عرض حرّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء ("). وعن سليمان بن سحيم قال: «رأيت النبيّ بَالَيْ في النوم فقلت: يا رسول الله، هؤلاء الّذين يأتونك فيسلّمون عليك أتفقه سلامهم؟ قال: نعم، وأردُّ عليهم ('). وقال

<sup>(</sup>۱) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى، ج ٦: ص ١٤٦ ح ٣٤٢٠؛ الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٨: ص ٢٢١ وقال: «ورواه أبو يعلى والبزّار، ورجال أبي يعلى ثقاتُ»؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٦: ص ٣٥٢؛ الألبانيّ، محمّدُ، أحكام الجنائز: ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج١: ص ٣٦ / ١٥٨؛ ج٢: ص ٣٦١ / ٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٨؛ الداري، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الداري، ج ١: ص ٣٦٩؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٣٤٥ ح ١٠٨٥ وفيه شداد بن أوسٍ؛ النسائي، أحمد بن شعيب، سنن النسائي، ج ٣: ص ١٩١ قال: الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٢٧٨ قال: "هذا حديثُ صحيحُ على شرط البخاريّ ولم يخرجاه»؛ ج ٤: ص ٥٦٠ وقال: "هذا حديثُ صحيحُ على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٤) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ج ٣: ص ٤٩١ ح ٤١٦٥؛ السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الدرّ المنثور، ج ١: ص ٢٣٧؛ القاضي عياض، أبو الفضل ابن موسى، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج ٢: ص ٨٠.

السيوطيّ: "حياة النبيّ الله على قبره وحياة سائر الأنبياء معلومة عندنا علمًا قطعيًّا لكثرة الأدلّة وتواتر الأخبار" (أ. وقال العبدريّ في (المدخل): "قال علماؤنا رحمة الله عليهم: إنّ الزائر يُشعر نفسه بأنّه واقفٌ بين يديه \_ كما هو في حياته؛ إذ لا فرق بين موته وحياته، أعني في مشاهدته لأمّته ومعرفته بأحوالهم ونيّاتهم وعزائمهم وخواطرهم، وذلك عنده جيً لا خفاء فيه (أ). وبذلك يعلم أنّ النبيّ الأكرم الله هو حيُّ في القبر، فلا فرق إذن بين كونه فوق الأرض في الحياة الدنيويّة، أو تحت الأرض في القبر في الحياة البرزخيّة، فحياته في الموردين واحدة ولا فرق بينهما؛ إذن التوسّل بالرسول محمّد الله على الله عرض وانتقاله إلى جوار ربّه \_ جائزً وبعثته، أو بعد وفاته ووفادته على الله عرض وانتقاله إلى جوار ربّه \_ جائزً ولا يمكن إنكاره والقول بعدم صحّته، وقد أكّد ذلك العلّامة السبكيّ في (شفاء السقام) حيث قال: "إنّ التوسّل بالنبيّ الشيّم جائزٌ في كلّ حالٍ قبل خلقه وبعد خلقه ومدّة حياته في الدنيا وبعد موته في مدّة البرزخ وبعد البعث في عرصات القيامة والجنّة (").

<sup>(</sup>١) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الحاوي للفتاوي في الفقه وعلوم التفسير والحديث، ج ٢: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) ابن الحاجّ، محمّد بن محمّد، المدخل، ج ١: ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) السبكيّ، علىّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٢٩٤.

الفصل الثاني: التوسّل .......الله الفصل الثاني: التوسّل .....

#### الطائفة الثانية: التوسّل بالصالحين والأولياء

لم يكن التوسّل من قبل الصحابة أو غيرهم منحصرًا بالنبيّ الأكرم وَاللّهُمُ ، وإنّما شمل غيره أيضًا، فقد توسّلوا بالصالحين والأولياء ومن له مقامٌ كريمٌ عند الله سبحانه وتعالى، وقد وردت الأحاديث الّتي تؤكّد ذلك، ومنها:

الحديث الأوّل: «عن ثمامة بن عبد الله بن أنسٍ عن أنسٍ: إنّ عمر بن الخطّاب كان إذا قحطوا استسقى بالعبّاس بن عبد المطّلب، فقال: اللّهمّ إنّا كنّا نتوسّل إليك بنبيّنا وَاللّهُمْ فتسقينا، وإنّا نتوسّل إليك بعمّ نبيّنا فاسقنا، قال: فيسقون».

رواه البخاري في صحيحه (١)، والبيهقيّ في (السنن الكبرى) والنوويّ في (الأرواء) وقال: «صحيحُ» (١)، والألبانيّ في (الإرواء) وقال: «صحيحُ» (١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّة سند لهذا الحديث؛ لوروده في صحيح البخاري، وإنّ رجاله رجال الصحيحين ومن الثقات.

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ١٦؟ ج ٤: ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) البيهقيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج٣: ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، الأذكار النوويّة: ص١٧٦ ح ٥٠٧.

<sup>(</sup>٤) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٣: ص ١٣٨ ح ٦٧٢.

وأمّا الدلالة: فقول عمر بن الخطّاب: «إنّا كنّا نتوسّل إليك بنبيّنا وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى جواز التوسّل بالنبيّ الأكرم وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَى أَن قوله: «وإنّا نتوسّل إليك بعمّ نبيّنا فاسقنا» فيه دلالة على أحد أمرين:

الأمر الأوّل: جواز التوسّل بكل شخصٍ تكون له رابطةٌ نسبيّةٌ مع النبيّ الأكرم وَ الله من أهل بيته عليهً الله ، ويرشد إلى ذلك قول عمر نفسه: «بعمّ نبيّنا» ولم يقل "بالعبّاس"، ولهذا يحتمل إحدى حالتين:

الأولى: أنّ التوسّل بعمّ النبي وَ اللهُ أو بأحد أهل بيته الكرام إنّما هو توسّلُ بالنبيّ نفسه وَ النبيّ ، فقد قال صاحب (رفع المنارة) معلّقًا على هذا الحديث: «لا يخرج عن كونه توسّلُ بالنبيّ وَاللهُ أَمْ ويؤيّده ما قاله العبّاس في دعائه "وقد توجّه القوم بي إليك لمكاني من نبيّك"»(١).

# مشروعية التوسل بالذات

قال حسّان بن ثابتٍ الصحابي شعرًا في استسقاء عمر بن الخطّاب بالعبّاس:

سأل الإمام وقد تتابع جدبنا فسقى الغمام بغرّة العبّاس
عمُّ النبيّ وصنو والده الّذي ورث النبيّ بذاك دون الناس(٢)

<sup>(</sup>١) محمود سعيد ممدوح، رفع المنارة لتخريج أحاديث التوسّل والزيارة: ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، المبارك بن محمّد، أسد الغابة، ج ٣: ص ١١١؛ رفع المنارة لتخريج أحاديث التوسّل والزيارة: ص ٢٠.

وقد فَهِمَ حسّان بن ثابتٍ أنّ التوسّل بالعبّاس بن عبد المطّلب إنّما هو توسّلُ بذاته، بقرينة قوله: «بغرّة العبّاس»، وليس بدعائه كما يحاول البعض صرف الظاهر إلى ذلك، ويذهب إلى تقدير محذوفٍ في الحديث وهو (بدعائه)(۱)؛ لأنّ هنالك شبه إجماعٍ على أنّ الأصل في الكلام هو عدم التقدير، كما صرّح بذلك جمع كثيرُ من العلماء(۲). أضف إلى أنّ شارح هذا الكتاب - محمد بن صالح العثيمين \_ قد صرّح أيضًا بأنّ الأصل هو عدم التقدير (۳)، فيبقى اللفظ على ظاهره من دون تقديرٍ أو تأويلٍ. وبذلك لا بدّ من أخذ الكلام على ظاهره في هذا المورد، وهو أنّ توسّل الخليفة عمر بالعبّاس من أخذ الكلام على ظاهره في هذا المورد، وهو أنّ توسّل الخليفة عمر بالعبّاس من بنفس العبّاس \_ أي بذاته \_ لا بدعائه.

الثانية: أنّ التوسّل بعمّ النبيّ الأكرم الله أن أو بأهل بيت النبيّ المهلّ يحصل الثان هؤلاء هم أفضل الناس قاطبة، والأقرب إلى الله تعالى، فلا يجاريهم أحدً

<sup>(</sup>۱) انظر: المراغيّ، أحمد بن مصطفى، تفسير المراغيّ، ج ٦: ص ١١٠؛ محمدرشيد على رضا، تفسير المنار، ج ٦: ص ٣٠٠؛ السهسوانيّ الهنديّ، محمّد بشير بن محمّدٍ، صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ الدحلان: ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن علي، فتح الباري، ج ١: ص ٤٨٥؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٥: ص ٢١٨؛ الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ ج ١: ص ٣٤٤؛ الألبانيّ، محمّدٌ، دروسٌ صوتيّةٌ قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلاميّة: الدرس ٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص٥٠٠.

من المسلمين في الفضل والصلاح، وقد ذكر الكثير من العلماء \_ منهم الشوكانيّ وابن حجر وغيرهما \_ أنّه: «يستفاد من قصّة العباس استحباب الاستشفاع بأهل الخير والصلاح وأهل بيت النبوّة»(١). وقال الشربينيّ في (مغنى المحتاج): «وأن يستشفع بأهل الصلاح؛ لأنَّ دعاءهم أرجى للإجابة، لا سيّما أقارب النبيّ ﷺ"(٢). وممّا يؤيّد ذلك بصورةٍ جليّةٍ ما رواه أبو الحارث أسد بن سعيد بن كثير بن عفير \_ أملاه علينا \_ حدّثني أبي سعيد بن كثير حدّثني موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّدٍ، عن أبيه محمّد بن عليٌّ، عن أبيه على بن الحسين، عن جابر بن عبد الله قال: أصابتنا سنة الرمادة، فاستسقينا فلم نسق، ثمّ استسقينا فلم نسق، ثمّ استسقينا فلم نسق، فقال عمر: لأستسقين غدًا بمن يستسقني الله به، فقال الناس: بمن؟ بعليٌّ، بحسن، بحسينٍ، فلمّا أصبح غدا إلى منزل العبّاس فدقّ عليه، فقال: مَن، فقال: عمر، قال: ما حاجتك، قال: اخرج حتى نستسقى الله بك، قال: اقعد، فأرسل إلى بني هاشمٍ أن تطهّروا وألبسوا من صالح ثيابكم، فأتوه، فأخرج إليهم طيبًا فطيّبهم، ثمّ خرج وعلى أمامه بين يديه والحسن عن يمينه والحسين عن يساره وبنو هاشم خلف ظهره، فقال: يا عمر لا

<sup>(</sup>١) انظر: الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، نيل الأوطار، ج ٤: ص ٣٣؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٢: ص ٤٣٠؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٧: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الشربينيّ، محمّد بن أحمد، مغني المحتاج، ج١: ص ٣٢٣.

تخلط بنا غيرنا... فما برحنا حتى سحّت السماء علينا سحَّا، فما وصلنا إلى منازلنا إلّا خوضًا»(١).

فقول العبّاس بن عبد المطّلب للخليفة عمر «لا تخلط بنا غيرنا» إشارةً إلى أنّ أهل بيت النبوّة من بني هاشمٍ هم أفضل الناس وأقربهم إلى الله تعالى، فبهم تُنزِلُ السماء قطرها، وإلّا فإنّ الناس قبل حضور بني هاشمٍ قد استسقوا أكثر من مرّةٍ فلم يُسقَوا، كما صرّح بذٰلك الراوي في بداية لهذا الحديث.

الأمر الثاني: أن توسّل عمر بن الخطّاب بعم النبي وَاللّهُ العبّاس بن عبد المطّلب وَاللّهُ العبّاس الله الناس إلى أنّ التوسّل لا ينحصر بالنبي الأكرم واللّه الله يبدو بغيره من الناس من الصالحين والأتقياء وكلّ من له وجاهة عند الله تعالى؛ ولهذا قال النووي في أذكاره: «ويستحبّ إذا كان فيهم رجلٌ مشهورٌ بالصلاح أن يستسقوا به فيقولوا: اللهم إنّا نستسقي ونتشفع اليك بعبدك فلانٍ»(۱). وقد ذكر حديث استسقاء عمر بالعبّاس بعد هذا الكلام وكأنه مؤيّدٌ له، وممّا يؤيّد ذلك أيضًا ما روي عن معاوية أنّه استسقى بيزيد بن الأسود فقال: «اللهم إنّا نستسقي بخيرنا وأفضلنا...»(۱) وقد ذكر

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٢٦: ص ٣٦٢؛ الحلبيّ، عليّ بن برهان الدين، السيرة الحلبيّة، ج ٢: ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، الأذكار النوويّة: ص ١٧٦ مقدّمة باب الأذكار في الاستسقاء.

<sup>(</sup>٣) انظر: النووي، يحيى بن شرفٍ، المجموع، ج٥: ص ٦٥.

المرداويّ في كتاب (الإنصاف) تحت عنوان (فوائد): «يجوز التوسّل بالرجل الصالح على الصحيح من المذهب، وقيل يستحبّ (١). وقال المباركفوريّ في تحفته: «وثبت التوسّل بغيره بعد موته بإجماع الصحابة إجماعًا سكوتيًّا؛ لعدم إنكار أحد منهم... وعندي أنّه لا وجه لتخصيص جواز التوسّل بالنبيّ مَا الله الله والله الله الله والله الله والله وال

ومن خلال هذا الحديث يمكن أن نستنتج عدّة أمورٍ:

الثاني: أنّ التوسّل والاستسقاء بأهل بيت النبوّة حدث لأنّهم الأفضل على الإطلاق بين المسلمين، وما مخاطبة العبّاس إلّا لأنّه أكبر أهل البيت المهمّل سنًّا.

الثالث: أنّ استسقاء عمر بالعبّاس بن عبد المطّلب ليس إعراضًا عن النبيّ وَانّما هو لبيان أنّ التوسّل والاستسقاء ليس محصورًا بالنبيّ وَانّما هو لبيان أنّ التوسّل والاستسقاء ليس محصورًا بالنبيّ والنّما بل يجوز التوسّل والاستسقاء بالصالحين من الناس أيضًا.

الرابع: أنّ التوسّل والاستسقاء بالعبّاس إنّما كان بنفس العبّاس وذاته، وليس بدعائه كما يصوّرونه، وهو ما دلّت عليه الأقوال، وكذلك الشعر الّذي أنشده حسّان بن ثابتٍ.

<sup>(</sup>١) المرداوي، عليّ بن سليمان، الإنصاف، ج ٢: ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) المباركفوري، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذيّ، ج١٠: ص ٥٥.

وبذُلك يمكن القول إنّ هذا الحديث يدلّ على جواز التوسّل بأهل بيت النبيّ وبالصالحين من الناس.

الحديث الثاني: «عن ابن ماجة في سننه قال: ثنا فضيل بن مرزوقٍ، عن عطيّة، عن أبي سعيدٍ الخدريّ قال: قال رسول الله وَاللّهُ عَلَيْهُمْ: مَن خرج مِن بيته إلى الصلاة فقال: اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ السائلين عليك، وأسألك بحقّ ممشاي هذا، فإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا...»(١).

ورواه أحمد في مسنده مرفوعًا<sup>(۱)</sup> وابن أبي شيبة في (المصنّف)<sup>(۱)</sup> والطبرانيّ في (الدعاء)<sup>(۱)</sup>.

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد قيل بضعفه لضعف عطيّة العوفيّ<sup>(٥)</sup>، ولكن يمكن أن نقول بحسن حال عطيّة فقد «قيل ليحيى: كيف حديث عطية؟ قال:

<sup>(</sup>١) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٢٥٦ ح ٧٧٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٣: ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٧: ص ٢٩ ح ٣.

<sup>(</sup>٤) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، الدعاء: ص ١٤٩ ح ٤٢١.

<sup>(</sup>٥) انظر: النوويّ، يحيى بن شرفٍ، الأذكار النوويّة: ص ٣٠ ح ٨٠؛ الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٥٩ وقال: «وهو ضعيفٌ وقد وثّق».

صالحُّ"(۱). ووثقه العجليّ (۱)، وقد صحّح الترمذيّ حديثًا هو فيه (۱)، ووصفه الذهبيّ في (سير أعلام النبلاء) بالمحدّث الكوفيّ الفقيه (۱)، إضافةً إلى أنّ بعضًا من تناول الحديث قد وصفه بالحسن، فقد قال المنذريّ في (الترغيب): «رواه ابن ماجة بإسنادٍ فيه مقالٌ، وحسّنه شيخنا الحافظ أبو الحسن (۱)، ووصفه ابن حجرٍ في (نتائج الأفكار) بأنّه حديثُ حسنُ (۱)، وحسّنه العراقيّ في (تخريج أحاديث الأحياء) (۱)، ونقل البوصيريّ وابن ماجة عن ابن خزيمة تصحيح الحديث (۱)، وعليه فالحديث صحيحُ أو هو حسنُ بلا إشكالٍ ويمكن الاستدلال به.

وأمّا الدلالة: فإنّ النبيّ الأكرم وَاللَّهُمُ قد علّم الناس كيف يقول أحدهم إذا خرج من بيته إلى الصلاة، بأن يتوسّل بحقّ كلّ شخصٍ سأل

<sup>(</sup>١) ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ١: ص ٣٦٣ / ٢٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ١٤٠ / ١٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ٤: ص ٨٤ ح ٢٦٥٧.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٩: ص ٣٩٥ / ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) المنذري، عبد العظيم بن عبد القوي، الترغيب والترهيب، ج ٢: ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٦) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، نتائِج الأفكار، ج١: ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٧) العراقيّ، عبد الرحيم، تخريج أحاديث الإحياء، ج ١: ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٨) انظر: البوصيريّ، أحمد بن أبي بكرٍ، إتحاف الخيرة المهرة، ج ٢: ص ٣٢ ح ٩٧٩؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٢٥٦ ح ٧٧٨.

الله \_ تعالى \_ ودعاه، وأن يتوسّل بتلك الخطوات الّتي يسعى بها المؤمن إلى المساجد لأداء الفرائض.

وقد يقال: إنّ سؤال الله عَنَّلُ بخلقه لا يجوز؛ لأنّه لا حقّ للمخلوق على الخالق (١).

فنقول: إنّ الحقّ المفروض تارةً يحصل من السائل نفسه، كأن يفرضه بالقوّة والتسلّط أو بالغلبة والقهر أو بغيرهما من وسائل التسلّط، وأخرى يحصل الفرض من المسؤول نفسه، كأن يجعل المسؤول على نفسه حقوقًا للآخرين، وما نحن فيه إنّما هو من القسم الثاني، فإنّ الله عن قد فرض على نفسه حقوقًا لبعض الفئات كالمؤمنين، وهو ما صرّح به في كتابه الكريم، فقد قال تعالى: ﴿كُذُلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنْجِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿وَكَانَ عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (٢)، فنجاة المؤمنين ونصرهم من الحقوق الّتي ضمنها الله تعالى على نفسه، وقال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادعُونِي أَسْتَجِبْ صَمنها الله تعالى على نفسه، وقال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ السَائلين قد فرضه الله على نفسه، فعندما أتوسل إلى الله عن هؤلاء السائلين فهل أتيت بأمرِ على نفسه، فعندما أتوسل إلى الله عن الله على نفسه، فعندما أتوسل إلى الله عن الله عن السائلين فهل أتيت بأمرِ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن إبراهيم الفقيه، محمّد بن حسين، الكشف المبدي لتمويه أبي الحسن السبكيّ: ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس: ۱۰۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر: ٦٠.

غير جائز لا سمح الله؟! أو ارتكبت خطأً أو أتيت فعلًا منكرًا؟! وعندما أتوسّل إلى الله بحق أنبيائه ألا يكون توسّلي صحيحًا؟ وهو القائل في محكم آياته: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّى رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا كَذٰلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنجِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾(١)، فإذا قال المتوسّل: اللهم إنّي أتوسّل إليك بحقّ أنبيائك أو بحقّ نبيّك محمّدٍ مَثْلِيُّمْ ألا يصح هذا؟ أو عندما يقول الباري للّذين أطعموا الطعام على حبّه مسكينًا ويتيمًا وأسيرًا: ﴿فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَٰلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا \* وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ (٢)، ثمّ يقول لهم: ﴿إِنَّ هٰذا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴾ ( أفلا يصحّ أن أتوسّل إلى الله \_ تعالى \_ بِهُؤلاء الَّذين جزاهم جنَّةً وحريرًا، وشكر سعيهم؟! وأقول اللَّهم إني أسألك بحق هؤلاء الذين جزيتهم وشكرت سعيهم أن تفعل بي كذا وكذا ؟ فكلّ ما نعتقده هو أنّ العقل لا يمنع ما أجازه الله \_ تعالى \_ ورخّص به، فأيُّ مسلم هٰذا الَّذي يغلق أبوابًا قد فتحها الله عِن لخلاص عباده ونجاتهم، وأيُّ عاقل يدفع ويمنع رحمةً أُسدلت إليه؟! وعليه فالتوسّل بحقّ الأنبياء أو الأولياء أو المؤمنين جائزٌ ولا إشكال فيه.

(۱) سورة يونس: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان: ١١ و١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الإنسان: ٢٢.

## المورد الثالث: أقوال العلماء في التوسّل

إنّ النظر في كتب العلماء من مدرسة أهل السنّة والجماعة نجد أنّها زاخرةً ببحث التوسّل، وكذلك كلّ ما يتعلّق به من حكمٍ أو مصداقٍ أو غيرهما، بل إنّا لا نجد كتابًا قد خلا من تناول بحث التوسّل إلّا نادرًا، وما كان ذلك إلّا لأهمّيّة هذا الموضوع، وأنّ أصل التوسّل جائزٌ بإجماع العلماء، بل حتى السلفيّة من أتباع المؤلّف والشارح يقولون بالجواز. نعم، يختلفون عن باقي المسلمين بالسعة والكيفيّة \_ كما تقدّم ذكره \_ ولهذا سوف ننقل أقوال العلماء في هذا الموضوع لبيان الصحيح فيها من غيره:

ا\_ ابن الحاج المالكيّ (ت ٧٣٧ هـ) في كتاب (المدخل): «فالتوسّل به وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

2- قال العلّامة السبكيّ (ت ٥٥٦ ه) في (الشفاء): «اعلم أنّه يجوز ويحسن التوسّل والاستعانة والتشفّع بالنبيّ إلى ربّه سبحانه وتعالى، وجواز ذلك وحسنه من الأمور المعلومة لكلّ ذي دينٍ، المعروفة من فعل الأنبياء والمرسلين وسير السلف الصالحين والعلماء والعوامّ من المسلمين، ولم ينكر أحدٌ ذلك من أهل الأديان، ولا سمع به في زمنٍ من الأزمان»(٢).

<sup>(</sup>١) ابن الحاجّ، محمّد بن محمّد، المدخل، ج ١: ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) السبكيّ، علىّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٢٩٣ الباب الثامن.

" قال ابن مفلح (ت ٧٦٣ هـ) في (الفروع): "يجوز التوسّل بصالح، وقيل يستحبّ. قال أحمد في منسكه الّذي كتبه للمروزيّ (المروذيّ): إنّه يتوسّل بالنبيّ وَاللّهُ في دعائه، وجزم به في المستوعب وغيره. وقال السامريّ وصاحب التلخيص: لا بأس بالتوسّل في الاستسقاء بالشيوخ والعلماء المتّقين» (١٠).

1\_ نقل المرداويّ الدمشقيّ (ت ٥٨٥ هـ) في (الانصاف): «يجوز التوسّل بالرجل الصالح على الصحيح من المذهب وقيل يستحبّ... قال الإمام أحمد للمروذيّ: يتوسّل بالنبيّ وَاللَّهُمُ في دعائه وجزم به في (المستوعب) وغيره (٢٠٠٠).

٥ العلّامة القسطلانيّ (ت ٩٢٦ هـ) في (المواهب اللدنّيّة) قال: «وينبغي للزائر له ﷺ أي للنبيّ ﷺ أن يكثر من الدعاء والتضرّع والاستغاثة والتشفّع والتوسّل به، فجديرٌ بمن استشفع به أن يشفعه الله فيه»(٣).

7- نقل المحبيّ في (خلاصة الأثر) عن إبراهيم اللقانيّ المالكيّ (ت ١٠٤١ ه) صاحب كتاب (جوهرة التوحيد) قوله: «ليس للشدائد والغموم ممّا جرّبه المعتنون مثل التوسّل به المُسْتُّم، وممّا جُرِّب في ذٰلك قصيدتي الملقّبة بكشف الكروب بملاحات الحبيب والتوسّل بالمحبوب»(٤).

<sup>(</sup>١) ابن مفلحٍ، محمّد، الفروع، ج ٢: ص ١٢٦ و١٢٧.

<sup>(</sup>٢) المرداوي، على بن سليمان، الإنصاف، ج ٢: ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٣) القسطلانيّ، أحمد بن محمّدٍ، المواهب اللدنّيّة بالمنح المحمّديّة، ج ٤: ص٩٩٥ بحثُ في التوسّل.

<sup>(</sup>٤) المحبّيّ، محمد أمين بن فضل الله، خلاصة الأثر، ج ١: ص ٨.

٧- محمّد بن عبد الوهّاب (ت ١٢٠٦ هـ) وهو الظاهر من كلامه في نصّ رسالته لأهل القصيم، حيث يذهب إلى القول بالجواز، فقد قال: "إنّه بلغني أنّ رسالة سليمان بن سحيمٍ قد وصلت إليكم، وأنّه قبلها وصدّقها بعض المنتمين للعلم من جهتكم، والله يعلم أنّ الرجل افترى عليّ أمورًا لم أقلها، ولم يأتِ أكثرها على بالي: منها... وأنّي أكفّر من توسّل بالصالحين، وأنّي أكفّر البوصيريّ لقوله: يا أكرم الخلق»(١).

وهنالك الكثير من أقوال العلماء الذين ذهبوا إلى جواز التوسّل ومشروعيّته، وقد أعرضنا عن ذكرها مخافة الإطالة.

## المورد الرابع: نماذج من توسّل العلماء في مؤلّفاتهم

إنّ تصفّح كتب العلماء وفي مختلف موضوعاتها نجد الكثير منها مليئة بعبارات التوسّل إلى الله عن من قبلهم؛ لإتمام عملهم أو نجاتهم في الدنيا والآخرة، وما لهذا إلّا دليلٌ على مشروعيّة التوسّل، بل واستحبابه، ومن لهؤلاء العلماء:

١\_ الإمام الشافعيّ (ت ٢٠٤ هـ) صاحب المذهب المعروف وهو يقول في شعرٍ أنشده:

<sup>(</sup>۱) ابن عبد الوهّاب، محمّد، الرسائل الشخصيّة (مطبوعٌ ضمن "مؤلّفات الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب")، ج ۱: ص ۸؛ جمعٌ من علماء نجدٍ، الدرر السنيّة في الأجوبة النجديّة، ج ٢: ص ٢٠٠.

آل النبيّ ذريعتي وهم إليه وسيلتي أرجو بهم أعطى غدًا بيد اليمين صحيفتي (١)

1\_ قال ابن حبّان (ت ٣٥٤ ه) في كتابه (الثقات) في خاتمة ترجمته للإمام عليّ بن موسى الرضاع الشيّلان المات عليّ بن موسى الرضا بطوسٍ من شربةٍ سقاه إيّاها المأمون، فمات من ساعته... وقبره بسناباذ خارج النوقان مشهورٌ يزار بجنب قبر الرشيد، قد زرته مرارًا كثيرةً، وما حلّت بي شدّةٌ في وقت مقامي بطوسٍ فزرت عليّ بن موسى - صلواتٌ على جدّه وعليه - ودعوت الله إزالتها عني إلّا استجيب لي، وزالت عني تلك الشدّة، وهذا شيءٌ قد جرّبته مرارًا فوجدته كذلك»(٢).

٣\_ قال ابن كثيرٍ (ت ٧٧٤ ه) في (البداية والنهاية): «فالله يجعلها عبرةً للمسلمين ورحمةً للعالمين بمحمّدٍ وآله الطاهرين» (٣).

"\_ قال ابن الملقّن (ت ٨٠٤ ه) في (البدر المنير): «أسأل الله الكريم إتمامه مصونًا عاجلًا على أحسن الوجوه وأبركها وأعمّها وأنفعها وأدومها بمحمّدٍ وآله»(٤). وقال في موضع آخر: «جعل الله ذلك خالصًا لوجهه بمحمّدٍ وآله»(١).

<sup>(</sup>١) نقله: ابن حجر الهيتميّ، أحمد بن محمّد، الصواعق المحرقة، ج ٢: ص ٥٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ١٣: ص ٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) ابن الملقّن، عمر بن عليّ، البدر المنير في تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في الشرح الكبير، ج ١: ص ٣٤٤.

الفصل الثاني: التوسّل ..........ا

# ٥ قال ابن حجرِ العسقلانيّ (ت ٨٥٢ هـ) في ديوانه:

بجاهك أتقي فصل القضاء جنته يداي يا ربّ الحباء لنعلك وهو رأسٌ في السخاء لشيل منك جائزة الثناء إلى دار النعيم بلا شقاء وإن أقنط فمدحك لي رجائي (٢)

يا نبيّ الله يا خير البرايا وأرجويا كريم العفوعمّا فكعب الجود لا يرضى فداءً وسنَّ بمدحك ابن زهيرٍ كعبُّ فقيل يا أحمد بن عليِّ اذهب فإن أحزن فمدحك لي سروري وقال في قصيدةٍ أُخرى:

يا أحسن الناس وجهًا مشرقًا وقفا من خوفه جفنه الهامي لقد ذرفا(٣)

بباب جودك عبدٌ مذنبٌ كلفٌ بكم توسّل يرجو العفو عن زللٍ

7\_ قال العلّامة السيوطيّ (ت ٩١١ هـ): في (الإتقان): «وأسأل الله أن يعين على إكماله بمحمّدٍ وآله» (على أخلفاء): «وأسأل الله \_ تعالى \_

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج ٢: ص ١٨٥ ح ٣٦.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الديوان: ص ٢٦ و٧٧ القسم الأوّل / القصيدة السادسة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٦ القسم الأوّل / القصيدة الثالثة.

<sup>(</sup>٤) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الإِتقان في علوم القرآن، ج ٤: ص ٢٤٤.

أن يقبضنا إلى رحمته قبل وقوع فتنة المئة التاسعة بجاه محمّدٍ والسَّمُ وصحبه أجمعين آمين (١).

وقال في (الدرر المنتثرة): «علّقه مؤلّفه عفا الله عنه يوم السبت خامس رجبِ سنة ثمانين وثمانمئةٍ أحسن الله عقباها بمحمّدٍ وآله آمين»(١).

٧ قال شمس الدين الرمليّ الملقّب بالشافعيّ الصغير (ت ٩١٩ هـ) في كتابه
 (غاية البيان في شرح زيد بن رسلان): "والله أسأل ونبيّه أتوسّل أن يجعله
 [أي لهذا الكتاب] خالصًا لوجهه الكريم» (٣).

٨\_ قال ابن حجر الهيتميّ (ت ٩٧٣ هـ) في (تحفة الزوّار): "ختم الله لنا ولمن رأى في هذا الكتاب بالسعادة والخير، ورفعنا وإيّاهم في الجنّة إلى المقام الأسنى بجاه سيّد الأوّلين والآخرين)" (٤).

9\_ قال شهاب الدين أحمد المصريّ الحنفيّ (ت ١٠٦٩ هـ) في كتابه (عناية القاضي وكفاية الراضي): «اللّهمّ كما يسّرت لهذا الإتمام يسّر لنا حسن

<sup>(</sup>١) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، تاريخ الخلفاء: ص ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) السيوطيّ، عبد الرحمن بن أبي بكر، الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة: ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الرمليّ الأنصاريّ، محمّد بن أحمد، غاية البيان في شرح زبد ابن رسلان: ص ٢، مقدّمة الكتاب.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر الهيتميّ، أحمد بن محمّد، تحفة الزوّار إلى قبر المختار: ص ٢١٠ خاتمة الكتاب.

الاختتام بجاه نبيّك عليه أفضل الصلاة والسلام وعلى آله وصحبه الكرام»(١).

10- الزرقانيّ المالكيّ (ت ١١٢٢ هـ) في خاتمة شرحه للموطّإ قال: «وأسألك من فضلك متوسّلًا إليك بأشرف رسلك أن تجعله [أي شرح الموطّإ] خالصًا لوجهك»(٢).

١١\_ قال العلّامة العجلونيّ الشافعيّ (ت ١١٦٢ هـ) في (كشف الخفاء): «وضع الله عنا سيّئات أعمالنا بإفضاله الجاري وختمها بالصالحات بجاه محمّد الله سيّد السادات»(").

11\_ الحافظ الزبيديّ (ت ١٢٠٥ هـ) في (تاج العروس) قال: "وسألت الله أن لا يحرمنا ثواب التعب فيه، ولا يكلنا إلى أنفسنا فيما نعمله وننويه بمحمّدٍ وآله الكرام البررة»(٤).

<sup>(</sup>۱) الحنفيّ المصريّ، أحمد بن محمّدٍ، عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاويّ، ج٦: ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) الزرقانيّ المصريّ، محمّد بن عبد الباقي، شرح الموطّإ، ج ٤: ص ٥٦٠ أسماء النبيّ الليِّم.

<sup>(</sup>٣) العجلونيّ، إسماعيل بن محمّدٍ، كشف الخفاء، ج ٢: ص ٤١٩ الأحاديث الموضوعة.

<sup>(</sup>٤) الزبيديّ، محمّد بن محمّدٍ، تاج العروس، ج ٤٠: ص ٥٧٦ الخاتمة.

<sup>(</sup>٥) ابن عابدين، محمدأمين، حاشية ردّ المحتار، ج١: ص٤ المقدّمة.

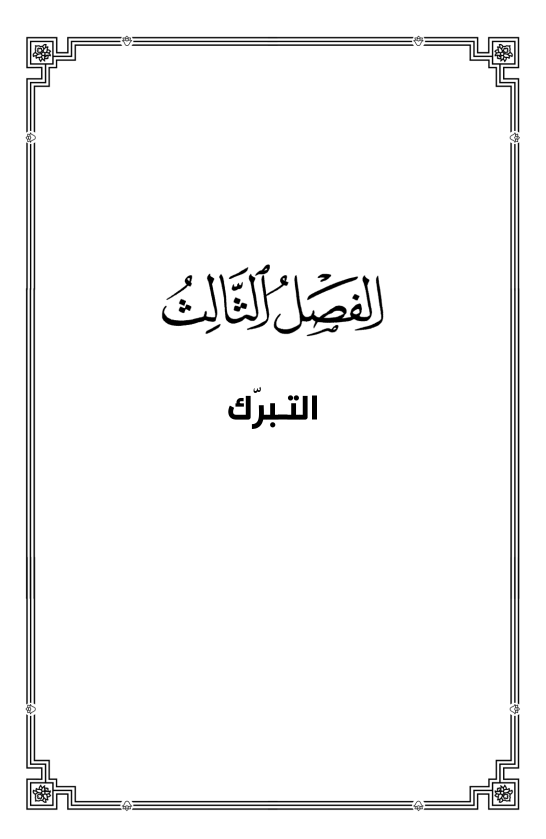
۱۱\_ قال الحسن بن إبراهيم أبو عليِّ الخلّال: «ما همّني أمرُ فقصدت قبر موسى بن جعفرٍ فتوسّلت به إلّا سهّل الله \_ تعالى \_ لي ما أحبّ)(١).

وهنالك الكثير من موارد توسّل العلماء في كتبهم، قد أعرضنا عن ذكرها خوف الإطالة، وما ذكرناه فيه الكفاية، وبذلك يتّضح أنّ التوسّل من الأمور الجائزة، بل والمستحبّة في الشرع الحنيف، سواءً كان التوسّل بالأحياء أو بالأموات، ولا فرق في ذلك؛ وعليه يصحّ التوسّل بذات النبي ومحقه وبجاهه أو بقبره المبارك، وأيضًا يجوز التوسّل بالصالحين أحياءً وأمواتًا، بل وبقبورهم؛ لأنّ التوسّل إنّما هو دعاءً خصوصًا إذا كان الدعاء في البقاع وبقبورهم؛ لأنّ التوسّل إنّما هو دعاءً خصوصًا إذا كان الدعاء في البقاع المطهّرة الّتي تضمّ الأجساد الطاهرة للأولياء والصالحين، فيكون الدعاء بقرب قبور هؤلاء أكثر بركةً وأسرع إجابةً \_ وهو ما أشرنا إليه سابقًا (٢) \_ وبذلك يكون التوسّل ممّا لا إشكال فيه ولا شبهة.

ومن هنا يمكن القول إنّ التوسّل إنّما هو مبدأٌ قرآنيٌّ، وقد أقرّته الشريعة المقدّسة، سواءٌ في أحاديث النبيّ الأكرم وَ اللهُ أَنهُم اللهُ والعلماء وسيرتهم الّتي التضح من خلالها أنّهم كانوا يتوسّلون إلى الله بأنبيائه والصالحين من المؤمنين، ولم يكن هذا العمل منكرًا كما يدّعيه الشارح ومن كان على منهجه.

<sup>(</sup>١) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، تاريخ بغداد، ج ١: ص ١٢٠؛ ابن الجوزيّ، عبد الرحمٰن بن عليّ، المنتظم، ج ٣: ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحث زيارة القبور (الدعاء عند القبور) الأوّل: الدعاء للداعي نفسه، السبب الثاني.



# التبرّك

عاش المجتمع الإسلاميّ بل الإنسانيّ منذ عصر النصّ وما قبله، وهو ينظر إلى بعض الشخصيّات الموجودة بينهم نظرة تفاؤلِ وشعور بأنّهم محلّ البركة والخير على لهذه المجتمعات، خصوصًا مَن كان أقرب للسماء ومنهجها، وهم الأنبياء والأولياء والصالحون، وقد تعاملوا معهم على أنّهم موردٌ من موارد الرحمة الإلهيّة الّتي أنزلها الله \_ تعالى \_ على لهذه الأمم، خصوصًا المسلمين الذين تعاملوا مع النبيّ وأهل بيته عَلَيْهَا ومع الصحابة الأجلّاء عِيسَعْهِم الَّذين اتَّبعوا الرسول ﷺ بإحسانٍ، وأحاطوهم بالتبجيل والاحترام والتقدير، وهم ينظرون إليهم على أنّهم محالٌ البركة في الأرض؛ ولذٰلك كانوا يتبرّكون بهم وبكلّ ما يتّصل بهم من آثار، وعلى لهذا سار المسلمون في زمن النبيّ الأكرم وما بعده من دون اعتراضٍ على هذا الفعل من أحدٍ، بل هو مورد قبول كلّ المذاهب الإسلاميّة إلّا ثلّةً قليلةً خارجةً عن لهذه المذاهب وادّعت لنفسها القيوميّة على المسلمين، وزعمت أنّ طريقها هو الطريق الصحيح، فخالفتهم جميعًا، بل وكفرتهم في الكثير من الموارد، ومن ضمنها التبرّك بالأنبياء والأولياء والصالحين وغير ذٰلك؛ ولهذا فإنّ بحثنا موضوع التبرّك عند مدرسة أهل السنّة ما هو لبيان الصحيح والمقبول من غيره.

قال محمّد بن صالحٍ العثيمين: «حتّى الصخرة الّتي في بيت المقدس، فلا

٢٧٢ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

يتبرّك بها، وكذا الحجر الأسود لا يتبرّك به ... فتقبيله عبادة محضة خلافًا للعامّة... حتى حجرة قبر النبي الميلم فلا يتمسّح بها تبرّكًا»(١).

## تعريف التبرتك

## أوّلًا: التبرّك في اللغة

وهو مأخوذٌ من البَرَكَةُ محرَّكَةً: بمعنى النَّماءِ والزِّيادَةِ.

وقال ابن منظورٍ في (لسان العرب): «البَرَكة النَّماء والزيادة، والتَّبْريك الدعاء للإنسان أو غيره بالبركة. يقال: بَرَّكْتُ عليه تَبْريكا، أي قلت له: بارك الله عليك. وبارك الله الشيء وبارك فيه وعليه وضع فيه البَرَكة. وطعام بَرِيك كأنّه مُباركُ. وقال الفَرّاءُ: البَرَكةُ: السَّعادَةُ، وبه فُسِّرَ قولُه تعالى: ﴿ رَحْمَةُ اللهِ وبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيتِ ﴾؛ لأَنّ مَنْ أَسْعَدَه الله \_ تعالى \_ بما أَسْعَدَ به النبيّ بَالله فقد نالَ السعادَة المبَاركة الدائِمَة »(۱).

وقال الراغب: «ولمّا كانَ الخَيرُ الإِلْهِيّ يَصْدُرُ من حيثُ لا يُحَسّ وعلى وجهٍ لا يُحْصَى ولا يُحْصَى ولا يُحْصَى ولا يُحْصَر قِيل لكُلِّ ما يُشاهَدُ منه زيادَةٌ غيرُ مَحْسَوسةٍ: هو مُبارَكُ وفيه بَرَكَةٌ، وإلى هذه الزّيَادَةِ أشِيرَ بما رُوى إِنّه لا يَنْقُصُ مالٌ من صَدَقَةٍ.

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) ابن منظورٍ، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج ١٠: ص ٣٩٥ مادّة (برك).

الفصل الثالث: التبرّك......الفصل الثالث: التبرّك.....

ويُقال: بارَكَ اللهُ لَكَ وفِيكَ وعَلَيك وبارَكَكَ أي: وضَع فيهِ البَرَكَةَ»(١).

قال الزبيديّ في (تاج العروس): «التَّبرِيكُ: الدُّعاءُ... للإنسان أَو غيرِه، يُقال: بَرَّكْتُ عليك. وطَعامُ بَرِيكُ كأَنّه مُبارَكُ فيهِ» (٢٠).

وقال الرازي في (مختار الصحاح): «والبَرَكة النماء والزيادة، والتَّبْرِيكُ الدعاء بالبركة، ويقال: بارك الله لك وفيك وعليك وباركك، ومنه قوله تعالى: ﴿أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّارِ﴾، وتَبَاركَ الله أي بارك مثل قاتل وتقاتل، إلّا أنّ فاعل يتعدّى وتفاعل لا يتعدّى، وتَبَركَ به تيمّن به»(٣).

### ثانيًا: التبرّك في الاصطلاح

لا يختلف المعنى الاصطلاحيّ للتبرّك عن المعنى اللغويّ، فالمراد بالتبرّك هو: طلب البركة، سواءً كانت دنيويّةً أم أُخرويّةً من الله (سبحانه وتعالى) بتوسّط بعض الوسائط الّي بارك الله فيها، كأسمائه تعالى، والقرآن، والنبيّ وأهل بيته المَهَالله، والأنبياء الآخرين، والأولياء والصالحين، بل وكلّ ما يرتبط بهم وبآثارهم، وقيل هو: «طلب

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهانيّ، الحسين بن محمّدٍ، مفردات غريب القرآن: ص ٤٤ مادّة (برك).

<sup>(</sup>٢) الزبيدي، محمّد بن محمّدٍ، تاج العروس، ج ١٣: ص ٥١٥ مادّة (برك).

<sup>(</sup>٣) الرازيّ، محمّد بن أبي بكرٍ، مختار الصحاح: ص ٣٤ مادّة (برك).

ثبوت الخير الإلهي في الشيء الله وما كان مختصًا من الله \_ سبحانه وتعالى \_ بعناياتٍ وكمالاتٍ ميّزته عن غيره.

## التبرُّك في الآيات القرآنيَّة

من الواضح أنّ كلمة التبرّك لم تُذكر في القرآن الكريم بلفظها الصريح، بل وردت بألفاظ مختلفة، في الكثير من الآيات القرآنية، وقد حاولنا ذكر بعض لهذه الألفاظ الواردة وهي: بارّك، باركنا، بورك، تَبارَك، بَرَكات، بَرَكات، مُبارَك، مبارّك، مباركا، وغيرها من الألفاظ الأخرى، وأمّا الآيات الّي ذكرت بعض لهذه الألفاظ فمنها:

١ قال تعالى: ﴿ قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمُ سَنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (٢).

٢\_ قال تعالى: ﴿ وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحٰقَ وَمِنْ ذُرِّيَتِهِمَا مُحْسِنُ وَظَالِمُ
 لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: الشوكانيّ، محمّد بن عليًّ، نيل الأوطار، ج ٢: ص ٢١٢؛ الراغب الأصفهانيّ، الحسين بن محمّدٍ، مفردات غريب القرآن: ص ٤٤؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٦: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة هودٍ: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات: ١١٣.

الفصل الثالث: التبرّك......

- ٣\_ قال تعالى: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارِّكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾(١).
- ٤\_ قال تعالى: ﴿ رَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ (١).

٥ قال تعالى: ﴿ الله نُورُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي رُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارِكَةٍ زَيْتُونِةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٣).

٦\_ قال تعالى: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْغَالَمِينَ ﴾(١).

### أدلة التبرك

#### الأوّل: القرآن الكريم

الآية الأولى: قال تعالى: ﴿ اذْهَبُوا بِقَمِيصِي هٰذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأْتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ \* وَلَمَّا فَصَلَتْ الْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي

<sup>(</sup>١) سورة مريم: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة هودِ: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران: ٩٦.

لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوْلا أَنْ تُفَنِّدُونِ \* قَالُوا تَاللهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ \* فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَارْتَدَّ بَصِيرًا قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُونَ ﴾ (١).

دلالة الآية: وهي من أوضح الآيات في مسألة التبرّك؛ لأنّ قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَارْتَدَّ بَصِيرًا ﴾ يدلّ على أنّ نبيّ الله يعقوب عَلَيكِ قد ارتدّ بصره بمجرّد أن ألقى البشير على وجهه ذٰلك القميص الّذي كان عند يوسف عَلَيكِ ﴿ أَي أَنّ ذٰلك القميص قد حقّق أثره فعاد بصر نبيّ الله يعقوب عَلَيكِ ﴿ إليه.

وقد امتثل الإخوة لأمر يوسف عَلَيْكَلِم، فجاءوا أباهم بقميص النبيّ يوسف عَلَيْكِلِم، المبارك وألقوه على وجهه، وكان الأب قد فقد بصره حزنًا على فراق ولده يوسف، فجعل الله ذلك القميص سببًا لارتداد بصر يعقوب عَلَيْكِلِم، وهذا ما يعتقده المسلمون، فهم يرون أنّ الله يقدر أن يردّ بصر يعقوب دون حاجة إلى إلقاء ذلك القميص على وجهه، ولكنّ لله حكمةً في جعل بعض الأشياء المباركة سببًا لتحقّق الغاية.

وقد قال السمرقنديّ في تفسيره: «ثمّ قال تعالى: ﴿اذْهَبُوا بِقَمِيصِي لَهٰذَا ﴾... كان القميص من الجنّة، وهو القميص الّذي ألبس جبريل لإبراهيم حين ألقي في النار، فبردت عليه النار، فصار عند إسحاق، ثمّ صار عند يعقوب،

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف: ۹۳ – ۹۹.

فجعله يعقوب في عوذة، وعلقه في عنق يوسف، فكان معه حين ألقي في الحبّ، ونزع عنه قميصه، فبشّره جبريل، وألبسه في الحبّ، وكان القميص معه، وقال الإخوته: ﴿ اذْهَبُوا بِقَمِيصِي هٰذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ أي: يعود إليه بصره، وذلك أنّه سأهم فقال: ما فعل أبي بعدي؟ قالوا: لمّا فارقه بنيامين، عمي من الحزن، قال: ﴿ اذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هٰذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا ﴾، كما كان أوّل مرّةٍ »(١).

وقال الثعلبيّ في تفسيره: «قال الضحّاك: كان ذلك القميص من نسج الجنّة، روى السدّيّ عن أبيه عن مجاهدٍ عن هذه الآية قال: كان يوسف أعلم بالله من أن يعلم أنّ قميصه يردّ على يعقوب بصره (١٦)، ولكنّ ذلك قميص إبراهيم الذي ألبسه الله في النار من حرير الجنّة، وكان كساه إسحاق، وكان إسحاق كساه يعقوب وكان يعقوب، أدرج القميص وجعله في قصبةٍ وعلّقه في عنق يوسف لمّا كان يخاف عليه من العين، ثمّ أمره جبرئيل عَلَيْ أن أرسل بقميصك، فإنّ فيه ريح الجنّة لا يقع على مبتلُّ ولا سقيمُ إلّا صحّ وعوفي» (٢).

<sup>(</sup>١) السمرقنديّ، نصر بن محمّدٍ، تفسير السمرقنديّ، ج ٢: ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) ولهذا الكلام غير تامِّ؛ لأنّ يوسف عَيُّ كان يعلم أنّ للقميص ذلك الأثر، وإلّا لما أرسله مع أخوته ليلقوه على وجه أبيهم عِيْم، أضف إلى أنّ القرآن قد صرّح عن لسان يوسف أنّه يأتي بصيرًا، ولهذا دليلٌ على معرفته بنتيجة لهذا الفعل.

<sup>(</sup>٣) الثعلبيّ، أحمد بن محمّدٍ، تفسير الثعلبيّ، ج ٥: ص ٢٥٤؛ الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، فتح القدير، ج ٣: ص ٣٦؛ القرطبيّ، محمّد بن أحمد، تفسير القرطبيّ، ج ٩: ص ٢٥٨.

وقال السيوطيّ: «وليس يقع شيءٌ من الجنّة على عاهةٍ من عاهات الدنيا إلّا أبرأها بإذن الله تعالى»(١).

وممّا تقدّم يظهر أنّ التبرّك بهذه الأشياء جائزٌ في أصل الشريعة، وإلّا للزم أن يردّ القرآن على مثل لهذه الأمور ويبطلها، فسكوته فيه دلالةٌ على الجواز.

الآية الثانية : قال تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمْ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلائِكَةُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢).

دلالة الآية: فقوله تعالى: ﴿ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ اللهُ وَلَا مُوسَى وَآلُ هَارُونَ ﴾ واضحُ أنّ في التابوت وفي ما ترك آل موسى وآل هارون أثرًا، حتى أنّ بني إسرائيل كانت تقدّمه في قتالها مع عدوّها وكانت تنتصر فيه، إذن في التابوت وفي ما ترك آل موسى وآل هارون بركة تؤهلهما لأن يكونا سببًا لتبرّك بني إسرائيل بهما.

قال الطبريّ في تفسيره لهذه الآية: «وهو التابوت الّذي كانت بنو إسرائيل إذا لقوا عدوًّا لهم قدّموه أمامهم، وزحفوا معه، فلا يقوم لهم

<sup>(</sup>١) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الدرّ المنثور، ج ٤: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٤٨.

معه عدوًّ، ولا يظهر عليهم أحدً ناوأهم، حتى ضيّعوا أمر الله، وكثر اختلافهم على أنبيائهم، فسلبهم الله إيّاه مرّةً بعد مرّةٍ، يردّه إليهم في كلّ ذلك، حتى سلبهم آخر مرّةٍ فلم يردّه عليهم، ولن يردّ إليهم آخر الأبد... حدّثنا أبو كريبٍ قال: حدّثنا جابر بن نوجٍ، عن إسماعيل، عن ابن أبي خالدٍ، عن أبي صالحٍ: ﴿أَن يَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّنَ رَبِّكُمْ وَعَصا موسى وعصا هارون، ولوحان من التوراة، والمنّ»(۱).

وبذٰلك يتضح أنّ القرآن الكريم لم يغفل عن بيان مسألة التبرّك، وأنّ ذكرها في آياته وعدم ردّها هو دليلٌ على المشروعيّة والجواز.

## الثانى: السنّة الشريفة

إنّ المتتبّع لكتب القوم \_ سواءً كانت الروائيّة أو غيرها \_ يجد أنّها مليئةٌ بموارد التبرّك الّتي إن دلّت فهي تدلّ على جواز التبرّك، بل إنّ التبرّك ببعض الأشياء لا يعدّ مخالفًا للشرع ولم يُنه عنه، كما ذكر ذٰلك الشارح، وهو ما سيتضح من خلال ما سنذكره من أدلّةٍ روائيّةٍ وغيرها؛ ولهذا فسوف نقوم بتقسيم هذا البحث إلى عدّة أقسام:

<sup>(</sup>١) ابن جريرٍ، محمّد، جامع البيان، ج ٢: ص ٨٢٠ \_ ٨٣١.

## القسم الأوَّل: التبرُّك بالنبيُّ الأكرم عَيْكِيُّمُ وآثاره

وسيتم بحث لهذا القسم في صورتين:

# الصورة الأولى: في حال حياته المُثَلِّمُ

إنّ الباحث في كتب علماء مدرسة أهل السنّة يجد أنّها مليئة بالأحاديث التي تصرّح بتبرّك الصحابة بكلّ ما يتعلّق بالنبيّ الأكرم وأليّ من آثارٍ في فترة حياته وبقائه بين ظهرانيهم، بل وبعد وفاته ووفادته على الله تعالى، وهو دليلً على أنّ التبرّك جائز، بل استفاد العلماء من هذه الأحاديث لتعدية الحكم إلى غير النبيّ وشيئم، وهو ما سيتضح لك من خلال ما سنذكره في هذه الصورة وفي غيرها، وقد قسمناها إلى عدّة أنواع:

# النوع الأوّل: التبرّك بثياب النبيّ عَلَيْهُمْ

الحديث الأول: «حدّثنا سعيد بن أبي مريم، حدّثنا أبو غسّان قال: حدّثني أبو حازم عن سهل بن سعدٍ قال: جاءت امرأة ولى النبي والمراة ببردة وقال سهل للقوم: أتدرون ما البردة؟ فقال القوم: هي شملة فقال سهل للقوم: أندرون ما البردة؟ فقال القوم: هي شملة منسوجة فيها حاشيتها \_ فقالت: يا رسول الله، أكسوك هذه. فأخذها النبي والمراب الله، أكسوك هذه. فأخذها عليه رجل من الصحابة فقال: يا رسول الله، ما أحسن هذه فاكسنيها، فقال: نعم. فلمّا قام النبي والمراب الله، ما أحسن حين رأيت النبي والمراب قالوا: ما أحسنت حين رأيت النبي والمراب قال: رجوت بركتها سألته إيّاها، وقد عرفت أنه لا يسأل شيئًا فيمنعه، فقال: رجوت بركتها حين لبسها النبي والمراب قالي أكفّن فيها».

الفصل الثالث: التبرّك.....الفصل الثالث: التبرّك....

رواه البخاريّ في صحيحه (۱ والبيهقيّ في (السنن الكبرى) والطبرانيّ في (المعجم الكبير) (۲)

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّة سند هذا الحديث لوجوده في صحيح البخاريّ.

وأمّا الدلالة: فقول الرجل: «رجوت بركتها حين لبسها النبيّ الميليّ لعيّ الكفّن فيها» واضحُ في أنّه أراد أن يتبرّك بها، وأن يحصل على آثارها في حياته وبعد وفاته، وهو ما صرّح به الرجل نفسه، ولم يعترض عليه أحدُ ممّن كان حاضرًا فيقول له إنّ التبرّك غير جائز، فسكوتهم دليل الإقرار على الجواز.

# النوع الثاني: التبرّك بماء وضوئه وللسُّمُّ

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ٧٨؛ ج ٧: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٣: ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٦: ص ١٤٣.

٢٨٠.....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ رواه البخاريّ (١) ومسلم في صحيحهما، والطبرانيّ في معجمه (٣).

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فيكفي في صحّة سند الحديث وروده في الصحيحين، بالإضافة إلى أنّ جميع طرقه صحيحةً.

وأمّا الدلالة: فقوله «فمن أصاب منه شيئًا تمسّح به، ومن لم يصب منه شيئًا أخذ من بلل يد صاحبه» واضحُ في أنّ الأصحاب كانوا يتبرّ كون بوضوء النبيّ الأكرم وَلَيْكُمْ، وفيه دلالة على جواز التبرّك، قال النوويّ معقبًا على حديث تسابق الصحابة على فضل وضوء النبيّ والتبرّك؛ «ففيه التبرّك بآثار الصالحين، واستعمال فضل طهورهم وطعامهم وشرابهم ولباسهم»(1).

وقال العينيّ في عمدته في بيان استنباط بعض الأحكام من لهذا الحديث: «الأوّل: فيه الدلالة الظاهرة على طهارة الماء المستعمل، إذا كان المراد أنّهم كانوا يأخذون ما سال من أعضائه، وإن كان المراد أنّهم كانوا يأخذون ما

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج١: ص ٩٩؛ ج٧: ص ٥٠.

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ١: ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٢: ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ٤: ص ٢١٩.

فضل من وضوئه في الإناء، فيكون المراد منه التبرك بذلك، والماء طاهرً فازداد طهارةً ببركة وضع النبيّ يده المباركة فيه. الثاني: فيه الدلالة على جواز التبرّك بآثار الصالحين»(١).

الحديث الثاني: «حدّثنا أبو الوليد قال: حدّثنا شعبة عن محمّد بن المنكدر قال: سمعت جابرًا يقول: جاء رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى وَانا مريضٌ لا أعقل، فتوضّأ وصبّ على من وضوئه فعقلت».

رواه البخاريّ (٢) ومسلم (٣) في صحيحهما، وأحمد في مسنده (٤)، والبيهقيّ (٥) الدارميّ (٦) في سننهما.

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فهو صحيحٌ لوجود الحديث في صحيحي البخاريّ ومسلمٍ.

<sup>(</sup>١) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج٣: ص ٧٥.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ١: ص ٥٧؛ ج ٧: ص ١١.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج٥: ص٦٠.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج٣: ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج١: ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٦) الداري، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الداري، ج١: ص١٨٧.

وأمّا الدلالة: فواضحةً في أنّ بركة وضوء النبيّ الأكرم والسّيّم قد أتت أثرها في شفاء جابرٍ من المرض حتى أصبح يعقل، ولهذا هو المقصود بالتبرّك، أي أنّه يحصل أثر الشيء في المتبرّك، ويشهد على ذلك ما رواه البخاريّ في صحيحه: «عن السائب بن يزيد يقول: ذهبت بي خالتي إلى النبيّ والسّيّر فقالت: يا رسول الله، إنّ ابن أختي وَجِعُ فمسح رأسي ودعا لي بالبركة، ثمّ توضّأ فشربت من وضوئه»(۱).

# النوع الثالث: التبرّك بشعر رأس النبيّ الأكرم والنسِّم

الحديث الأوّل: «حدّثنا محمّد بن رافع، حدثنا أبو النضر (يعني هاشم بن القاسم)، حدّثنا سليمان، عن ثابتٍ، عن أنسٍ قال: لقد رأيت رسول الله وَالْحَلَّقُ والحَلَّاق يحلقه، وأطاف به أصحابه، فما يريدون أن تقع شعرةً إلّا في يد رجلٍ».

رواه مسلم في صحيحه (۱)، وأحمد في مسنده (۳)، والبيهقي في (السنن الكبرى) (۱).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ۱: ص ٥٦؛ ج ٤: ص ١٦٣؛ ج ٧: ص ١٠ و٢٥١؛ النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٧: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٧: ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج٣: ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٧: ص ٦٨.

الفصل الثالث: التبرّك......الفصل الثالث: التبرّك.....

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فصحيحُ لوروده في (صحيح مسلمٍ)، وكذلك رجاله من رجال البخاري، فأمّا أبو النضر هاشم بن القاسم، فهو هاشم بن القاسم بن مسلمٍ الّذي يقال له قصيرُ الليثيّ التميميّ (١)، والخرسانيّ ثمّ البغداديّ الحافظ، ثقةُ ثبتُ (٢).

وأمّا الدلالة: فإنّ أخذ الصحابة شعر رأس النبيّ الأكرم وأليّ ليس لشيءٍ إلّا للتبرّك به وحصول الآثار الإيجابيّة منه، وإلّا لماذا هذا الحرص كلّه على الحصول على شعر الرسول والله النوويّ في (شرح صحيح مسلمٍ): «بيان ما كانت الصحابة عليه من التبرّك بآثاره \_ وتبرّكهم بإدخال يده الكريمة في الآنية، وتبرّكهم بشعره الكريم، وإكرامهم إيّاه إن يقع شيءٌ منه إلّا في يد رجلٍ»(٣).

وقال الشوكاني في (نيل الأوطار) عقب هذا الحديث: «فيه مشروعيّة التبرّك بشعر أهل الفضل وغيره»(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٩: ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج١: ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٥: ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، نيل الأوطار، ج ٥: ص ١٤٨؛ المباركفوريّ، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذيّ، ج ٣: ص ٥٦٣.

الحديث الثاني: «حدّثنا عبد الله حدّثني أبي، ثنا عبد الصمد بن عبد الوارث قال: ثنا أبان هو العطار قال: ثنا يحيى يعنى ابن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن محمّد بن عبد الله بن زيد أنّ أباه حدّثه أنّه: شهد النبيّ والله على المنحر ورجلًا من قريش وهو يقسّم أضاحي، فلم يصبه منها شيء ولا صاحبه، فحلق رسول الله والله والله والله والله والله والله والله والله والكتم يعنى شعره».

رواه أحمد في مسنده (۱)، والحاكم في (المستدرك) وقال: «لهذا حديثً صحيحً على شرط الشيخين ولم يخرجاه» (۱)، والبيهقيّ في (السنن الكبرى) (۳)، والهيثميّ في مجمعه قائلًا: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح» (۱).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فبالإضافة إلى تصحيحات العلماء المتقدّمة للحديث، فإنّ جلّ رجال الحديث من رجال الصحيحين. نعم، عبد الصمد بن عبد الوارث

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٤٧٥.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج١: ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ١٩.

وأبان العطّار هما من رجال مسلمٍ دون البخاريّ، وأمّا محمّد بن عبد الله بن زيدٍ فلم نجد له في الصحيحين حديثًا. نعم، هو من الثقات، فقد وتّقه العجليّ<sup>(۱)</sup>، وذكره ابن حبّان في (الثقات)<sup>(۱)</sup>، ولم يرد في حقّه طعنُّ.

وأمّا الدلالة: فمن الملاحظ أنّ النبيّ الأكرم وَاللّهِ على الحرص على إعطاء شعر رأسه عند الحلاقة للناس، إنّما أراد بذلك هو تبرّكهم بشعره الطاهر، وذلك قوله: «وقلّم أظفاره فأعطاه صاحبه» فيه دلالة على أنّه أراد بأظفار النبيّ وألله أن يتبرّك بها ذلك الشخص، وهو أيضًا ما يفهم من وصيّة عمر بن عبد العزيز حينما حضرته الوفاة، دعا بشعرٍ من شعر النبيّ وأظفارٍ من أظفاره وقال: «إذا متّ فخذوا الشعر والأظفار ثمّ اجعلوه في كفني (٣).

# النوع الرابع: التبرّك بما لامسته يد النبيّ وَاللَّهُ أُو بدنه

الحديث الأوّل: «قال أبو بكرٍ: حدّثنا أبو النضر هاشم بن القاسم، حدّثنا سليمان بن المغيرة، عن ثابتٍ، عن أنسٍ قال: كان النبيّ السلطية إذا صلى الغداة جاء خدم أهل المدينة بآنيتهم فيها الماء، فما يؤتى بإناءٍ إلّا غمس يده فيها، فربّما جاءوه في الغداة الباردة، فغمس يده فيها».

<sup>(</sup>١) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ٢: ص ٢٤٢ / ١٦١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٥: ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ٥: ص ٤٠٦؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٥: ص ١٤٣.

رواه مسلم في صحيحه (۱)، وأحمد في مسنده (۲)، والسيوطيّ في (الجامع الصغير)(7).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فبالإضافة إلى ورود الحديث في صحيح مسلمٍ فإنّ جميع رجال الحديث هم رجال الصحيحين، وكذلك طريق أحمد صحيحٌ ورجاله رجال الصحيحين، وبذلك يكون سند الحديث بطريقيه صحيحًا.

وأمّا الدلالة: فقول أنس: «جاء خدم أهل المدينة بآنيتهم فيها الماء، فما يؤتى بإناءٍ إلّا غمس يده فيها، فربما جاءوه في الغداة الباردة فغمس يده فيها، فيه دلالة واضحة على أنّ أهل المدينة إنّما يفعلون ذلك لأجل التبرّك بيده المباركة \_، وإلّا فما تفسير ذلك؟ وقد قال النوويّ في شرحه لصحيح مسلم: «بيان ما كانت الصحابة عليه من التبرّك بآثاره \_ وتبرّكهم بإدخال يده الكريمة في الآنية»(3).

الحديث الثاني: «حدّثنا ابن أبي عمر، حدّثنا سفيان عن يزيد بن يزيد بن

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٧: ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٣: ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الجامع الصغير، ج ٢: ص ٣٤١ ح ٦٧٣٦.

<sup>(</sup>٤) النووي، يحيي بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٥: ص ٨٢.

جابرٍ، عن عبد الرحمٰن بن أبي عمرة، عن جدّته كبشة قالت: دخل عليَّ رسول الله عَمْالِيُّمُ فشرب من قربةٍ معلّقةٍ قائمًا، فقمت إلى فيها فقطعته».

رواه الترمذيّ في (السنن): "وقال أبو عيسى: هذا حديثُ حسنُ صحيحُ غريبٌ، ويزيد بن جابرٍ، وهو أخو عبد الرحمٰن بن يزيد بن جابرٍ، وهو أقدم منه موتًا»(١).

ورواه في (الشمائل)<sup>(۲)</sup>، وابن ماجة في سننه<sup>(۱)</sup> والذهبيّ في (سير أعلام النبلاء)<sup>(۱)</sup>، وابن حجر في (الإصابة)<sup>(۱)</sup>.

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: لا إشكال في صحّة سند الحديث، ورجاله من الثقات، وجلّهم من رجال مسلمٍ.

وأمّا الدلالة: فمن المعلوم أنّ كبشة (كبيشة) بنت ثابت بن المنذر الأنصاريّة في قطعها لفم القربة إنّما أرادت منه التبرّك به؛ كونه قد لامس

<sup>(</sup>١) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذي، ج٣: ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الترمذي، محمّد بن عيسى، الشمائل المحمّديّة: ص ٢٤١ ح ٢١١.

<sup>(</sup>٣) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ١١٣٢ ح ٣٤٢٣.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٢: ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>٥) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٨: ص ٢٩٤ / ١١٦٦٧.

قال القرطبيّ في (المفهم) في تعليقه على استيهاب عمر بن عبد العزيز لكأسٍ قد شرب بها النبيّ الأكرم التيليّم: «واستيهابُ عمر بن عبد العزيز القدح من سهلٍ إنّما كان على جهة التّبُرك بآثار النبيّ التيليّم، ولم يزل ذلك دأب الصحابة والتابعين وأتباعهم، والفضلاء في كلّ عصرٍ، فكان أصحابه يتبرّكون بوضوئه، وشرابه، وبعرقه، ويستشفون بِجُبّته، ويتبرّكون بآثاره، ومواطنه، ويدعون، ويصلُّون عندها. وهذا كله عمد ويتبرّكون بآثاره، ومواطنه، ويدعون، ويصلُّون عندها. وهذا كله عمد بمقتضى الأمر بالتعزير والتعظيم، ونتيجة الحُبِّ الصحيح، رزقنا الله الحظّ الأكبر من تعظيمه ومحبَّته، وحشرنا في زمرته (١٠). ومن موارد تبرّك الأصحاب بالنبيّ الأكرم المُنَّ هو ما رواه البخاريّ في صحيحه: «عن عامرٍ قال: حدّثني جابرٌ أنّ أباه توفيّ عليه دينً، فأتيتُ النبيّ والله فقلت: إنّ أبي ترك عليه دينًا، وليس عندي إلّا ما يُخرجُ نخله، ولا يبلغ فقلت: إنّ أبي ترك عليه دينًا، وليس عندي إلّا ما يُخرجُ نخله، ولا يبلغ

<sup>(</sup>۱) النوويّ، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٣: ص ١٩٤؛ انظر: رياض الصالحين: ص٥٧٥ ح٧٦٤.

<sup>(</sup>٢) القرطبيّ، أحمد بن عمر، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلمٍ، ج٧: ص٢٧٦.

ما يُخرِجُ سنين ما عليه، فانطلق معي لكي لا يُفحش علي الغرماء، فمشى حول بيدرٍ من بيادر التمر، فدعا ثمّ آخر، ثمّ جلس عليه، فقال: انزعوه، فأوفاهم الذي لهم، وبقي مثل ما أعطاهم (١).

ودلالته واضحةً على أنّ بركة البيدر من التمر إنّما حصلت بفضل فعل النبيّ ومشيه حول البيدر ودعائه، وهو ما صرّح به جملةً من العلماء، فقد قال القارئ في عمدته: «ومطابقته للترجمة من حيث حصول البركة الزائدة بمشيه حول البيادر حتى بلغ ما أخرج نخله ما عليه، وفضل مثل ذلك، وهذه أيضًا من معجزاته، وفيه معجزة ظاهرة للنبيّ وظهور بركته»(٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٤: ص ١٧٢؛ ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٣: ص ٣٦٥؛ ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ٣: ص ٥٦٤؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١: ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج١١: ص ٢٤٦؛ ج ١٦: ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ٦: ص ١٢٧.

# النوع الخامس: التبرّك ببصاق النبيّ الأكرم والتبيّم

رواه الحاكم في مستدركه (١)، وقال: «لهذا حديثٌ صحيحٌ على شرط مسلمٍ ولم يخرجاه». والنسائيّ في (السنن الكبرى) و (خصائص أمير المؤمنين)(٢).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فهو صحيحٌ ورجاله رجال الصحيحين سوى عبد الصمد، فهو من رجال مسلمٍ، وأمّا والد إياس بن سلمة فهو سلمة بن عمرو بن الأكوع، وهو من الصحابة (٢).

وأمّا الدلالة: فقوله: «بصق رسول الله وَالله الله عليّ فبراً» يدلّ على أنّ بركة البصاق قد أتت أثرها في عيني أمير المؤمنين على بن أبي طالبٍ عَلَيْكُمْ،

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج٣: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج ٥: ص ٤٦ ح ٨١٥١؛ خصائص أمير المؤمنين: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج٣: ص١٢٠ / ٣٤٠١.

فبرأ من الرمد الذي كان في عينيه \_ وقد حصلت لهذه الحادثة في معركة خيبر مع اليهود \_ ثمّ سلّمه الراية الّتي فتح بها خيبر وحصنها.

الحديث الثاني: «حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن يعقوب، ثنا أحمد بن عبد الجبّار، ثنا يونس بن بكيرٍ، عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن يعلى بن مرّة، عن أبيه قال: سافرت مع رسول الله والله والله الله عن أبيه قال: سافرت مع رسول الله والته المرأة فقالت: إنّ ابني لهذا به لم منذ سبع سنين يأخذه كلّ

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٥: ص ٤٧؛ النووي، يحيي بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ٦: ص ١١٨.

يوم مرّتين. فقال رسول الله المُحْمَّةُ: ادنيه فأدنته منه فتفل في فيه، وقال: اخرج عدو الله أنا رسول الله. ثمّ قال لها رسول الله المُحْمَّةُ: إذا رجعنا فاعلمينا ما صنع. فلمّا رجع رسول الله المُحَمَّةُ استقبلته ومعها كبشان وإقطُ وسمنُ، فقال لي رسول الله المُحَمَّةُ: خذ هذا الكبش فاتّخذ منه ما أردت. فقالت: والّذي أكرمك ما رأينا به شيئًا منذ فارقتنا.

رواه الحاكم في مستدركه وقال: «لهذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه» (١) والطبرانيّ في معجمه (٢) وابن عساكر في تاريخه (٣).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ جميع رجاله من الثقات إلّا أحمد بن عبد الجبّار، فهو مختلفٌ فيه، ولكنّ الأظهر وثاقته؛ لأنّ ابن حبّان ذكره في (الثقات) (أ)، وصحّح الحاكم الكثير من الأحاديث على شرط الشيخين وهو في سندها (ونقل الهيثميّ في مجمعه قائلًا: «وثّقه الدارقطنيّ وأثنى عليه أبو كريبٍ (١)».

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوريّ، محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج٣: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٦: ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، على بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٤: ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤٥.

<sup>(</sup>٥) الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٦) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٢: ص ١٤٤.

وقال ابن عديِّ في (الكامل): «لا يعرف له حديثٌ منكرٌ رواه»(١).

وكذلك روى البخاري في صحيحه: «عن الزهريّ قال: أخبرني عروة بن الزبير عن المسوّر بن مخرمة، ومروان، يصدّق كلّ واحدٍ منهما حديث صاحبه قالا:... ثمّ إنّ عروة جعل يرمق أصحاب النبيّ وَاللّهُ عَنْهُم بعينه قال: فوالله ما تنخّم رسول الله وَالله عَامَةً إلّا وقعت في كفّ رجلٍ منهم، فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضّا كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلّم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدّون إليه النظر تعظيمًا له، فرجع

<sup>(</sup>١) ابن عديِّ، عبد الله، الكامل، ج ١: ص ١٩١ / ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ١١: ص ٧ ح ١٩٧٤٨.

عروة إلى أصحابه فقال: أي قوم، والله لقد وفدت على الملوك ووفدت على قيصر وكسرى والنجاشي، والله إن رأيت ملكًا قطّ يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمّدٍ محمّدًا، والله إن تنخّم نخامةً إلّا وقعت في كفّ رجلٍ منهم، فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضّأ كادوا يقتتلون على وضوئه»(١).

# النوع السادس: التبرّك بأماكن صلاة النبيّ والنبيّ والنبيّ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٣: ص ١٨؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٩: ص ٢١٩؛ الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ٥: ص ٣٣٦ ح ٩٧٢٠؛ الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٠: ص ١١؛ ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ح ٢١: ص ٢١٧.

النبي وَاللهُمُ فكبر فصففنا، فصلّ ركعتين ثمّ سلّم» واه البخاريّ في صحيحه (١)، والبيهقيّ (٢) والنسائيّ (٦) في سننهما، وابن خزيمة في صحيحه (١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد رواه البخاريّ في صحيحه أكثر من مرّةٍ، فتارةً يرويه عن سعيد بن عفيرٍ، وأخرى عن يحيى بن بكيرٍ، وهما من رجال الصحيحين، وإنّ جميع رجال السند هم من رجال الصحيحين، وبالتالي فسند الحديث صحيحٌ ويمكن الاحتجاج به.

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج١: ص ١٠٩؛ ج٦: ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٣: ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) النسائي، أحمد بن شعيبِ، السنن الكبرى، ج ١: ص ٢٨١ ح ٨٦٣.

<sup>(</sup>٤) ابن خزيمة، محمّد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، ج٣: ص٧٧.

<sup>(</sup>٥) ابن حجرِ، أحمد بن على، فتح الباري، ج١: ص ٤٣٦.

قال النووي في شرحه لصحيح مسلم: «وهذا فيه التبرّك بآثار النبيّ وأليتم وما مسه أو لبسه أو كان منه فيه سبب، وهذا نحو ما أجمعوا عليه وأطبق السلف والخلف عليه من التبرّك بالصلاة في مصلّى رسول الله والميلة في الروضة الكريمة، ودخول الغار الّذي دخله والميلة وغير ذلك. من هذا إعطاؤه والميلة أبا طلحة شعره ليقسمه بين الناس، وإعطاؤه والميلة حقوة لتكفّن فيه بنته وجعله الجريدتين على القبرين، وجمعت بنت ملحان فيه بنته وجعله الجريدتين على القبرين، وجمعت بنت ملحان عرقه والميلة وتمسّحوا بوضوئه والميلة ودلكوا وجوههم بنخامته والشيئة، وأشباه هذه كثيرة مشهورة في الصحيح، وكلّ ذلك واضح لا شكّ فيه»(١).

قال ابن بطّالٍ في شرحه لصحيح البخاريّ: «قال المهلّب: وفيه التبرّك بمصلّى الصالحين، ومساجد الفاضلين، وفيه: أنّه من دُعي من الصالحين إلى شيءٍ يتبرّك به منه، فله أن يجيب إذا أمن الفتنة من العجب»(٢).

# الصورة الثانية: بعد وفاة الرسول الأعظم مَلْيَصْمُ

لم تنقطع حالات التبرّك بما ينسب إلى الرسول الأعظم المُسَيَّمُ بعد وفاته، بل إنّ الصحابة وغيرهم كانوا يتبرّكون بآثاره المباركة، وكانوا يرجون حصول ما يتمنّون وما يطلبون؛ ولهذا سوف نبحث هذه الصورة في ضمن أنواع هي:

<sup>(</sup>١) النوويّ، يحيي بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٣: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) ابن بطّالٍ، على بن خلف، شرح صحيح البخاري، ج ٣: ص ٩١.

الفصل الثالث: التبرّك .....

# النوع الأوّل: التبرّك بثياب النبيّ وَالنَّهِ اللَّهِ الللَّهِي الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

الحديث الأوّل: «حدّثنا يحيى بن يحيى، أخبرنا خالد بن عبد الله، عن عبد الله، عن عبد الله مولى أسماء بنت أبي بكر، وكان خال ولد عطاءٍ قال:... فرجعت إلى أسماء فخبرتها، فقالت: هذه جبّة رسول الله وَلَمْ الله وَالْحَرجت إلى جبّة طيالسة كسروانيّة ها لبنة ديباج، وفرجيها مكفوفين (۱) بالديباج، فقالت: هذه كانت عند عائشة حتى قبضت، فلما قبضت قبضتها، وكان النبي وَالْمُ الله الله المرضى يستشفى بها».

رواه مسلم في صحيحه (۱)، والبيهقيّ في سننه الكبرى (۱)، والطبرانيّ في معجمه الكبير (۱).

<sup>(</sup>۱) «"وفرجيها مكفوفين" فهكذا وقع في جميع النسخ، وفرجيها مكفوفين وهما منصوبان بفعلٍ محذوفٍ، أي: ورأيت فرجيها مكفوفين. ومعنى المكفوف أنّه جعل لها كُفّةً بضمّ الكاف، وهو ما يكفّ به جوانبها ويعطف عليها، ويكون ذلك في الذيل وفي الفرجين وفي الكمّين، وفي هذا جواز لباس الجبّة ولباس ما له فرجان، وأنّه لا كراهة فيه» [النوويّ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٤، ص ١٤].

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلم، ج ٦: ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٢: ص ٤٢٣؛ ج ٣: ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٤: ص ٩٩.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: إضافةً إلى ورود الحديث في (صحيح مسلمٍ)، فإنّ جميع رجاله من رجال (صحيح البخاريّ) أيضًا سوى عبد الملك، وهو عبد الملك بن أبي سليمان، فهو من رجال مسلمٍ، وهو ثقةً (۱).

وأمّا الدلالة: فقوله: «فنحن نغسلها للمرضى يستشفى بها» واضح الدلالة في أن هذه الجبّة كانوا يتبرّكون بها، ويستخدمونها في شفاء المرضى والتبرّك بما لامس جسد النبيّ الأكرم والمرسّي على النبويّ في شرح صحيح مسلمٍ: «وفي هذا الحديث دليلٌ على استحباب التبرّك بآثار الصالحين وثيابهم، وفيه التبرّك بآثار الصالحين وبيان ما كانت الصحابة عليه من التبرّك بآثاره \_، وتبرّكهم بإدخال يده الكريمة في الآنية، وتبرّكهم بشعره الكريم، وإكرامهم إيّاه إن يقع شيء منه إلّا في يد رجلٍ» (٢).

# النوع الثاني: التبرّك بشعر رأس النبيّ الأكرم صَلِيلَةً

الحديث الأوّل: «حدّثنا مالك بن إسماعيل قال: حدّثنا إسرائيل، عن عاصم، عن ابن سيرين قال: قلت لعبيدة: عندنا من شعر النبيّ والموضية أصبناه من قبل أنسٍ أو من قبل أهل أنسٍ، فقال: لأن تكون عندي شعرة منه أحبّ إلىّ من الدنيا وما فيها».

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حنبلٍ، أحمد، العلل، ج ١: ص ٤١٠ / ٨٥٧؛ الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ١: ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٥: ص ٨٨.

الفصل الثالث: التبرّك.....الفصل الثالث: التبرّك....

رواه البخاريّ في صحيحه(١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فيكفي في صحّته وجوده في (صحيح البخاريّ) وأنّ رجاله رجال الصحيحين.

وأمّا الدلالة: فقوله: «لأن تكون عندي شعرةً منه أحبّ إليّ من الدنيا وما فيها» واضحُ في أنّ شعرةً من شعر النبيّ الأكرم والله أحبّ لعبيدة من الدنيا وما فيها، وما هذا إلّا لما تحمله هذه الشعرة من البركة والآثار الّتي يطلبها من كانت عنده خصوصًا بعد رحيل النبيّ الأكرم والله عن هذه الدنيا.

الحديث الثاني: «حدّثنا قتيبة بن سعيدٍ، حدثنا محمّد بن عبد الله الأنصاريّ، قال: حدّثني أبي، عن ثمامة، عن أنسٍ: أنّ أمّ سليمٍ كانت تبسط للنبيّ وَاللهُ نطعًا فيقيل عندها على ذلك النطع، قال: فإذا نام النبيّ والنبيّ وا

رواه البخاريّ (٢) ومسلمُّ (١) في صحيحهما.

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج١: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج ٧: ص ١٤٠.

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ ورود الحديث في الصحيحين كافٍ في اعتبار السند والحكم بصحّته.

وأمّا الدلالة: فإنّ جمع أمّ سليمٍ عرق النبيّ الأكرم الله وشعره في قارورةٍ إنّما هو للتبرك به، وقد أوصى أنس بن مالكٍ أن يجعل في حنوطه لينال من بركة ما انفصل من بدن النبيّ الله أله أثر تلك البركة بعد وفاته ونزوله في القبر، بل هذا خالد بن الوليد وهو يتبرّك بشعر النبيّ الأكرم الله أثر عيث قال سعيد بن منصورٍ: «حدّثنا هشيم، حدّثنا عبد الحميد بن جعفرٍ، عن أبيه، أنّ خالد بن الوليد فقد قلنسوته يوم اليرموك، فقال: اطلبوها، فلم يجدوها، فلم يزل حتى وجدوها، فإذا هي خلفه، فسئل عن ذلك فقال: اعتمر النبي المله فابتدر الناس شعره فسبقتهم إلى ناصيته فجعلتها في هذه القلنسوة، فلم أشهد قتالًا وهي معي فسبقتهم إلى ناصيته فجعلتها في هذه القلنسوة، فلم أشهد قتالًا وهي معي إلّا تبين لي النصر»(٢). وهو صحيح وجميع رجاله رجال الصحيحين.

(١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج٧: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ١: ص ٢٨٤؛ الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى، ج ١٣: ص ١٣٩ ح ٧١٨٣ «عن سريح بن يونس أبي الحارث» مع اختلافٍ يسيرٍ في ألفاظه.

# النوع الثالث: التبرّك بما لامسته يد النبيّ التبرّ أو بدنه

الحديث الأوّل: «حدّثنا عبد الله حدّثني أبي، ثنا أبو سعيدٍ، مولى بني هاشمٍ، ثنا ذيّال بن عتبة بن حنظلة قال: سمعت حنظلة بن جذيمٍ جدّي أنّ جدّه حنيفة قال لجنيمٍ: اجمع لي بنيّ فإنّي أريد أن أوصي. فجمعهم فقال: إنّ أول ما أوصي أنّ ليتيمي هذا الّذي في حجري مئةً من الإبل الّتي كنا نسمّيها في الجاهليّة المطيّبة... قال حنظلة: فدنا بي إلى النبيّ وَاللَّهُ فقال: إنّ لي بنين ذوي لحّى ودون ذلك، وإنّ ذا أصغرهم، فادع الله له. فمسح رأسه وقال: بارك الله فيك أو بورك فيه. قال ذيّال: فلقد رأيت حنظلة يؤتى بالإنسان الوارم وجهه أو البهيمة الوارمة الضرع، فيتفل على يديه ويقول: بسم الله، ويضع يده على رأسه ويقول على موضع كفّ رسول الله والله والورم».

رواه أحمد في مسنده (۱)، والهيثميّ في (مجمع الزوائد) وقال: «رواه أحمد ورجاله ثقاتُ (۲)، والبخاريّ في (التاريخ الكبير) (۱)، والطبرانيّ في (المعجم الكبير) (۱)، وابن حجرٍ في (الإصابة) (۱).

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٥: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، علي بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٢١٠؛ ج ٩: ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج٣: ص ٣٧، ح ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٤: ص ٦؛ المعجم الأوسط، ج ٣: ص ١٩١.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّة سند الحديث لوثاقة كلّ رجاله. نعم، وقع الاختلاف في أسماء بعضهم كما في ذيّال، فقد قال البخاريّ في (الأدب المفرد)<sup>(7)</sup> و(التاريخ الكبير)<sup>(7)</sup>: «ذيّال بن عبيد بن حنظلة وليس ابن عتبة كما في الحديث». وأمّا حنظلة فإنّ ابن حجرٍ في (الإصابة) أسماه بحنظلة بن حنيم بن حنيفة أوليس (ابن جذيم)، بينما ذكر البخاريّ في (التاريخ الكبير)<sup>(0)</sup> وابن حبّان في (الثقات)<sup>(1)</sup> أنّه حنظلة بن حنيفة بن حذيم؛ وهذا الاختلاف لا يضرّ بالسند؛ لأنّ جميع هذه الأسماء هي لرجلٍ واحدٍ، إضافة إلى أنّه من الصحابة الثقات.

وأمّا الدلالة: فهي واضحةً في أنّ كلّ البركة الّتي عند حنظلة إنّما كانت بسبب مسح رسول الله ومنطقة على رأسه، فحنظلة يمسح على رأسه الّذي لامسه كفّ النبيّ الأكرم ومنطقة قبل أن يضعه على مكان الورم، فإذا وضعه على مكان الورم

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٢: ص ١١٦ / ١٨٦٠.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، الأدب المفرد: ص ١٧٧ ح ٨٤٢.

<sup>(</sup>٣) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير ج٣: ص ٢٦١ / ٨٩٩.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٢: ص ١١٥ / ١٨٦٠.

<sup>(</sup>٥) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل،التاريخ الكبير، ج ٣: ص ٣٧ / ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٣: ص٩٢.

وعليه فهذا الحديث يدلّ على التبرّك ويمكن الاستناد إليه في إثبات المطلوب.

النوع الرابع: التبرّك بأماكن صلاة النبيّ والأماكن الّي يتردّد فيها الحديث الأوّل: «حدّثنا محمودٌ، حدّثنا عبيد الله، عن إسرائيل، عن طارق بن عبد الرحمٰن قال: انطلقت حاجًا فمررت بقومٍ يصلّون، قلت: ما

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٤٣ / ٩.

<sup>(</sup>٢) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليّ، مسند أبي يعلى، ج ٦: ص ٢١١ ح ٣٤٩١؛ الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٩: ص ٣٢٥ وقال: «رواه أبو يعلى، ورجاله رجال الصحيح غير عبد الله بن أبي بكرٍ المقدميّ، وهو ثقةٌ».

هذا المسجد؟ قالوا هذه الشجرة حيث بايع رسول الله المسجد؟ قالوا هذه الشجرة عيث بايع رسول الله المستب فأخبرته، فقال سعيد: حدّثني أبي أنّه كان فيمن بايع رسول الله المستب الشجرة».

رواه البخاريّ في صحيحه (١)، والطبرانيّ في (الكبير)(١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فصحيح، وجميع رجاله رجال الصحيحين \_ فمحمود هو محمود بن غيلان، وأمّا عبيد الله فهو عبيد الله بن موسى، وأمّا إسرائيل فهو إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق السبيعيّ \_ ويمكن الاحتجاج به.

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج٥: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٠: ص ٣٤٧.

ظلّها. قال: هل غير ذلك؟ قلت: لا ما أنزلني إلّا ذلك. قال عبد الله بن عمر: قال رسول الله عن الله عن الأخشبين من منى ونفخ بيده نحو المشرق، فإنّ هنالك واديًا يقال له السرر به سرحة سرّ تحتها سبعون نبيًا»(١).

ولهذا قال الزرقانيّ في شرحه تعليقًا على هذا الحديث: «قال ابن حبيبٍ: فهو من السرور أي تنبّؤوا تحتها واحدًا بعد واحدٍ، فسروا بذٰلك، وبه أقول وفيه التبرّك بمواضع النبيّين» (٢). والأكثر من ذٰلك فإنّ النبيّ الله أسرات أمر أصحابه أن يشربوا من بئر الناقة. قال الخطّاب الراعنيّ: «أمره \_ أن يستقوا من بئر الناقة دليلٌ على التبرّك بآثار الأنبياء والصالحين، وإن تقادمت أعصارهم وخفيت آثارهم» (٣).

# النوع الخامس: التبرّك بقبر النبيّ الأكرم وَاللَّهُمْ

الحديث الأوّل: «قال أبو أحمد الحاكم: نا ابن الفيض، نا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن سليمان بن بلاد بن أبي الدرداء: حدّثني أبي، عن أبيه

<sup>(</sup>۱) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٢: ص ١٣٨؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٥: ص ١٣٩؛ النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج ٥: ص ١٣٩؛ السنن الكبرى، ج ٢: ص ١٣٨ ح ٢: ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) الزرقاني، محمّد بن عبد الباقي، شرح على موطّإ الإمام مالكِ، ج ٢: ص ٦٠١ ح ٩٦٦.

<sup>(</sup>٣) الحطّاب الرعينيّ، محمّد بن محمّدٍ، مواهب الجليل، ج ١: ص ٦٨؛ القرطبيّ، محمّد بن أحمد، تفسير القرطبيّ، ج ١٠: ص ٤٧.

سليمان، عن أمّ الدرداء، عن أبي الدرداء قال: لمّا دخل عمر الشام سأله بلالً أن يقرّه به ففعل ونزل داريّا. ثمّ إنّه رأى النبيّ وهو يقول له: ما هذه الجفوة يا بلال؟ أما آن لك أن تزورني؟! فانتبه حزينًا وركب راحلته وقصد المدينة، فأتى قبر النبيّ والله عليه، فأقبل الحسن والحسين فضمّهما وقبّلهما».

رواه الذهبيّ في تاريخه وقال: «إسناده جيّدٌ ما فيه ضعيفٌ»(۱)، وابن عساكر في تاريخه(۲).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: «يعلم من قول الذهبيّ المتقدّم في خصوص هذا الحديث: «إسناده جيّدٌ ما فيه ضعيفٌ» أنّ كلّ رجال السند ثقاتٌ، ولكن بعد البحث والتحقيق اتّضح أنّ جميعهم ثقاتٌ، بل بعضهم من رجال الصحيحين سوى إبراهيم بن محمّدٍ وجدّه سليمان بن بلالٍ، فهما لم يذكرا بمدج ولا قدج، فيكونا مجهولي الحال، ولكن مع ذلك يمكن القول بحسن حالهما، إذ صرّح ابن حبّان بأنّ مَن لم يُعلم بجرج فهو عدلٌ (٦)؛ وعليه يمكن القول بأنّهما عدولٌ، ومعه يصحّح الحديث، وبالتالي يصحّ الاستدلال به.

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١٧: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج٧: ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ١: ص ١٣.

وأما الدلالة: فقوله «ويمرّغ وجهه عليه» أي أنّ بلالًا الحبشيّ مؤذّن الرسول السول السول السول السيقة الرسول السيقة الرسول السيقة السول الشيقة المسول الشريف فزاره وبكى عنده، ثمّ أخذ يمرّغ وجهه على ذلك القبر الشريف للتبرّك به، وفعل الصحابيّ الجليل بلالٍ الحبشيّ هذا فيه دلالةً على جواز التبرّك بقبر النبيّ محمّدٍ الشيقة، أضف إلى ذلك أنّ تمريغ الوجه لم ينحصر بالقبر الشريف، بل بكلّ ما استعمله النبيّ الأكرم الشيقة، ويؤيّد ذلك ما نقله ابن فرحون قال: «أخبرني جمال الدين عبد الله بن محمّد بن عليّ بن أحمد بن ابن فرحون قال: «أخبرني جمال الدين عبد الله بن محمّد بن عليّ بن أحمد بن مانٍ وسبعين وسبعمئةٍ قال: رحلنا مع شيخنا تاج الدين الفاكهانيّ إلى دمشق، فقصد زيارة نعل سيّدنا رسول الله والشيقة التي بدار الحديث الأشرفية بدمشق، وكنت معه، فلمّا رأى النعل المكرّمة حسر عن رأسه، وجعل يقبّله ويمرّغ وجهه عليه، ودموعه تسيل وأنشد:

فلو قيل للمجنون: ليلى ووصلها تريد، أمّ الدنيا وما في طواياها لقال: غبارٌ من تراب نعالها أحبّ إلى نفسي وأشفى لبلواها (۱) وقد يتعدّى إلى غير قبر النبيّ المنتيّ ، فقد قال الرافعيّ (ت ٦٢٣ هـ) وهو شيخ المذهب الشافعيّ \_ في كتابه (التدوين في أخبار قزوين) عند ذكر مقابر قزوين ومزاراتها: «فأعظم المقابر المقبرة التي يتّصل أحد أطرافها بالمارستان...

<sup>(</sup>١) ابن فرحون، إبراهيم بن عليّ، الديباج المذهّب في معرفة أعيان علماء المذهب: ص ١٠٨.

وفي الطريق المتصل بطريق أرادق قبر واحدٍ من الصحابة في هذه المقبرة المشهد المعروف بابنٍ لعليّ بن موسى الرضاع المسلم وكان قد مات في الصغر، وفيه قبر جماعةٍ من العلويّة والشيعة... وبقعة تدعى قبور الشهداء يستجاب عندها الدعاء، منها مقبرة طريق دستجرد، وتدعى كوهك، وفيها مسجدً على رأس تلِّ يُتبرّك به، ويُصلّى فيه لغرض الحاجات واستنجاح الطلبات... وفي الرستاق مواضع يُتبرّك بها، منها مسجد بالجرندق فيه قبر بعض الصحابة كما يقال، وقبور عظيمة عند در بند اشنستان، ذكر غير واحدٍ ممّن زارها أنّ الدعاء عندها مستجاب، وأنّ الزائر إذا أتاها أخذته هيبة عظيمة عندها، وبطزرك من ناحية الرامند مشهد مشهور يتبرّك به» (۱).

وقد نقل ابن العديم في (تاريخ حلب) عن الحاكم أبي عبد الله بن عبد الله الخافظ في (تاريخ نيسابور) أنّه قال: «أبو عبد الله المطوعيّ النيسابوريّ صاحب الصومعة والمسجد اللذين يتبرّك بهما»(٢).

وعلى هذا فالتبرّك بالقبور واستلامها أمرٌ ظاهرٌ في كلّ الأزمان عند المسلمين، وليس فيه بأسٌ، وكذلك ما نقله السمهوديّ في (الوفاء): «قال صالح بن عبد الحليم: سمعت أبا محمّدٍ عبد السلام بن يزيد الصنهاجيّ

<sup>(</sup>١) الرافعيّ القزوينيّ، عبد الكريم بن محمّدٍ، التدوين في أخبار قزوين، ج١: ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، عمر بن أحمد، بغية الطلب في تاريخ حلب، ج٣: ص ١٨٨.

يقول: سألت أحمد بن يكوت عن تراب المقابر الذي كان الناس يحملونه للتبرّك هل يجوز أو يمنع? فقال: هو جائزٌ، وما زال الناس يتبرّكون بقبور العلماء والشهداء والصالحين، وكان الناس يحملون تراب قبر سيّدنا حمزة بن عبد المطّلب ويشئف في القديم من الزمان. قال ابن فرحون عقبة: والناس اليوم يأخذون من تربةٍ قريبةٍ من مشهد سيّدنا حمزة، ويعملون منها خرزًا يشبه السبح، واستدلّ ابن فرحون بذلك على جواز نقل تراب المدينة، وقد علمت ممّا تقدّم أنّ نقل تربة حمزة ويشئف إنّما هو للتداوي»(۱).

وقال القاضي عياضً المالكيّ في (الشفا): وجديرٌ بمواطن عمّرت بالوحي والتنزيل، وتردد بها جبرئيل وميكائيل، وعرجت منها الملائكة والروح، وضجّت عرصاتها بالتقديس والتسبيح، واشتملت تربتها على جسد سيّد البشر، وانتشر عنها من دين الله وسنّة نبيّه ما انتشر، مدارس وآياتُ ومساجد وصلواتٌ، ومشاهد الفضائل والخيرات، ومعاهد البراهين والمعجزات، ومناسك الدين، ومشاعر المسلمين، ومواقف سيّد المرسلين، ومتبوّا خاتم النبيّين، حيث انفجرت النبوّة، وأين فاض عبابها، ومواطن مهبط الرسالة، وأوّل أرضٍ مسّ جلد المصطفى ترابها؛ أن تعظم عرصاتها، وتنسّم نفحاتها، وتقبّل ربوعها وجدرانها» (۲).

<sup>(</sup>١) السمهوديّ، عليّ بن عبد الله، وفاء الوفاء، ج ١: ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) القاضي عياض، أبو الفضل ابن موسى، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج ٢: ص ٥٩. وقد ورد في بعض نسخ الشفا (جداراتها) بدل (جدرانها).

رواه أحمد في مسنده (۱)، والحاكم في مستدركه قائلًا: «هذا حديثُ صحيح الإسناد ولم يخرجاه» (۲).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فبالإضافة لما ذكره الحاكم في مستدركه فإنّ بعض رجاله من الثقات. نعم، كثير بن زيدٍ وداود بن أبي صالحٍ لم يوثّقا، فالأوّل قال فيه أحمد: «ما أرى به بأسًا»(٣). وقال الحاكم: «كثير بن زيدٍ لا نعرفه إلّا بالصدق»(٤). وأمّا الثاني فقد قال عنه الهيثميّ في مجمعه: «روى عنه كثير بن

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٥: ص ٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٤: ص ٥١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أحمد، العلل، ج ٢: ص ٣١٨ / ٢٤٠٦.

<sup>(</sup>٤) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٢١٧.

زيدٍ كما في المسند ولم يضعّفه أحدً "(). وقال في موضعٍ آخر: "وثّقه أحمد وغيره، وضعّفه النسائيّ وغيره "().

أقول: من الملاحظ أنّ رواية التضعيف الّتي ذكرها النسائيّ إنّما هي جرحٌ غير مفسّرٍ، وقد ثبت أنّ الجرح غير المفسّر لا يقبل، خصوصًا إذا ثبتت وثاقة الشخص فالتضعيف لا يعارض التوثيق (٣)، فيقدّم التوثيق ويحتجّ بروايته.

وأمّا الدلالة: فقوله: «رجلًا واضعًا وجهه على القبر» فالرجل هذا هو أبو أيّوب الأنصاريّ، وكان في فعله هذا يدلّ على أنّه أراد أن يتبرّك بالقبر الشريف للرسول الأكرم ويتشرّف بذلك العبق الذي يستنشق من أديم الأرض الّتي ضمّت ذلك الجسد المطهّر؛ ولهذا قال الذهبيّ: «فإنّ الصحابة قد عاينوه حيًّا، وتملّوا به، وقبّلوا يده، وكادوا يقتتلون على وضوئه، واقتسموا شعره المطهّر يوم الحجّ الأكبر، وكان إذا تنخّتم لا تكاد نخامته تقع إلّا في يد رجل فيدلك بها وجهه، وخن

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٥: ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ١: ص ١٦٩؛ النوويّ، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ١٠: ص ١٨١؛ الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٢: ص ٣١٩.

فلمّا لم يصح لنا مثل هذا النصيب الأوفر ترامينا على قبره بالالتزام والتبجيل والاستلام والتقبيل»(١).

ولم ينحصر التبرّك بقبر النبيّ الأكرم وَاللَّهُمُ ، بل حتى بقبور الصالحين، فقد قال السخاويّ في (التحفة اللطيفة) في ذكر حمزة بن عبد المطّلب: «فهو يزار ويتبرّك به وبمحلّه ويشّعُنه»(٢).

# النوع السادس: التبرّك بمنبره النسم ومواضع حوافر دابته

الحديث الأوّل: «وكيعٌ عن أبي مودودٍ، عن نافعٍ، عن ابن عمر أنّه كان في طريق مكّة يقول برأس راحلته يثنيها ويقول: لعلّ خفًّا يقع على خفًّ \_ يعني خفّ راحلة النبي المنطقة النبي النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي النبي المنطقة النبي النبي المنطقة النبي النبي المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة النبي المنطقة المنطقة

رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٢)، والذهبيّ في (سير أعلام النبلاء)(١)، والبيهقيّ في (السنن الكبرى)(٥).

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، معجم شيوخ الذهبيّ: ص ٥٥ / ٥٨.

<sup>(</sup>٢) السخاويّ، محمّد بن عبد الرحمٰن، التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة: ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٨: ص ١٧٧ ح ٢١.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٣: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٥) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٥: ص ٢٤٩ مع اختلافٍ يسير.

الفصل الثالث: التبرّك.....الفصل الثالث: التبرّك....

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فجميع رجال السند هم رجال الصحيحين سوى أبي مودودٍ، والمكنّى بهذه الكنية هما شخصان أحدهما المدنيّ – أو المدينيّ – والآخر البصريّ، والّذي يروي عنه وكيعٌ هو الأوّل دون الثاني، وهو عبد العزيز بن أبي سليمان، وهو من الثقات وثّقه ابن معين (٢) والألبانيّ ، وذكره ابن حبّان في (الثقات) (٤)، وترجم له البخاريّ في تاريخه (٥)، وبذلك يكون السند صحيحًا ولا إشكال فيه.

الحديث الثاني: «أخبرنا محمّد بن إسماعيل بن أبي فديكٍ قال: أخبرني ابن أبي ذئبٍ، عن حمزة بن أبي جعفرٍ، عن إبراهيم بن عبد الرحمٰن بن عبد

<sup>(</sup>١) الرازي، محمّد بن أبي حاتم، الجرح والتعديل، ج ٥: ص ١٧٩١/ ١٧٩١.

<sup>(</sup>۲) ابن معین، یحیی، تاریخ ابن معین، ج ۲: ص ۱۳۲ / ۳۷٤۲.

<sup>(</sup>٣) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج٣: ص ٢١٧ / ٧٦٤.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٧: ص١١٤.

<sup>(</sup>٥) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ج ٦: ص ١٥ / ١٥٣٦.

القارئ، أنّه نظر إلى ابن عمر وضع يده على مقعد النبيّ السَّمَّ من المنبر، ثمّ وضعها على وجهه».

رواه ابن حبّان في (الثقات)<sup>(۱)</sup> وابن سعدٍ في طبقاته<sup>(۱)</sup> والسمعانيّ في أنسابه<sup>(۱)</sup> والقاضي عياضٌ في (الشفا)<sup>(٤)</sup> والمقريزيّ في (الأسماع)<sup>(٥)</sup>.

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فصحيح؛ لأنّ محمّد بن إسماعيل وابن أبي ذئبٍ هما من رجال الصحيحين، وأمّا الباقين فكلّهم من الثقات(٦).

وأمّا الدلالة: فواضحةً في أنّ ابن عمر عندما يضع يده على محلّ جلوس النبيّ وَاللّهُ من المنبر، ثمّ يضعها على وجهه، فإنّ غايته من ذلك التبرّك بمكان جلوس الرسول الأعظم والله على من عندم فعل ابن عمر بهذا، بل كان يتابع كلّ شيءٍ كان يستخدمه النبيّ والله النبيّ ويتشدّد في ذلك كما قال ابن حجرٍ في

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٤: ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج١: ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) السمعانيّ، عبد الكريم بن محمّدٍ، الأنساب، ج ٤: ص ٦١٨.

<sup>(</sup>٤) القاضي عياض، أبو الفضل ابن موسى، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج ٢: ص ٥٦.

<sup>(</sup>٥) المقريزيّ، أحمد بن عليّ، إمتاع الأسماع، ج ١٤: ص ٦١٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٦: ص ٢٢٧؛ ج ٤: ص ١٠.

(فتح الباري): "إنّ ابن عمر كان يتبرّك بتلك الأماكن؛ وتشدده في الإتباع مشهورٌ، فهو حجّةٌ في التبرّك بآثار الصالحين (۱). بل لم يقتصر ذلك الفعل على ابن عمر، وإنّما شمل غيره من الصحابة، ويؤيّد ذلك ما رواه يزيد بن عبد الله بن قسيطٍ قال: "رأيت ناسًا من أصحاب النبيّ الله المنهم، ثمّ استقبلوا المسجد أخذوا برمّانة المنبر الصلعاء الّتي تلي القبر بميامنهم، ثمّ استقبلوا القبلة يدعون (۱). وهو صحيح السند، وجميع رجاله هم رجال الصحيحين سوى أبي مودودٍ، فلم يرو عنه في الصحيحين، ولكن تقدّم القول بوثاقته (۱). وكذلك ما ذكره ابن أبي شيبة قال: "حدّثنا يزيد ابن عبد الملك بن قسيطٍ قال: رأيت نفرًا من أصحاب النبيّ الله الله عرايت يزيد يفعل ذلك (١).

وما ذكره الذهبيّ: «قال مصعبُ الزبيريّ: سمعت أبي الزبير يقول: ثنا مالكُ قال: رأيت عطاء بن أبي رباحٍ دخل المسجد وأخذ برمّانة المنبر، ثمّ استقبل القبلة يدعو»(٥).

<sup>(</sup>١) ابن حجر ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج١: ص ٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، محمد، الطبقات الكبرى، ج ١: ص ٢٥٤؛ المقريزيّ، أحمد بن عليٍّ، إمتاع الأسماع، ج ١٤: ص ٢١٨؛ القاضي عياض، أبو الفضل ابن موسى، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ج ٢: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: النوع السادس، الحديث الأوّل من الصورة الثانية.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج٤: ص٥٥٥ الباب٥٣٧ ح١.

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج١١: ص ٣١٩.

بل إنّ الذهبيّ قد أنكر على من ينكر التبرّك برمّانة المنبر أو الحجرة النبويّة، ويصف رأيه برأي الخوارج أو صاحب بدعةٍ حيث قال: «أين المتنطّع المنكر على أحمد، وقد ثبت أنّ عبد الله سأل أباه عمّن يلمس رمّانة منبر النبيّ وَلَيْكُمْ، ويمسّ الحجرة النبويّة، فقال: لا أرى بذلك بأسًا، أعاذنا الله وإيّاكم من رأي الخوارج ومن البدع»(١).

ونقل ابن عبد البرّ وابن عساكر عن موسى بن محمّد بن إبراهيم بن الحارث التيميّ عن أبيه قال: «رأيت سعد بن أبي وقّاصٍ وابن عمر يأخذان برمّانة المنبر، ثمّ ينصرفان»(٢).

وممّا تقدّم يظهر أنّ كلّ ما كانوا يفعلونه الصحابة وغيرهم، فهو جائزٌ بل يستشعر منه أنّ لهذا الفعل كان سيرةً متأصّلةً فيهم، ولا يرون أنّ لهذا الفعل غير جائزٍ ومحرّمٍ.

# القسم الثاني: التبرُّك بأهل بيت النبيُّ الأكرم مَنْكُمُ

الحديث الأوّل: «حدّثنا محمّد بن سعدٍ قال: أخبرنا محمّد بن عمر قال: حدّثني عبد الله بن جعفرٍ عن أبي عونٍ قال: لمّا خرج حسين بن عليّ من المدينة يريد مكّة مرّ بابن مطيعٍ وهو يحفر بئره، فقال له: أين، فداك أبي

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١١: ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد البرّ، يوسف بن عبد الله، التمهيد، ج ٢٣: ص ٣١٥؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥١: ص ١٩٣.

وأتمي؟ متعنا بنفسك ولا تسر إليهم. فأبى حسينٌ فقال له ابن مطيع: إنّ بئري لهذه قد رشحتها، ولهذا اليوم أوان ما خرج إلينا في الدلو شيءٌ من ماء، فلو دعوت الله لنا فيها بالبركة. قال: هات من مائها، فأتي من مائها فشرب منه، ثمّ ردّه في البئر، فأعذب وأمهى».

رواه ابن سعدٍ في طبقاته، وابن عساكر والذهبيّ في تاريخيهما(١).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فصحيح، ورجاله من الثقات سوى محمّد بن عمر وهو الواقدي، ويكفي في حسن حاله ما قاله الذهبيّ في (التذكرة): «الواقديّ هو محمّد بن عمر بن واقدٍ الواسطيّ مولاهم أبو عبد الله المدنيّ الحافظ البحر... وهو من أوعية العلم، لكنّه لا يتقن الحديث، وهو رأسٌ في المغازي والسير...وليّ قضاء بغداد، وكان له رئاسةٌ وجلالةٌ وصورةٌ عظيمةٌ»(٢).

ويدل ذلك على حسن حاله، وبمحمّد بن عمر يكون الحديث حسن، ويمكن الاحتجاج به في إثبات المطلوب.

وأمّا الدلالة: فقوله: «فأتي من مائها فشرب منه، ثمّ مضمض، ثمّ ردّه في

<sup>(</sup>۱) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ٥: ص ١٤٥؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ١٤: ص ١٨٣؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٥: ص ٩.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمد بن أحمد، تذكرة الحفّاظ، ج١: ص ٣٤٨ / ٣٣٤.

البئر، فأعذب وأمهى». فيه دلالة على أنّ ابن مطيع كان يرجو بركة الحسين بن عليٍّ في هذا البئر، وهو ما تحقق فعلًا في صيرورة الماء "أعذب وأمهى". ولم ينحصر التبرّك بأهل البيت عليه في هذا المورد، بل تبرّك أهل نيسابور بقدوم الإمام الرضا عليه عليهم، فقد نقل ابن حجر الهيتميّ وغيره في كتبهم أنّه: «لمّا دخل نيسابور وشقّ سوقها، وعليه مظلّة لا يرى من ورائها، تعرّض له الحافظان أبو زرعة الرازيّ ومحمّد بن أسلم الطوسيّ ومعهما من طلبة العلم والحديث ما لا يحصى، فتضرّعا إليه أن يريهم وجهه، ويروي لهم حديثًا عن والحديث ما لا يحصى، فتضرّعا إليه أن يريهم وجهه، ويروي لهم حديثًا عن البئه، فاستوقف البغلة، وأمر غلمانه بكفّ المظلّة، وأقرّ عيون تلك الخلائق برؤية طلعته المباركة، فكانت له ذؤابتان مدليتان على عاتقه، والناس بين صارخ وباكٍ ومتمرّغ في التراب ومقبّلٍ لحافر بغلته» (١). فأيّ دلالةٍ أوضح على التبرّك من هذا؟!

#### القسم الثالث: التبرّك بالحجر الأسود

الحديث الأوّل: «أخبرني أبو بكرٍ محمّد بن المؤمّل بن الحسن بن عيسى، ثنا الفضل بن محمّد بن المسيّب، ثنا نعيم بن حمّادٍ، ثنا عيسى بن يونس، ثنا محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفرٍ وهو محمّد بن عليّ بن الحسين، عن جابر بن عبد الله، قال: دخلنا مكّة عند ارتفاع الضحى، فأتى النبيّ المُنْظَمُ باب

<sup>(</sup>۱) ابن حجرٍ الهيتميّ، أحمد بن محمّد، الصواعق المحرقة، ج ٢، الفصل الثالث، ص ٥٩٥؛ المناويّ، محمّد عبد الرؤوف، فيض القدير، ج ٤: ص ٦٤١؛ الكحلانيّ، محمّد بن إسماعيل، التنوير في شرح الجامع الصغير، ج ٨: ص ١٧.

المسجد، فأناخ راحلته، ثمّ دخل المسجد فبدأ بالحجر فاستلمه، وفاضت عيناه بالبكاء، ثمّ رمل ثلاثًا، ومشي أربعًا حتّى فرغ، فلمّا فرغ قبّل الحجر ووضع يديه عليه، ومسح بهما وجهه».

رواه الحاكم في مستدركه وقال: «لهذا حديثٌ صحيحٌ على شرط مسلمٍ ولم يخرجاه» (١) ورواه البيهقيّ في سننه (٢) والقارئ في (العمدة) (٢).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فصحيحٌ، وجلّ رجال السند هم رجال الصحيحين. نعم، محمّد بن إسحاق ذكره البخاريّ متابعةً، وهو من رجال مسلمٍ، وأمّا أبو جعفرٍ محمّد بن عليّ بن الحسين، فهو الباقر من سلالة الرسول المصطفى وَاللَّهُمُّ، وأحد أئمّة المسلمين الّذين تعتقد الطائفة الشيعيّة الإماميّة بعصمتهم، وهو أعلى شأنًا من أن يُعرّف، فهو أوضح من نارٍ على علمٍ، وأبين من الشمس في رابعة النهار، وأمّا محمّد بن المؤمّل والفضل بن محمّدٍ فهما ليسا من رجال الصحيحين، ولكنّهما من الشقات؛ فالسند صحيحٌ.

وأمّا الدلالة: فقوله إنّ النبيّ الأعظم المُطلِّم، إذا فرغ من أعمال زيارة البيت المحرّم توجّه نحو الحجر الأسود و «قبّل الحجر ووضع يديه عليه، ومسح بهما

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٤٥٥.

<sup>(</sup>٢) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٥: ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٩: ص ٢٤١.

وجهه» فيه دلالة واضحة على أنّ النبيّ يريد أن يتبرّك بالحجر، ويعلّم الناس كيف تتعامل مع الحجر الأسود. ونقل الشوكانيّ في (نيل الأوطار) قائلًا: «استنبط بعضهم من مشروعيّة تقبيل الحجر الأسود جواز تقبيل كلّ من يستحقّ التعظيم من آدميٍّ وغيره»(١).

وقال الذهبيّ: "وقد كان ثابتُ البنانيّ إذا رأى أنس بن مالكِ أخذ يده فقبّلها ويقول: يدُّ مسّت يد رسول الله ويقول نحن إذ فاتنا ذلك: حجرً معظمُ بمنزلة يمين الله في الأرض مسّته شفتا نبيّنا وقلي لاثمًا له، فإذا فاتك الحجّ، وتلقيت الوفد، فالتزم الحاجّ، وقبل فمه، وقل: فمُّ مسّ بالتقبيل حجرًا قبّله خليلي وقيل المنه المناه المناه المناه عليلي وقبل المناه المن

# أقوال العلماء في التبرّك

1\_ قال الشافعيّ محمّد بن إدريس (ت ٢٠٤ ه): «ومهما قبّل من البيت فحسن، فإنّه لم يرد بالحسن مشروعيّة ذلك، بل أراد إباحة ذلك، والمباح من جملة الحسن كما ذكره الأصوليّون... وأمّا تقبيل الأماكن الشريفة على قصد التبرّك، وكذلك تقبيل أيدي الصالحين وأرجلهم، فهو حسنٌ محمودٌ باعتبار القصد والنيّة»(٣).

<sup>(</sup>١) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، نيل الأوطار، ج ٥: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٤: ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) نقله العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٩: ص ٢٤١.

المحمد بن حنبل (ت ١٤١ هـ): «إنّه تبرّك بجبّة يحيى بن يحيى، نقل ذلك ابن مفلج حيث قال: قال المروذيّ في كتاب الورع: سمعت أبا عبد الله يقول: قد كان يحيى بن يحيى أوصى لي بجبّته، فجاءني بها ابنه فقال لي... فقلت: رجلٌ صالحٌ قد أطاع الله فيها أتبرك بها»(١).

ونقل الذهبيّ عن عبد الله بن أحمد بن حنبلٍ عن أبيه قال: «رأيت أبي يأخذ شعرةً من شعر النبيّ فيضعها على فيه يقبلها، وأحسب أني رأيته يضعها على عينه، ويغمسها في الماء ويشربه يستشفي به. ورأيته أخذ قصعة النبيّ فغسلها في حبّ الماء، ثمّ شرب فيها، ورأيته يشرب من ماء زمزم يستشفي به، ويمسح به يديه ووجهه»(٢).

ونقل في كتاب (العلل والسؤالات) لعبد الله بن أحمد بن حنبلٍ قال: «سألت أبي عن الرجل يمسّ منبر الرسول المسلم ويتبرّك بمسّه ويقبّله، ويفعل بالقبر مثل ذلك أو نحوه، هذا يريد بذلك التقرّب إلى الله، فقال: لا بأس بذلك»(٣).

٣- ابن حبّان (ت ٣٥٤ ه) قال في كتابه (الثقات) في خاتمة ترجمته للإمام عليّ بن موسى الرضا عليّ الإمام عليّ بن موسى الرضا بطوسٍ من شربةٍ سقاه إيّاها المأمون، فمات من ساعته... وقبره بسناباذ خارج النوقان مشهورٌ يزار

<sup>(</sup>١) ابن مفلح، محمّد، الآداب الشرعيّة، ج ٢: ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج١١: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أحمد، كتاب العلل، ج ٢: ص ٤٩٢ ح ٣٢٤٣.

بجنب قبر الرشيد، قد زرته مرارًا كثيرةً، وما حلّت بي شدّةً في وقت مقامي بطوسٍ فزرت عليّ بن موسى \_ صلواتٌ على جدّه وعليه \_ ودعوت الله إزالتها عني إلّا استجيب لي، وزالت عني تلك الشدّة، ولهذا شيءٌ قد جرّبته مرارًا فوجدته كذلك»(١).

2- ابن قدامة (ت ٦٣٠ هـ): «وقال الإمام المحدّث الفقيه ابن قدامة المقدسيّ الحنبليّ في كتابه (المغني): وكان إمامنا أبو عبد الله أحمد بن محمّد بن حنبلٍ من أوفاهم فضيلةً... وقد أحببت أن أشرح مذهبه واختياره؛ ليعلم ذلك من اقتفى آثاره، وأبيّن في كثيرٍ من المسائل ما اختلف فيه ممّا أجمع عليه، وأذكر لكلّ إمام ما ذهب إليه؛ تبرّكًا بهم، وتعريفًا لمذاهبهم» (٢٠).

٥ قال الذهبيّ (ت ٧٤٨ ه): «كان ابن المنكدر يجلس مع أصحابه، فكان يصيبه صُماتُ، فكان يقوم كما هو حتّى يضع خدّه على قبر النبيّ المُنْشَمُ، ثمّ يرجع»(٢).

٦- قال ابن مفلج الحنبليّ (ت ٧٦٣ هـ): «جعل فصل في كتابه الآداب الشرعيّة في الاستشفاء بماء زمزم والآثار المحمّديّة والتبرّك بهما»<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٨: ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة، عبد الله بن أحمد، المغنى، ج ١: ص ٢٩ المقدّمة.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ٥: ص ٣٥٨ الرقم ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) ابن مفلح، محمّد، الآداب الشرعيّة، ج٣: ص٩٧.

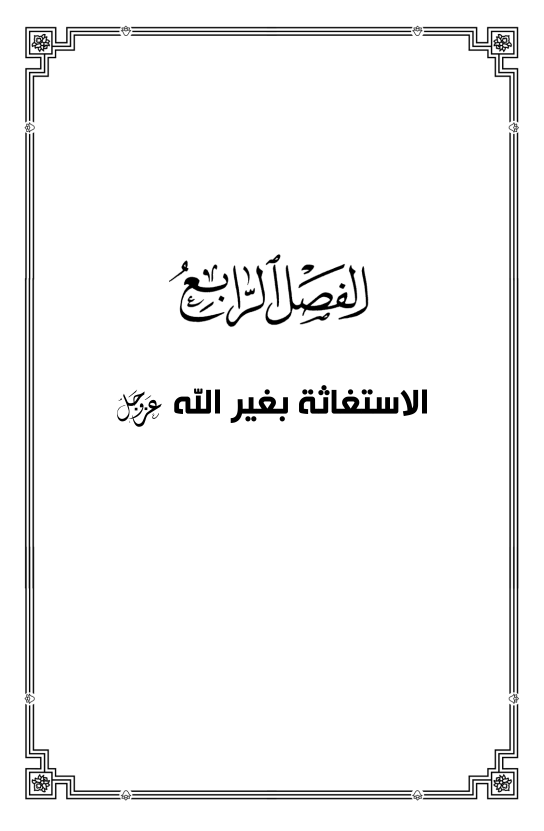
٧\_ الجزريّ (ت ٨٣٣ هـ): «قال شيخ مشايخنا علّامة العلماء المتبحّرين شمس الدين محمّدٌ الجزريّ في مقدّمة شرحه للمصابيح المسمّى بتصحيح المصابيح: إنّي زرت قبره \_ مسلمٍ صاحب الصحيح - بنيسابور، وقرأت بعض صحيحه على سبيل التيمّن والتبرّك عند قبره، ورأيت آثار البركة»(١).

٨\_ المرداويّ (ت ٨٨٥ هـ): «وقال الفقيه المرداويّ الحنبليّ في (الإنصاف):
 ويستحبّ للضيف أن يفضل \_ أي: يُبْقي \_ شيئًا، ولا سيّما إن كان ممّن يتبرّك بفضلته، أو كان ثمّ حاجةً» (٢).

وممّا تقدّم من أدلّةٍ قرآنيّةٍ وأحاديث، وكذلك أقوال العلماء من مختلف المذاهب، يتّضح أنّ التبرّك مبدأً إسلائيًّ وقع في مختلف العصور والأزمان، ولم ينكره أحدً من العلماء الكبار في مذاهب أهل السنّة والجماعة، بل هو مورد وفاقٍ مع باقي المذاهب الإسلاميّة الأخرى، سواءً كان التبرّك بالنبيّ الأكرم وَاللّهُ وبآثاره، أم بغيره من الأنبياء والأولياء والصالحين والعلماء، وليس كما يدّعيه شارح الكتاب ومن سار على منهجه وطريقته.

<sup>(</sup>۱) نقله: الهرويّ القارّيّ، عليّ بن سلطان محمّد، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ج١: ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) المرداوي، على بن سليمان، الإنصاف، ج ٨: ص ٣٣٤.



# الاستغاثة بغير الله ع الله

إنّ الله \_ تعالى \_ قد خلق جميع المخلوقات وزوّدهم بما يحتاجون إليه، وسخّر لهم الإمكانيّات الّتي تساعدهم على الاستمرار في الحياة لفترةٍ أطول، وممّا زوّدهم فيه القدرة والقوّة الّتي يدافع فيها كلّ موجودٍ عن نفسه، وبما أنّ لهذه الموجودات لا تخرج عن حيّز الإمكان \_ ومقتضى ذٰلك هو الفقر المستمرّ في الوجود والبقاء \_ فقد تحتاج إلى مَن يعينها على التخلُّص من بعض الشدائد الَّتي قد تقع فيها، فتتوجّه إلى بارئها لتستغيث به في رفع ما أصابها، وبما أنّ الإنسان من ضمن لهذه الموجودات؛ فهو يستغيث بربّه؛ لأنّه الأصل في الاستغاثة، وهو القادر المطلق على رفع ما يصيب ابن آدم، ومن المعلوم أنّ الشدائد تختلف من حيث القوّة والضعف، فبعضها لا يقدر عليها إلّا الله تعالى، وبعضها الآخر يستطيع الإنسان أن يرفعها عن أخيه، ولكن ليس على نحو الاستقلال؛ لأنّ كلّ ما هو موجودٌ عند المستغاث به هو من الله تعالى، فالتوجّه بالاستغاثة إلى الإنسان لا يعني أنّه قد أشرك بالله تعالى كما تدّعي ذْلك بعض الحركات المنسوبة إلى الإسلام، بل إنّ الدين الإسلاميّ قد جوز الاستغاثة بغير الله \_ لا على نحو الاستقلال \_ وهو ما صرّحت به الآيات القرآنيّة المباركة، وسيتضح لك ذلك من خلال بحث الاستغاثة في هذا الفصل، وأنّ مَن استغاث بغير الله لا يعدّ مشركًا.

قال محمّد بن صالح العثيمين: «من الشرك الاستغاثة بغير الله... لأنّ الاستغاثة دعاءً بإزالة الشدّة»(١).

وقبل الجواب على كلام الشارح لابدّ من معرفة معنى الإستغاثة سواء كان في اللغة أو في الإصطلاح.

### تعريف الاستغاثة

# أوّلًا: الاستغاثة في اللغة

قال صاحب (العين): «يقال: ضُرِبَ فلان فغوّث تغويثًا أي قال وا غوثاه \_ أي مَن يغيثني \_ والغوث اسم من ذٰلك»(٢).

وذهب صاحب (المقاييس) إلى أنّ: «الغين والواو والثاء كلمةٌ واحدةٌ وهي الغوث من الإغاثة وهي النصرة عند الشدّة»(٦).

وقال ابن منظورٍ في لسانه: «أغاثه الله وغاثه غوثًا وغياثًا والأُولى أعلى... ويقول الواقع في بلية أغثنى: أي فرّج عنّى»(٤).

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الفراهيدي، الخليل بن كتاب العين، ج ١: ص ٣٦١ مادة (غوث).

<sup>(</sup>٣) ابن فارسٍ، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج ٤: ص ٣٢٢ مادّة (غوث).

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج ٢: ص ١٧٤ مادّة (غوث).

وقال الطريحيّ في مجمعه: «غوّث الرجل قال واغوثاه، والاسم الغوث، والغوث الغوث الغوث الغوث الغوث الغوث الغوث الأغاثة.. والغياث \_ بالكسر \_ من الإغاثة: الإعانة»(١).

وعليه يمكن القول: إنّ الاستغاثة مأخوذةٌ من الغوث، أي الفرج والنصرة عند الشدّة.

## ثانيًا: الاستغاثة في الاصطلاح

لقد عرّف العلماء الاستغاثة بعدّة تعريفات:

قال المراغيّ في تفسيره الاستغاثة: «هو التخليص من الشدّة والنقمة»(٢). وعرفت الاستغاثة بأنّها: «طلب الغوث ممّن يخلّصه منه»(٣).

وعليه يمكن أن نقول في الاستغاثة: إنّها طلب التخليص من الشدّة والألم، والدفع والعون على إزالتهما.

وأمّا الجواب على ما ذكره الشارح فنقول: إنّ الله \_ سبحانه وتعالى \_ هو مبدأ الخلق ومنتهاه، وغاية وجود مَن في هذا الكون وهدفه، فلا شيء في هذه النشأة ولا في غيرها إلّا وأصله هو الله عِرَيْن؛ لأنّه القادر والمقتدر والبارئ

<sup>(</sup>١) الطريحيّ، فخر الدين، مجمع البحرين، ج ٢: ص ١٩١ مادّة (غوث).

<sup>(</sup>٢) المراغيّ، أحمد بن مصطفى، تفسير المراغيّ، ج ٩: ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) البكريّ الدمياطيّ، عثمان بن محمّد، إعانة الطالبين، ج ٤: ص ١٠.

والمدبّر، فهو القاهر فوق عباده، وهو ربُّ الأرباب الّذي لا يُعجزه شيءٌ في السماوات ولا في الأرض، وهو مجيب دعوة مَن دعاه، ومعطي مَن سأله، وهو مفرّج الهمّ عن المهمومين، وكاشف الغمّ عن المكروبين، فمنه يُطلب كلّ شيءٍ، وبه يستغيث المحتاجون، فهو الأصل والمنبع في الاستغاثة، وهو المرجع فيها. ولكن هل أنّ ما ذهب إليه الشارح في عبارته من أنّ "الاستغاثة بغير الله شركُ مطلقًا، وأنّ المستغيث بنبيّ أو وليّ أو صالح خارجُ من الملّة" صحيحُ أو لا? وللإجابة عن هذا التساؤل لا بدّ من القول إنّ ما طرحه الشارح غير تامً؛ لأنّ إطلاق المنع غير ممكنٍ؛ وذلك لأنّ الاستغاثة تنقسم الشارح غير تامً؛ لأنّ إطلاق المنع غير ممكنٍ؛ وذلك لأنّ الاستغاثة تنقسم وعمله، وما يتعلّق بالأمور الدنيويّة المقدورة. والثاني: ما لم يكن مقدورًا له مطلقًا، ولا يستطيع أن يأتي به؛ لأنّه من فعل الله \_ سبحانه وتعالى \_ خاصّةً؛ وليس لأحدٍ أن يشاركه فيه. والثالث: ما لم يكن مقدورًا له خاصّةً؛ وليس لأحدٍ أن يشاركه فيه. والثالث: ما لم يكن مقدورًا له خاصّةً؛ وليس ولكنة أصبح مقدورًا بالإذن الإلهيّ المنوح له.

فالأوّل جائزٌ بإجماع المسلمين، وجميع الأدلّة تشير إلى جوازه وصحّته، بل حتّى أصحاب منهج الشارح ومتابعيه، فإنّهم يذهبون إلى جوازه.

والثاني غير جائزٍ ولا يصحّ بإجماع المسلمين؛ لأنّه من فعل الله، خصوصًا إذا اعتقد المغاث استقلاليّة المغيث في الفعل، بل كلّ شيءٍ يُعتَقَد فيه ذٰلك؛ فإنّه غير جائزِ ولا يصحّ، ويعدّ شركًا به سبحانه وتعالى.

وأمّا الثالث فهو أيضًا ممّا لا شكَّ ولا شبهة في جوازه وصحّته، والقرآن شاهد حقِّ على ذلك، إذ أثبت الكثير من الأفعال الّتي ليست من قدرة

الإنسان وقابليّته، بل هي خاصّةُ للباري، ولكن استطاع الإنسان الإتيان بها بالإذن الممنوح له من الله تعالى، كالخلق وإحياء الموتى وغيرهما، كما ورد على لسان عيسى ﷺ، فقد قال تعالى: ﴿ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ أُنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ الله وَأُبْرِئُ الْأَكْمَهَ وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللهِ ﴾(١). فالخلق كهيئة الطير والنفخ فيه وصيرورته طيرًا والإبراء والإحياء مع كونها من المختصّات بالله تعالى، إلّا أنّ نبيّ الله عيسى ابن مريم عليها قد صرّح أنّه قد أتى بها حقيقة، ولم يعترض القرآن على ما ذكره من لهذا الفعل، وليست قضيّة نبيّ الله إبراهيم عَلَيسًا إ ببعيدةٍ عن هٰذه الأجواء، فقد قال \_ تعالى \_ على لسان إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢). فجعل الله دعوة هذه الطيور بيد نبيّه مُثِلِيٌّ، فبمجرّد دعوتهنّ تجمعت تلك الأجزاء المتناثرة على الجبال، وجاءت له تسعى بعد أن عادت للحياة بتلك الدعوة. بل هنالك الكثير من الموارد التي حصلت من غير الله، وهي من مختصّاته، ولُكن لم يجئ بها الفاعل على نحو الاستقلال، بل جاء بها من خلال الإذن الإلهيّ الممنوح له.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٦٠.

وبذلك اتضح أنّ إطلاق الشارح للحكم على الاستغاثة صفة الشرك لم يكن صحيحًا ولا موفّقًا، بل إنّ قسمًا واحدًا من لهذه الأقسام ينطبق عليه الحكم دون الآخرَين، ولغرض توضيح المطلب جيّدًا لا بدّ من بحثه بصورةٍ أكثر؛ ليستبين الحقّ ويظهر الصحيح من القول:

#### أدلة الاستغاثة

### الدليل الأوّل: القرآن الكريم

تصدّى المنهج القرآنيّ في بعض آياته لتصحيح الكثير من الأمور الّتي تقع في المجتمع الإنسانيّ، خصوصًا فيما يتعلّق بالجوانب الاعتقاديّة، وذلك من خلال ذكرها وبيان الرأي فيها، وقد اتّبع منهجًا خاصًّا في ذلك، وهو مبنيُّ على سردّ الأمر ثمّ السكوت أو المدح عمّا صحّ منه، بينما اختار الردّ والإنكار عمّا كان باطلًا.

ومن الأمور الّتي تعرض القرآن لها الاستغاثة، إذ نلاحظ أنّ الآيات قد قسمت الاستغاثة إلى ثلاثة أقسامٍ من جهة المستغاث به:

### القسم الأوّل: الاستغاثة بالله سبحانه وتعالى

الآية الأولى: قال تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾(١).

(١) سورة الأنفال: ٩.

دلالة الآية: تعد الاستغاثة بالله \_ سبحانه وتعالى \_ الأصل في هذا الموضوع، فهو القادر والمقتدر الذي يدرك عباده في الشدائد؛ لأنّه غياث المستغيثين، وهو الأقرب لإجابة خلقه، فقد قال تعالى: ﴿ فَإِنِي قَرِيبُ أَجِيبُ دَعوة الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (())، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أُجِيبُ دَعوة الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (())، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أُستَجِبُ لَكُمْ ﴾ (())؛ ولهذا توجه النبيّ الأكرم وَ الله في معركة بدر الكبرى الله لطلب الغوث والنصرة بعد أن رأى قلّة أصحابه وكثرة الأعداء، فاستجاب الله غوثه وقال له: ﴿ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ فاستجاب الله غوثه وقال له: ﴿ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾. قال الطبريّ في (جامع البيان): «تستجيرون به من عدوّكم وتدعونه للنصر » (()).

وقال العينيّ في (العمدة): "واستغاثتهم أنّهم لمّا علموا أنّه لا بدّ من القتال طفقوا يدعون الله تعالى، أي: ربّ انصرنا على عدوّك يا غياث المستغيثين أغثنا "(أ). وقال صاحب كتاب (تحفة الأحوذيّ): "أي تطالبون منه الغوث بالنصر عليهم"(٥).

(١) سورة البقرة: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) ابن جريرٍ، محمّد، جامع البيان، ج ٩: ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ١٧: ص ٧٩.

<sup>(</sup>٥) المباركفوري، محمد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذي، ج ٨: ص ٣٧٤.

وقال أبو عبد الله الحليميّ: «الغياث هو المغيث، وأكثر ما يقال: غياث المستغيثين، ومعناه المدرك عباده في الشدائد إذا دعوه، ومجيبهم ومخلّصهم»(١).

وبذلك تكون لهذه الآية المباركة دالّةً على أنّ الاستغاثة منهجُّ قرآنيُّ أصّله الكتاب الكريم من خلال آياته الّتي تصدح به، وأنّ الأصل في ذلك هو الاستغاثة بالله عرَّلُ الّذي لا يخيّب من دعاه واستجار به واستغاثه في أحلك الشدائد؛ فهو المنقذ والمنجي.

الآية الثانية: قال تعالى: ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَّكُمَا أَتَعِدَانِنِي أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللهَ وَيْلَكَ آمِنْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ فَيَقُولُ مَا هَٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ (٢).

دلالة الآية: من المعلوم أنّ القرآن الكريم هو كتاب تربيةٍ وتهذيبٍ \_ إضافةً إلى جوانبه الأخرى \_ للأمّة، بل للبشريّة جمعاء؛ لأنّه يريد أن يصل بالإنسان إلى مراتب الكمال العليا الّتي تؤهّله لأن يكون من مصاديق الاستخلاف الإلهيّ المنشود؛ ولذلك طلب من الإنسان أن يتعامل على وفق ما يريده الله تعالى \_ لا على نحو الإكراه والإجبار \_ لأنّه الأعلم بالمصالح والمفاسد في الأمور؛ ولهذا أوصاه أن يحسن لوالديه. قال تعالى: ﴿ وَوصّينَا

<sup>(</sup>۱) انظر: البيهقيّ، أحمد بن الحسين، الأسماء والصفات، ج ۱: ص ۱۷۲؛ ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج ۱: ص ۲.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف: ١٧.

الْإِنسَانَ بِوَالِدَيهِ حُسْنًا ﴾(۱)، وقال تعالى: ﴿وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رّبً ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴾(١). كما أمره أن لا يقول لهما أُفِّ ولا ينهرهما قال تعالى: ﴿فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أُفِّ وَلَا تَنهَرهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾(١). فمخالفة ذلك يوجب عقوقهما خصوصًا، إذا كبرا في العمر، وأصبحا غير قادرين على مجاراة الحياة المريرة، فضعفهما يوجب استقواء الأبناء عليهما، ولو من الناحية الماليّة والبدنيّة؛ فلذلك لم تتخلّ الشريعة المقدّسة عنهما وعن حمايتهما، وما بيّنته الآية من استغاثة الأبوين بالله تعالى من هذا الولد العاق الذي يعتقد في نفسه القوّة والقدرة، وهو لا يعلم أنّ الله الأقدر على إغاثتهما، وهو الأصل في ذلك. قال الآلوسيّ في تفسيره: "أي للقولون: "الغياث بالله تعالى منك"، والمراد إنكار قوله واستعظامه، كأنهما لج آلى الله سبحانه في دفعه (١٠). وقال العينيّ في عمدته: "يستصرخان الله ويستغيثانه عليه، ويقو لان الغياث بالله منك ومن قولك (١٠).

(١) سورة العنكبوت: ٨.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ، ج ١٣: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ١٩: ص ١٦٩.

#### القسم الثاني: الاستغاثة بالملائكة وخزنة النار

الآية الأولى: قال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَستَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالمُهْلِ يَشوِي الْوُجُوهَ ﴾ (١).

دلالة الآية: إنّ ما يتعرّض له الإنسان من عقابٍ وعذابٍ إلهيًّ شديدٍ يوم القيامة تشيب لهوله الولدان، وتضع له كلّ ذات حملٍ حملها، بل وترى الناس فيه حيارى و (سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى وَلْكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدٌ (٢٠٠) فينذهل المرء عن كلّ شيءٍ وهو ينتظر مصيره المحتوم في دخول نار جهنّم داخرًا فيها ذليلًا منكسرًا، لا يستطيع أن يدفع عن نفسه ضرَّا ولا أن يجلب لها نفعًا، فيستغيث أهل النار بأهل الجنّة للتخفيف عن معاناتهم، كما وصفت ذلك الآيات القرآنية. قال تعالى: ﴿وَنَادَىٰ أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ النَّارِ أَسْحَابَ النَّارِ أَصْحَابَ النَّارِ أَصْحَابَ النَّارِ أَصْحَابَ النَّارِ أَسْحَابَ النَّارِ أَسْحَابَ النَّارِ أَصْحَابَ النَّارِ أَلْكَافِرِينَ (القسم الثالث: استغاثة الإنسان بالإنسان)، ولكن من خلال جوابهم ينقطع الأمل والرجاء ممّا يطلبون؛ لأن أهل الجنة ولكن من خلال جوابهم ينقطع الأمل والرجاء ممّا يطلبون؛ لأن أهل الجنة مرّقًا أخرى بخزنة النار وأصحابها؛ لما بهم من شدّة العطش، ولأنهم الأقرب مرّةً أخرى بجزنة النار وأصحابها؛ لما بهم من شدّة العطش، ولأنهم الأقرب إليهم وسدّت منافذها دونهم، وأحاط

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٢٩.

<sup>(</sup>١) سورة الحجّ : ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: ٥٠.

بهم سرادقها من كلّ مكانٍ، فقد قال تعالى: ﴿إِنَّا أَعتَدنَا لِلظَالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ﴾(١)، وقال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلنَا أَصحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَائِكةً وَمَا جَعَلنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾(١)، فيستغيثون بالملائكة، فيغاثوا بماءٍ كالمهل يشوي وجوههم وينزع جلودهم ويقطّع أمعاءهم. وقد قال الطبريّ في (جامع البيان): ﴿وإن يستغث هؤلاء الظالمون يوم القيامة في النار من شدّة ما بهم من العطش، فيطلبون الماء، يغاثوا بماء المهل (١).

ومن الواضح أنّ القرآن في هذه الاستغاثة لم يعترض على أصل وقوعها، ولم يقل إنّها غير جائزة \_ أي استغاثة أهل النار بالملائكة \_ بل إنّ المستغيث لم يكن موردًا لتحقيقها؛ لأنّه في مرحلة العقاب المستحقّ الّذي استوجبه بيديه، بينما الاستغاثة هي بابٌ من أبواب الرحمة والتخفيف من الشدّة، فيستلزم التعارض بينها وبين العقوبة؛ ولذلك كانت الإجابة داخلةً في نفس العقاب، حيث أغاثوهم بماءٍ كالمهل يشوي الوجوه. فلو افترضنا أنّ الاستغاثة بالملائكة عملٌ غير صحيح، لقالت الملائكة لهم استغيثوا فقط بالله \_ تعالى وليس بنا، وإنّما أجابوهم ولكن في ضمن حدود النار ومن مواردها: ﴿ وَإِنْ يَستَغِيثُوا يُغَاثُوا ﴾، فأغاثوهم بماءٍ كالمهل؛ لأنّه من موارد النار.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر: ٣١.

<sup>(</sup>٣) ابن جرير، محمّد، جامع البيان، ج ١٥: ص ٢٩٨ ح ١٧٣٦٨.

#### القسم الثالث: استغاثة الإنسان بالإنسان

الآية الأولى: قال تعالى: ﴿ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُم فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصرُ ﴾ (١).

دلالة الآية: ما أن بدأت الدعوة الإسلاميّة تأخذ صداها بين الناس، حتى دخل فيها مِن أهل مكَّة مَن دخل، ثمّ توسّعت في وسط المجتمعات القريبة والبعيدة، وخرجت عن حدود وجودها، حتى أخذ الناس بالتوافد على هذا الدين الجديد الّذي وجدوا فيه المنقذ والمنجي لهم من هلكة المآل وسوء الأحوال. وبما أنّ الإسلام حديث الولادة وقليل الوفادة، لم يزل ضعيفًا ما دامت السلطة والسطوة بيد جبابرة مكّة وأعوانهم، فالمسلمون بين القتل والحصار، وخوفًا على لهذا الدين من الاحتضار جاءت الأوامر الإلهيّة بالهجرة إلى يثرب لتأسيس الدولة الإسلاميّة. وبالفعل بدأت القوّة والقدرة تنحاز للمسلمين حتى أصبحت لهم الكلمة العليا، وصار يحسب لهم ألف حساب، وبدأت تتّسع رقعة الدولة الجديدة ويدخل فيها الكثير من الناس. ونتيجةً للتجربة المريرة الّتي خاضوها في بداية الدعوة، والمآسي الّتي تحمّلوها ولم يكن لهم من ناصر ولا معينِ إلَّا الله تعالى، جاءت الأوامر الإلهيَّة قائلةً: إذا استغاث بكم أحدُّ من المسلمين، فما عليكم إلَّا أن تستجيبوا لاستغاثته، وإن طلب منكم المعونة في النصر، فعليكم أن تنصروه، إلَّا إذا كان بينكم وبين عدوّه ميثاقُّ. ومن الواضح أنّ النصر إنّما هو من عند الله، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ٧٢.

﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللهِ العَزِيزِ الحَكِيمِ ﴾ (١). ومع ذلك نجد أنّ الله \_ تعالى \_ قد أسنده في الآية السابقة إلى الرسول الشيش والمسلمين، وفيه دلالة على أنه يجوز الاستغاثة بغير الله تعالى في الأمور المشروعة والمقدورة للإنسان، سواء كان بقدرته أو بالإذن الإلهيّ المنوح له؛ ولهذا قال الطبريّ في جامعه: «إن استنصروكم هؤلاء الّذين آمنوا ولم يهاجروا في الدين \_ يعني من أهل دينكم \_ على عدوكم وعدوهم من المشركين فعليكم أيّها المؤمنون من المهاجرين والأنصار النصر» (١).

وقال القرطبيّ في تفسيره: «يريد إن دعوا هؤلاء المؤمنون الّذين لم يهاجروا من أرض الحرب عونكم بنفيرٍ أو مالٍ لاستنقاذهم فأعينوهم؛ فذلك فرضً على عليكم فلا تخذلوهم»(<sup>(7)</sup>. وقال العينيّ في عمدته: «إن استغاثوا بكم على المشركين فانصروهم»(<sup>(3)</sup>.

وبذٰلك يتضح أنّ الاستغاثة بالإنسان أمرٌ مشروعٌ وجائزٌ ولا يعدّ ذٰلك شركًا \_ كما يصفه أصحاب لهذا المنهج \_ ومخرجًا من الإسلام الحنيف، سواءً

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) ابن جريرِ، محمّد، جامع البيان، ج ١٠: ص ٦٩ ح ١٢٦٩٥.

<sup>(</sup>٣) القرطبيّ، محمّد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، ج ٨: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٤) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٩: ص ٢٢٧.

كانت لهذه الاستغاثة مقدورةً للإنسان بطبيعته أو مقدورةً له بالإذن الممنوح من الله تعالى، ولهذا هو الصحيح من القول والصائب من الرأي.

الآية الثانية: قال تعالى: ﴿فَاستَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَزَهُ ﴾ (١).

دلالة الآية: إنّ حياة الإنسان مليئةً بالمفاجآت في هذه الدنيا، وقد تكون متفاوتةً بين السعيدة والمؤلمة، بل قد تواجهه مواقف هو في غنى عنها؛ لأنها تجلب له المصاعب والمتاعب، إلّا أنّ الاضطرار هو من يوقعه في مثل هذه الأمور، أو أنّها قد تفرض عليه من جهة المسؤوليّة الّتي يتحمّلها، وما حال نبيّ الله موسى عيني إلّا مصداقً واضح لتلك المفاجآت فالمسؤولية الّتي قام بها هذا النبيّ عظيمة وكبيرة تجاه أنصاره وأتباعه من بني إسرائيل، فكان لا بدّ من حمايتهم والدفاع عنهم، وهذه الآية الكريمة تكشف عن الواقع المرير الذي كان يعيشه نبيّ الله موسى عيني من الجهلة والسفهاء من قومه، هذا من جهةٍ، ومن جهةٍ أخرى ما كان يحصل من الظلم والقهر من آل فرعون الذين يتسلّطون بقوّتهم وجبروتهم على الضعفاء من أبناء جلدته، ومع ذلك فهو لم يترك هؤلاء الضعفاء بيد الظلمة والمتجبّرين؛ ولهذا نجده عندما استغاثه الإسرائيليّ على الفرعونيّ أغاثه من غير تردّدٍ، فوكز الفرعونيّ فقتله. قال الطبريّ في (جامع البيان): «فاستغاثه الذي هو من أهل دين موسى على قال الطبريّ في (جامع البيان): «فاستغاثه الذي هو من أهل دين موسى على قال الطبريّ في (جامع البيان): «فاستغاثه الذي هو من أهل دين موسى على قال الطبريّ في (جامع البيان): «فاستغاثه الذي هو من أهل دين موسى على قال الطبريّ في (جامع البيان): «فاستغاثه الذي هو من أهل دين موسى على قال الطبريّ في (جامع البيان): «فاستغاثه الذي هو من أهل دين موسى على المها والمها وا

<sup>(</sup>١) سورة القصص: ١٥.

الذي من عدوّه من القبط، فوكزه موسى فقضى عليه "(1). وقال الشوكانيّ: «أي طلب منه أن ينصره ويعينه على خصمه... فأغاثه؛ لأنّ نَصْرَ المظلوم واجبً في جميع الملل "(٢). وعن ابن أبي حاتم قوله: «كان الّذي استغاثه رجلً من بني إسرائيل استغاث موسى على عدوّه من آل فرعون "(1). بينما قال البغويّ في تفسير هذه الآية: «فاستغاثه الإسرائيليّ على الفرعونيّ، والاستغاثة طلب الغوث "(1). وقال القرطبيّ: «أي طلب نصره وغوثه "(2). وعليه فاستغاثة الإنسان بالإنسان أمرٌ جائزٌ ولم تمنع منه الشرائع المقدّسة ولم تحرمه، وإلّا للزم الردّ والبيان على هذا الفعل، فالسكوت دلالة الإقرار، وهو يظهر المشروعيّة والجواز.

ومن خلال هذه الأدلّة القرآنيّة الّتي ذكرت في المقام يمكن القول إنّ إثبات مشروعيّة الاستغاثة وجوازها أمرٌ جاءت به الآيات الكريمة، وأبداه منهج الشرع القويم للأمّة المرحومة، بل لعموم البشريّة على هذه البسيطة.

<sup>(</sup>١) ابن جرير، محمّد، جامع البيان، ج ٢٠: ص ٥٥ ح ٢٠٧٥١.

<sup>(</sup>٢) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، فتح القدير، ج ٤: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي حاتمٍ، محمّد بن إدريس، تفسير ابن أبي حاتمٍ، ج ٩: ص ٩٢٥٤ ح ١٦٧٦٤.

<sup>(</sup>٤) البغويّ، الحسين بن مسعودٍ، تفسير البغويّ، ج ٣: ص ٤٣٩.

<sup>(</sup>٥) القرطبيّ، محمّد بن أحمد، تفسير القرطبيّ، ج ١٣: ص ٢٦٠.

### الدليل الثاني: السنة الشريفة

إذا أمعنّا النظر في كتب الحديث لعلماء مدرسة العامّة، فسنجد أنّها مليئةٌ بموارد الاستغاثة، سواءٌ من الصحابة أو من غيرهم، وهي تؤكّد على أنّ فعلها أمرٌ مشروعٌ وجائزٌ، بل لم نجد من فعلهم لهذا أيّ استنكارٍ عليه من الآخرين، وسنحاول خلال لهذا البحث أن نتعرّض للأحاديث الواردة في المقام، وسنقسّمها إلى ثلاث طوائف:

#### الطائفة الأولى: الاستغاثة بالأنبياء يوم القيامة

لا إشكال في أنّ الناس يوم القيامة يطلبون النجاة من العذاب بأيّ وسيلةٍ؛ ولهذا فهم يتوجّهون إلى الأنبياء للاستغاثة بهم قبل الحساب؛ من أجل خلاصهم ممّا هم فيه من الألم والعذاب، وقد ذكرت الأحاديث ذلك ومن هذه الأحاديث:

<sup>(</sup>١) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٢: ص ١٣٠.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فوجود الحديث في (صحيح البخاريّ) يكفي في اعتباره والاحتجاج به.

أمّا الدلالة: فمن الواضح أنّ الناس لما يصيبهم من معاناةٍ وألمٍ من دنوّ الشمس وشدّة حرارتها يوم القيامة؛ فإنّهم يستغيثون بالأنبياء عليه الشمس فشعم من ذلك وتعجيل حسابهم، فيستغيثون أوّلًا بآدم عليه ثمّ بموسى عليه وكلَّ يعتذر، فيستغيثون بالنبيّ الأكرم محمّدٍ وكلَّ يعتذر، فيستغيثون بالنبيّ الأكرم محمّدٍ وكلَّ فيغيثهم. فلو صحّ كلام هؤلاء بعدم جواز الاستغاثة بالناس، وانحصارها بالله تعالى، للزم على الأنبياء ردع الناس وتوجيههم إلى الله تعالى. وفي الحديث دلالة على أنّ الاستغاثة بالأنبياء صحيحة ولا إشكال فيها.

# الطائفة الثانية: الاستغاثة بالنبيّ الأكرم محمّدٍ وَالْسِيَّمُ

الحديث الأوّل: روى البخاريّ في صحيحه قال: «حدّثنا محمّدٌ قال: أخبرنا أبو ضمرة أنس بن غياضٍ قال: حدّثنا شريك بن عبد الله بن أبي نمرٍ أنّه سمع أنس بن مالكٍ يذكر أنّ رجلًا دخل يوم الجمعة من بابٍ كان وِجاه المنبر(۱)، ورسول الله وَلَيْكُمُ قائمٌ يخطب، فاستقبل رسول الله وَلَيْكُمُ قائمًا فقال: يا رسول الله، هلكت المواشي وانقطعت السبل فادع الله يغيثنا. قال: فرفع يا رسول الله، هلكت المواشي وانقطعت السبل فادع الله يغيثنا. قال: فرفع

<sup>(</sup>١) قوله: "كان وجاه المنبر" بكسر واو وجاه ويجوز ضمّها، أي مواجَهةً.

رسول الله والله و

ورواه مسلمٌ في صحيحه (٢)، والنسائيّ في سننه (٦)، وابن حبّان في صحيحه (١).

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فوروده في (صحيح البخاريّ) وكذٰلك في (صحيح مسلمٍ) يكفي في الحكم بصحّته والاحتجاج به.

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ٢: ص ١٦.

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٣: ص ٢٤ و٢٥ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٣) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائيّ، ج٣: ص ١٥٤ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٤) ابن حبّان، محمّد، صحیح ابن حبّان، ج ٣: ص ٢٧٢.

وقد قال العبدريّ في (المدخل): فمن توسّل به أو استغاث به أو طلب حواجُه منه فلا يردّ ولا يخيب؛ لما شهدت به المعاينة والآثار، ويحتاج إلى الأدب الكيّ في زيارته ولا يخيب؛ لما شهدت به المعاينة والآثار، ويحتاج إلى الأدب الكيّ في زيارته واقفُ بين يديه ولي على الله عليهم: إذ لا فرق بين موته يشعر نفسه بأنّه واقفُ بين يديه والمُن كما هو في حياته؛ إذ لا فرق بين موته وحياته، أعني في مشاهدته لأمّته ومعرفته بأحوالهم ونيّاتهم وعزائمهم وخواطرهم، وذلك عنده جليُّ لا خفاء فيه، فإنّ قال القائل: هذه الصفات وخواطرهم، وذلك عنده وتعالى، فالجواب: أنّ كلّ من انتقل إلى الآخرة من المؤمنين فهم يعلمون أحوال الأحياء غالبًا، وقد وقع ذلك في الكثرة، بحيث المنتهى من حكاياتٍ وقعت منهم، ويحتمل أن يكون علمهم بذلك حين عرض أعمال الأحياء عليهم، ويحتمل غير ذلك، وهذه أشياء مغيّبةٌ عنّا»(۱).

<sup>(</sup>١) ابن الحاجّ، محمّد بن محمّد، المدخل، ج١: ص ٣٩٣.

ويؤيّد أمر الاستغاثة بالنبيّ محمّدٍ ﴿ اللَّهُ مَا روي عن سفيان الثوريّ إذ قال: «بينا أنا أطوف بالبيت إذ رأيت رجلًا لا يرفع قدمًا إلّا وهو يصلّي على النبيّ اللَّهُمُّ ، فقلت: يا لهذا إنَّك تركت التسبيح والتهليل وأقبلت بالصلاة على النبيّ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ فَهِلَ عَنْدُكُ فِي هَٰذَا شِيءٌ؟ فقال: من أنت عافاك الله؟ فقلت أنا سفيان الثوريّ. فقال لولا أنّك غريبٌ في أهل زمانك لما أخبرتك عن حالي، ولا أطلعتك على سرّى! ثمّ قال: خرجت أنا وأبي حاجّين إلى بيت الله الحرام، حتّى إذا كنّا في بعض المنازل مرض أبي ومات واسود وجهه، وازرقّت عيناه، وانتفخ بطنه، فبكيت وقلت: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، مات أبي في أرض غربةٍ لهذه الموتة، فجذبت الإزار على وجهه فغلبتني عيناي، فنمت فإذا أنا برجل لم أرَ أجمل منه وجهًا، ولا أنظف ثوبًا، ولا أطيب ريحًا، فدنا من أبي فكشف الإزار عن وجهه، ومسح على وجهه، فصار أشدّ بياضًا من اللبن، ثمّ مسح على بطنه، فعاد كما كان، ثمّ أراد أن ينصرف فقمت إليه فأمسكت بردائه وقلت: يا سيّدي، بالّذي أرسلك إلى أبي رحمةً في أرض غربةٍ من أنت؟ فقال: أوما تعرفني؟! أنا محمّدٌ رسول الله، كان أبوك لهذا كثير المعاصي، غير أنّه كان يكثر الصلاة على، فلمّا نزل به ما نزل استغاث بي فأغثته، وأنا غيّاثٌ لمن يكثر الصلاة على في دار الدنيا، فانتبهت فإذا وجه أبي قد ابيض وانتفاخ بطنه قد زال»(۱).

<sup>(</sup>۱) الإستانبوليّ الحنفيّ، إسماعيل حقّي بن مصطفى، روح البيان، ج ٧: ص ٢٥٥؛ ابن الجوزيّ، عبد الواحد الرحمٰن بن عليّ، بستان الواعظين ورياض السامعين: ص ٢٨٩ (رواه عن عبد الواحد بن زيدٍ مع اختلافٍ يسيرٍ).

الحديث الثاني: روى البخاري في (الأدب المفرد) قال: «حدثنا أبو نعيم قال: حدثنا سفيان، عن أبي إسحاق، عن عبد الرحمن بن سعد قال: خدرت رجل ابن عمر، فقال له رجلً: اذكر أحبّ الناس إليك، فقال: يا محمّد»(۱).

ورواه ابن سعدٍ في (الطبقات)(١) قال: «أخبرنا الفضل بن دكين قال: حدّثنا سفيان وزهير بن معاوية، عن أبي إسحاق، عن عبد الرحمٰن بن سعدٍ».

ورواه ابن عساكر في تاريخه (٢)، والنووي في (الأذكار) عن الهيثم بن حنشٍ وفيه «فقال: يا محمد. فكأنّما نشط من عقال» (١)، ورواه ابن تيمية في (الكلم الطيّب) (٥).

<sup>(</sup>۱) البخاري، محمّد بن إسماعيل، الأدب المفرد: ص ٢٠٧ باب ما يقول الرجل إذا خدرت رجله ح ٩٩٣.

<sup>(</sup>٢) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج٤: ص١٥٤ مع اختلافٍ يسير في ألفاظه.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، على بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٣١: ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) النووي، يحيى بن شرفٍ، الأذكار النووية: ص ٣٠٥ ح ٩١٦. وقوله: «كأنّما نشط من عقالٍ» هو مثلٌ يقال: ١- للرسول الّذي يسرع في الأمر. ٢- للمسرع في أيّ عملٍ كان. ٣- للمريض الّذي شفي. ٤- للّذي أغمى عليه ثمّ أفاق.

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الكلم الطيّب: ص ٤٣ باب في الرِّجل إذا خدرت (وفيه عن الهيثم بن حنشٍ).

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فطريق البخاريّ وابن سعدٍ صحيحٌ ورجاله من الثقات، وجلّهم من رجال الصحيحين، وأبو نعيمٍ هو الفضل بن دكين الثقة من مشايخ البخاريّ، وأمّا سفيان لهذا فهو مردّدٌ بين ابن عيينة والثوريّ، ولا يضرّ لهذا الترديد؛ فإنّ كلًّا منهما من رجال الصحيحين، وبذلك يكون طريق البخاريّ وابن سعدٍ صحيحٌ، ويمكن الاحتجاج به.

أمّا الدلالة: فواضحة في جواز الاستغاثة بالنبيّ الأكرم محمّد وَاللّهُ لمن تجمعّت أعصاب رجله أو خدرت، فما أن يذكر أحبّ الناس للمستغيث حتى يرتفع ما به وتنبسط قدمه. ولا يخفى على أحدٍ في أنّ هذا الأمر جائز، وإلّا لردّ ابن عمر عليه بإنكاره وردع القائل به، إضافة إلى أنّ ابن تيمية قد جعل هذا الحديث من شواهد (الكلم الطيّب) \_ كما يظهر من كتابه المتقدّم \_ وهو دليلً على قبوله للاستغاثة.

أقول: قد تقدّم الكلام حول حياة النبيّ الأكرم المُنْفِيمُ في قبره، إذ لا فرق في حياته بين عالم الدنيا وعالم البرزخ، فحياته فيهما واحدةً. قال العبدريّ: "لأنهم أحياء في قبورهم يصلّون ويحجّون كما وردت به الأخبار، فعن أنس بن مالكِ قال: قال رسول الله الله المُنْفِيمُ: "الأنبياء أحياء في قبورهم» (١). وعن أوس بن أبي أوسٍ (أوس بن أوسٍ وكلاهما واحدً) في قبورهم» (١).

<sup>(</sup>۱) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليٍّ، مسند أبي يعلى، ج ٦: ص ١٤٦ ح ٣٤٢٥؛ الهيثميّ، مجمع الزوائد، ج ٨: ص ٢٢١ وقال: "ورواه أبو يعلى ورجال أبي يعلى ثقاتٌ"؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٦: ص ٣٥٢؛ الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٢١٣.

قال: «قال رسول الله ﷺ: من أفضل أيّامكم الجمعة... فأكثروا عليّ من الصلاة فيه، فإنّ صلاتكم معروضة عليّ. فقالوا: يا رسول الله، كيف تعرض عليك صلاتنا وقد أرميت \_ يعني وقد بليت \_ ؟ قال: إنّ الله عرض على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء»(٢).

وإذا كانوا أحياءً في قبورهم، فإنّ حياتهم ومماتهم سيّان، فتكون الاستغاثة بهم في كلا الزمانين أمرًا ممكنًا وجائزًا.

#### الطائفة الثالثة: الاستغاثة بالملائكة

الحديث الأوّل: «عن ابن عبّاسٍ أنّ رسول الله وَاللّه وَاللّه على الله ملائكةً في الأرض سوى الحفظة، يكتبون ما يسقط من ورق الشجر، فإذا أصاب أحدكم عرجة (٣) بأرضٍ فلاةٍ فلينادِ: أعينوا عباد الله».

<sup>(</sup>١) انظر: ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج١: ص ٣٦ / ١٥٨؛ ج٢: ص ٣٦١ /٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٨؛ الداري، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الداري، ج ١: ص ١٣٦٩ ابن ماجة القزويني، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ١٣٤٥ ح ١٠٨٥ وفيه: شدّاد بن أوسٍ؛ النسائي، أحمد بن شعيبٍ، سنن النسائي، ج ٣: ص ١٩١ الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٢٧٨ قال: «هذا حديث صحيحٌ على شرط البخاريّ ولم يخرجاه»؛ ج ٤: ص ٥٦٠ وقال: «هذا حديثٌ صحيحٌ على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٣) العرجة: قال الجوهريّ في (الصحاح): «عرج: إذا أصابه شيءٌ في رجله، فخمع ومشى مشية العرجان، وليس بخلقه» [الجوهريّ، إسماعيل بن حمّاد، الصحاح، ج١: ص٤٥٦ مادّة عرج].

رواه ابن أبي شيبة في (المصنّف)(١) ورواه الهيثميّ في (مجمع الزوائد) وقال: «رواه الطبرانيّ ورجاله ثقاتُ»(٢).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فقد ضعّف بعضهم السند لوجود أبان بن صالحٍ فيه، فهو ضعيفٌ (٣)، وأمّا باقي الرجال فكلّهم من الثقات.

والتحقيق: من الواضح أنّ الإشكال في السند إنّما يكمن في وجود أبان بن صالح الّذي ضعّفه البعض، ولكن مع ذلك يمكن القول بوثاقة أبانٍ هذا فهو من رجال البخاري (أن)، وقد وثّقه العجلي (أن) وابن حبّان (أن) وابن حجر وصحّح الحاكم الكثير من الأحاديث هو فيها (أن)، وكذلك قال الألبانيّ في سندٍ

<sup>(</sup>۱) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٧: ص ١١٦ باب ما يدعو به الرجل إذا ضلّت منه ضالّة ، ح ٢.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ١٠: ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ١٠٣٨ ح ٣١٩.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ١: ص ٢١٦؛ ج ٢: ص ٩٥.

<sup>(</sup>٥) العجليّ، أحمد بن عبد الله، معرفة الثقات، ج ١: ص ١٩٨ / ١٤.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ٦: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٧) ابن حجر، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج١: ص٥١ / ١٣٧.

<sup>(</sup>٨) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ١٢٥ و١٩٥ و١٩٥ و٣١١ وغيرها.

هو فيه: "قلت: هذا إسنادٌ جيّدٌ لولا عنعنة ابن إسحاق" ('). بالإضافة إلى هذا كلّه فإنّ ابن ماجة قد ذكر أنّ الترمذي حسّن حديثًا هو في سنده (')؛ فكيف يمكن القول إنّ أبان بن صالح ضعيفٌ ؟! بل هو ثقةٌ، ولو قبلنا هذا التضعيف فهو أيضًا تضعيفٌ غير مفسّرٍ، وبالتالي لا يؤخذ به، فيقدّم التوثيق، وعليه يكون حديثه صحيحًا، ويحتجّ به ولا إشكال فيه.

الدلالة: من الواضح أنّ الحديث يتكلّم عن وجود ملائكةٍ غير الحفظة يكتبون ما يسقط من ورق الشجر، فإذا أصاب أحدكم عرجة وملمّة بأرضٍ فلاةٍ فاستغيثوا بهم، فإنهم يعينونكم في ذلك، وفيه دلالة على جواز الاستغاثة بالملائكة، والشاهد على ذلك ما روي عن ابن عبّاسٍ قال: "إنّ لله ملائكة في الأرض يكتبون ما يقع في الأرض من ورق الشجر، فإن أصابت أحدًا منكم عرجة ، أو احتاج إلى عونٍ بفلاةٍ من الأرض فليقل: أعينوا عباد الله رحمكم الله، فإنّه يعان إن شاء الله» (٣).

وقد قال البيهقيّ في (الآداب) في ذيل الحديث: «هذا موقوفٌ على ابن عبّاسٍ، مستعملٌ عند الصالحين من أهل العلم؛ لوجود صدقه عندهم فيما

<sup>(</sup>١) الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٦: ص ٢٧٣ ح ١٨٧٣.

<sup>(</sup>٢) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ١١٧ ح ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، الآداب: ص ٢٦٩ ح ٢٥٧؛ شعب الإيمان، ج ٦: ص ١٢٨ ح ٧٦٩٧.

جرّبوا». فهو وإن كان موقوفًا، إلّا أنّه بحكم المرفوع؛ لأنّه قد ورد في بعض متون الحديث أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: "إذَا نَفَرَتْ دَابَّةُ أَحَدِكُمْ، أَوْ بَعِيرُهُ بِفَلاةٍ مِنَ الأَرْضِ لَا يَرَى بِهَا أَحَدًا فَلْيَقُلْ: أَعِينُوا عِبَادَ اللهِ، فَإِنَّهُ سَيُعَانٍ "(). وقد جرّب العلماء لهذا الأمر منهم أحمد بن حنبلٍ، فقد قال عبد الله بن أحمد بن حنبلٍ: "سمعت أبي يقول: حججت خمس حجج، منها ثنتين راكبًا، وثلاثةً ماشيًا، أو ثنتين ماشيًا وثلاثةً راكبًا، فضللت الطريق في حجّةٍ، وكنت ماشيًا، أو ثنتين ماشيًا وثلاثةً راكبًا، فضللت الطريق، فلم أزل أقول ذلك ماشيًا، فجعلت أقول: يا عباد الله دلّونا على الطريق، فلم أزل أقول ذلك حتى وقعت [على] الطريق أو كما قال أبي "().

### الحديث الموقوف وحجيته

الموقوف لغةً: اسم مفعولٍ من "الوَقف"(")، كأنّ الراوي وقف بالحديث عند الصحابيّ، ولم يتابع سرد باقي سلسلة الإسناد.

وأمّا اصطلاحًا فهو: ما أُضِيفَ إلى الصحابيّ من قولٍ أو فعلٍ أو تقريرٍ أو صفةٍ. وقد أجمل ذٰلك الخطيب فقال: «الموقوف ما أسنده الراوي إلى الصحابيّ

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج ٧: ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) ابن حنبلٍ، أحمد، مسائل أحمد بن حنبلٍ برواية ابنه عبد الله: ص ٢٤٥ المسألة ٩١٢، وهُكذا في المصدر، لكنّ الصواب هو: منها ثنتان راكبًا وثلاثً ماشيًا، أو ثنتان ماشيًا وثلاثً راكبًا.

<sup>(</sup>٣) أبو حبيب، سعدي، القاموس الفقهيّ لغةً واصطلاحًا: ص ٣٨٥.

ولم يتجاوزه"('). وقال الحاكم: «أن يروى الحديث إلى الصحابيّ من غير إرسالٍ ولا إعضالٍ، فإذا بلغ الصحابيّ قال: إنّه كان يقول: كذا وكذا، وكان يفعل كذا، وكان يأمر بكذا وكذا»(٢).

إذن الموقوف هو ما يروى عن الصحابة من أقوالهم وأفعالهم ونحوها، فيوقف عليهم ولا يتجاوز بها إلى رسول الله المراقع وقد ذكر أهل العلم أنّ ما كان من الآثار موقوفًا ولا مدخل للاجتهاد فيه، فله حكم المرفوع إلى النبي المراقي المراقية والمراقي على التكلّم به إلّا لكونه قد سمعه من رسول الله المراقية والمراقية والمراقية والمراقية الذي يكون كذلك إذا أخبر بما لا مجال للرأي والاجتهاد فيه يكون للحديث حكم الرفع (المحافية الأخذ عن أهل الكتاب، فإن عرفت عنه الرواية عن أهل الكتاب، فإن عرفت عنه الرواية عن أهل الكتاب، فلا يكون لموقوفه حكم المرفوع عرفت عنه الرواية عن أهل الكتاب، فلا يكون لموقوفه حكم المرفوع على الشنقيطي: "فإن كان ممّا لا مجال للرأي فيه، فهو في حكم المرفوع، كما تقرّر في علم الحديث، فيقدم على القياس ويخصّ به النص إن لم يعرف الصحابيّ بالأخذ من الإسرائيليّات، وإن كان ممّا للرأي فيه مجالً، وهو المراقية ولم يظهر له مخالفٌ، فهو الإجماع السكوتيّ، وهو فإن انتشر في الصحابة ولم يظهر له مخالفٌ، فهو الإجماع السكوتيّ، وهو

<sup>(</sup>١) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، الكفاية في علم الرواية: ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، معرفة علوم الحديث: ص ١٩ النوع الخامس.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، أحمد بن على، فتح الباري، ج ٦: ص ٣٥١.

وأمّا التابعيّ فهل يلحق بالصحابيّ في الموقوف أو لا؟ الصحيح أنّ التابعيّ ما وقف عليه، وإن كان أقلّ رتبةً ممّا وقف على الصحابيّ \_ لأنّ الصحابيّ إذا انتهى إليه الإسناد فإنّه يسمّى موقوفًا، ولكن إن كان لا مجال للرأي فيه فهو مرفوع حكمًا، وإن كان للرأي مجالٌ فيه فهو موقوفٌ أصلًا وفرعًا، أمّا إن انتهى إلى التابعيّ (وهو الّذي رأى الصحابة) كسعيد بن المسيّب، وقتادة، ويزيد بن أبي زيادٍ، وليث بن أبي سليمٍ، والزهريّ وأشباههم، فإنّ ما وقف عليه يسمّى مقطوعًا – إلّا أنّ لهذا لا يمنع من اعتباره، فبالإضافة إلى ما تقدّم سابقًا أنّ من أنّ قول التابعيّ معتبرٌ وأنّه كقول الصاحبيّ، بل دعوى الإجماع على ذلك، فقد ذكر الشنقيطيّ قوله: «فألحق بهم \_ بالصحابة \_ مالكُ التابعين من أهل المدينة، فيما فيه اجتهادٌ لتعلّمهم ذلك عن الصحابة \_ مالكُ التابعين

ومن المعلوم أنّ موقوف ابن عبّاسٍ يمكن رفعه بقرينة الحديث السابق الّذي يرويه عن النبيّ وَاللَّهُم وليس اجتهادًا، وبالتالي يكون ما رواه ابن عبّاسٍ هنا \_ وإن كان موقوفًا \_ بحكم المرفوع، فيكون صحيحًا.

<sup>(</sup>١) الشنقيطيّ، محمّدُ الأمين بن محمّدٍ المختار، مذكّرة أصول الفقه: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الصحفة : ٨٧ .

<sup>(</sup>٣) الشنقيطيّ، محمّدُ الأمين بن محمّدٍ المختار، مذكّرة أصول الفقه: ص ١٨٢.

الحديث الثاني: روى البخاري في صحيحه في قصّة إسماعيل وأمّه هاجر عليه الله العد ما تركهم نبيّ الله إبراهيم عليه عند بيت الله الحرام قال: «قال ابن عبّاسٍ: قال النبيّ عَلَيْكُم نبي الله المروة سمعت صوتًا فقالت: صه \_ تريد نفسها \_ ثم تسمّعت فسمعت أيضًا فقالت: قد أسمعت إن كان عندك غواث، فإذا هي بالملك عند موضع زمزم فبحث بعقبه \_ أو قال بجناحه \_ حتى ظهر الماء، فجعلت تحوضه وتقول بيدها هكذا(۱)، وجعلت تغرف من الماء في سقائها وهو يفور بعد ما تغرف (٢).

ورواه البيهقيّ في (السنن الكبرى)(٢) وعبد الرزّاق في مصنّفه(٤).

### تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ لهذا الحديث قد ورد في (صحيح البخاريّ)، وهو كافٍ في صحّته، بالإضافة إلى أنّ باقي الطرق أيضًا صحيحة ولا إشكال فيها؛ لوثاقة رجالها.

<sup>(</sup>١) أي تعمل له محوّطةً تبيدها شبه الحوض لتجمع الماء فيه، "وتقول بيدها لهكذا" أي: تمنعه من الانتشار على الأرض.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٤: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٣) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج٥: ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج٥: ص١٠٧ ح ٩١٠٧.

أمّا الدلالة: فإن قول أمّ إسماعيل: «عندك غواثٌ» أي: عندك ما تغيثنا به، فهي تستغيث بالملك (جبرائيل) لحاجتها، وكان الماء طلبها، فأغاثها بأن ضرب الأرض بعقبه، فنبع الماء من زمزم، وشربت هي وطفلها، فلو صحّ ما قيل من أنّ الاستغاثة لا تكون إلّا بالله تعالى، للزم على الملك أن ينهاها عن ذلك، ويرشدها إلى الصواب، ولكنّ ما نراه أنّه أغاثها وأجابها إلى ما تريد، ولهذا يدلّ على أنّ الاستغاثة بالملائكة أمرٌ جائزٌ وصحيحٌ.

### الطائفة الرابعة: الاستغاثة بالإنسان

رواه الهيثميّ في (معجم الزوائد)<sup>(۱)</sup> والطبرانيّ في (المعجم الأوسط) قال: «حدّثنا إبراهيم قال: حدّثنا مرار بن حمويه الهمذانيّ قال: حدّثني يحيى بن سعيدٍ أبو زكريّا المدنيّ حافظ قبر رسول الله وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ قال: حدّثني محمد بن صالح بن قيسٍ مولى بني الحارث بن فهر، عن زيد بن أسلم، عن أبيه أسلم»<sup>(۱)</sup>. ورواه ابن حجرٍ في (الإصابة) مختصرًا عن حنش بن عقيل<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ١٠: ص ٣٠٦. وإن ذكرت بعض نسخ (مجمع الزوائد) «أبو عقيل العجيلي»، ولكن ما أثبتناه هو الصحيح الموافق لأكثر النسخ.

<sup>(</sup>٢) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ٣: ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٢: ص ١١٥ / ١٨٥٧.

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فإنّ الهيثميّ وإن لم يذكر السند كاملًا، ولكن يمكن القول إنّ طريقه هو طريق الطبرانيّ، ولهذا الطريق كلّ رجاله من الثقات إلّا يحيى بن سعيدٍ أبو زكريّا المدنيّ حافظ قبر رسول الله وَلَيْتُمْ، فإنّه لم يرد في حقّه مدحً ولا قدحٌ، وهو ظاهر قول الهيثميّ بعد روايته للحديث إذ قال: "وفيه جماعة لم أعرفهم". فيظهر أنّه منهم، إذن هو مجهول الحال، ولكنّ ابن حبّان صرّح بأنّ مَن لم يُعلم بجرحٍ فهو عدلٌ (۱۱)، فيشمله لهذا القول فيكون على أقلّ بقديرٍ حسن الحال. وأمّا إبراهيم في أوّل السند فهو إبراهيم بن الحسين الهمدانيّ، ذكره ابن حبّان في (الثقات) (۱۱)، وصحّح الحاكم حديثًا هو فيه وقال: "لهذا حديثٌ صحيحٌ على شرط الشيخين ولم يخرجاه" وبذلك يكون الحديث حسنًا ويصحّ الاحتجاج به.

وأمّا الدلالة: فواضحةً في أنّ الرجل قد استغاث بعمر بن الخطّاب لمّا قال: «فالغوث الغوث» أي أنّه يطلب الرزق له ولعياله \_ ومن المعلوم أنّ الرزق بيد الله تعالى \_ وقد أجابه عمر بقوله: «أتاك الغوث» أي أتاك ما تطلب وتريد من الرزق. فلو كانت الاستغاثة بالإنسان في مثل لهذه الموارد غير جائزةٍ لوجب على عمر أن يصحّح قول الرجل ويقول له استغث بالله تعالى.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ١: ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج ٨: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٤: ص ٥٢٣.

الحديث الثاني: «ثنا الليث بن سعدٍ، عن هشام بن سعدٍ، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، أنّه لمّا كان عام الرمادة، وأجدبت الأرض، كتب عمر بن الخطّاب إلى عمرو بن العاص: من عبد الله عمر إلى عمرو بن العاص، أخبرني العمريّ ما تبالي إذا سمنت ومن قبلك، أن أعجف ومن قبلي، ويا غوثاه! فكتب عمرو: السلام عليك أمّا بعد: لبّيك لبّيك، أتتك عيرُ أوّها عندك، وآخرها عندي، مع أنّي أرجو أن أجد سبيلًا أن أممل في البحر! فلمّا قدم أوّل عيرٍ دعا الزبير، فقال: اخرج في أوّل هذه العير، فاستقبل بها غدًا [نجدًا]، فاحمل إلى كلّ أهل بيتٍ ببعيرٍ بما عليه، ومرهم فليلبسوا الناس كما أتين، ولينحروا البعير، فيحملوا شعره، وليقددوا لحمه، وليحتذوا جلده، ثمّ ليأخذوا كبّةً من قديدٍ، وكبّةً من قديدٍ، وكبّةً من شحمٍ، وجفنةً من دقيقِ فليطبخوا وليأكلوا».

رواه الحاكم في (المستدرك) وقال: «لهذا حديثٌ صحيحٌ على شرط مسلمٍ، ولم يخرجاه»(١). ورواه البيهقيّ في سننه(٢)، وابن خزيمة في صحيحه(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج ١: ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٦: ص ٣٥٥ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٣) ابن خزيمة، محمّد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، ج ٤: ص ٦٨ مع اختلافٍ يسيرٍ.

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في أنّ رجال السند من الثقات، نعم ذكر الهيثميّ في أنّ بكر بن سهلٍ قد ضعّفه النسائيّ ووثقه غيره، وكذلك فإنّ الحاكم قد وذلك لأنّ تضعيف النسائيّ معارضٌ بتوثيق غيره، وكذلك فإنّ الحاكم قد صحّح أحاديث كثيرةً على شرط الشيخين، وبكرٌ لهذا من ضمن رجالها(١٠). ووصفه الذهبيّ بالإمام المحدّث(١٠)، إضافةً إلى أنّ تضعيف النسائيّ إنّما هو منقولٌ عنه، ولم نجده في كتبه، وإن ثبت فهو جرحٌ غير مفسّرٍ \_ إذ لم يذكر علّة التضعيف \_ فلا يقبل كما صرّح الألبانيّ(١٠) وابن حجرٍ وه بذلك، وفي لهذه الحالة يقدّم التوثيق على التضعيف، فيحكم بوثاقة بكر بن سهلٍ. ولو تنزّلنا عن ذلك كلّه وقلنا بضعفه فهو أيضًا لا يضرّ بصحّة الحديث. فقد رواه البيهقيّ بسندٍ ليس فيه بكر بن سهلٍ وهو: «أخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو سعيدٍ بن أبي عمر وقالا: ثنا أبو العبّاس محمّد بن يعقوب، ثنا محمّد بن إسحاق الصغائيّ، ثنا عبد الله بن صالح، حدّثني

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٤: ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ١: ص ٢٤٤؟ ج ٢: ص ٣٢ و ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٣: ص ٤٢٥ / ٢١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: الألبانيّ، محمّدٌ، إرواء الغليل، ج ٢: ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباريّ، ج١: ص ١٦٩.

الليث، حدّثني هشام بن سعدٍ، عن زيد بن أسلم، عن أبيه أسلم». وهذا طريقٌ حسنٌ، وأكثر رجاله من الثقات.

أمّا الدلالة: فقوله: «ما تبالي إذا سمنت ومن قبلك، أن أعجف ومن قبلي، ويا غوثاه!» عبارةٌ ترتبط بشحّة أرزاق الناس، الّتي لازمها الإعجاف والضعف للكثير من المسلمين، ويؤيّد ذلك ما روي عن عمر أنّه عس المدينة ذات ليلةٍ عام الرمادة، فلم يجد أحدًا يضحك، ولا يتحدّث الناس في منازلهم على العادة، ولم يرّ سائلًا يسأل، فسأل عن سبب ذلك، فقيل له: «يا أمير المؤمنين، إنّ السوّال سألوا فلم يعطوا، فقطعوا السوّال، والناس في هم وضيقٍ، فهم لا يتحدّثون ولا يضحكون. فكتب عمر إلى أبي موسى بالبصرة أن يا غوثاه لأمّة محمّدٍ، وكتب إلى عمرو بن العاص بمصر أن يا غوثاه لأمّة محمّدٍ، فبعث إليه كلّ واحدٍ منهما بقافلةٍ عظيمةٍ تحمل البرّ وسائر الإطعمات، ووصلت ميرة عمرو في البحر إلى جدّة، ومن جدّة إلى مكّة».

وقد عبر ابن كثيرٍ في (البداية والنهاية) عن هذا الحديث قائلًا: «هذا الأثر جيّد الإسناد»(١).

ومن المعلوم أنّ أرزاق الناس بيد الله تعالى، فاستغاثة الخليفة بأبي موسى وعمرو بن العاص بحمل الأرزاق للناس دليلٌ على أنّ الاستغاثة كانت في محلها، وإلّا للزم أن لا يعمل بها الخليفة، أو كان على أبي موسى وعمرو بن

<sup>(</sup>١) ابن كثيرٍ، إسماعيل، البداية والنهاية، ج٧: ص١٠٣.

العاص أن يصحّحا ذٰلك للخليفة، وينهياه عمّا بدر منه، فصدورها عنهما \_ الاستغاثة وجوابها \_ لَهُوَ دليلٌ على جوازها وصحّتها.

## أقوال العلماء في الاستغاثة

ا\_ قال العبدريّ المعروف بابن الحاجّ (ت ٧٣٧ هـ): "فمن توسّل به، أو استغاث به، أو طلب حواجّه منه فلا يردّ ولا يخيّب؛ لما شهدت به المعاينة والآثار، ويحتاج إلى الأدب الكلّيّ في زيارته ﷺ (١).

التوسّل التوسّل السبكيّ الدين السبكيّ (ت ٧٥٦ هـ): «اعلم أنّه يجوز ويحسن التوسّل والاستغاثة والتشفّع بالنبيّ والله الله وبي الله وبعالى، وجواز ذلك وحسنه من الأمور المعلومة لكلّ ذي دينٍ، المعروفة من فعل الأنبياء والمرسلين وسير السلف الصالحين والعلماء، والعوامّ من المسلمين، ولم ينكر ذلك أحدُ من أهل الأديان، ولا سمع به في زمنٍ من الأزمان» (٢).

"\_ قال المراغيّ الشافعيّ (ت ٨١٦ هـ): «إنّ التوسّل والاستغاثة والتشفّع بالنبيّ المنافعيّ واقعٌ في كلّ حالٍ قبل خلقه وفي مدّة حياته في الدنيا وبعد موته في مدّة البرزخ وبعد البعث وعرصات القيامة»(").

<sup>(</sup>١) ابن الحاجّ، محمّد بن محمّد، المدخل، ج١: ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) السبكيّ، عليّ بن عبد الكافي، شفاء السقام: ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) المراغيّ، أبو بكرِ بن الحسين، تحقيق النصرة بتلخيص معالم دار الهجرة: ص١١٣.

٤ قال ابن حجر (ت ٨٥٢ هـ) في (فتح الباري) تعليقًا على حديثٍ مرويًّ عن النبيّ الأكرم وَ اللهُ اللهُ عن النبيّ الأكرم وَ اللهُ اللهُ عن النبيّ الأكرم وَ اللهُ عن النبيّ الأكرم والمُوسَةُ: "وعُرِفَ من لهذا أنّ الاستغاثة ليست حرامًا، وإنّما الحرام ما يترتّب عليها من دعوى الجاهليّة»(١).

ه\_ قال أبو العبّاس القسطلانيّ (ت ٩٢٣ هـ): «ينبغي للزائر أن يكثر من الدعاء والتضرّع والاستغاثة والتشفّع والتوسّل به \_... ثمّ إنّ كلَّا من الاستغاثة والتوسّل والتشفّع والتوجّه بالنبيّ وَاللَّهُ كما ذكره في (تحقيق النصرة) و(مصابيح الظلام) \_ واقعُ في كلّ حالٍ قبل خلقه وبعد خلقه في مدّة حياته في الدنيا وبعد موته في مدّة البرزخ وبعد البعث» (٢).

7 ـ قال العلّامة الرمليّ (١٠٠٤ هـ) في فتاويه: «سُئل عمّا يقع من العامّة من قولهم عند الشدائد: يا شيخ فلان! يا رسول الله! ونحو ذلك من الاستغاثة بالأنبياء والمرسلين والأولياء والعلماء والصالحين، فهل ذلك جائز أو لا؟ وهل للرسل والأنبياء والأولياء والصالحين والمشايخ إغاثة بعد موتهم؟ وماذا يرجّح ذلك؟ فأجاب: إنّ الاستغاثة بالأنبياء والمرسلين والأولياء والعلماء والصالحين جائزة ، وللرسل والأنبياء والأولياء والصالحين إغاثة بعد موتهم؛ لأنّ معجزة الأنبياء وكرامات الأولياء لا تنقطع بموتهم.

أمَّا الأنبياء فلأنَّهم أحياءً في قبورهم، يصلُّون ويحجّون كما وردت به

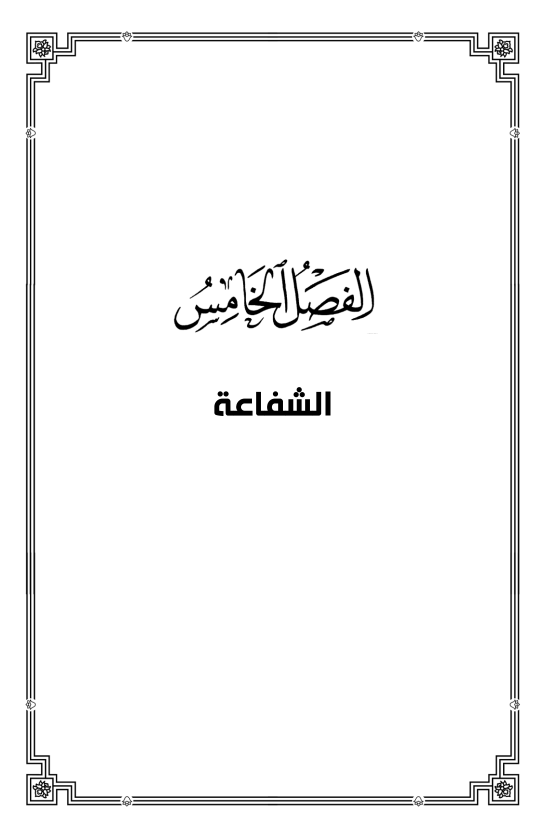
<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج٦: ص٥٤٧.

<sup>(</sup>٢) القسطلانيّ، أحمد بن محمّدٍ، المواهب اللدنّيّة بالمنح المحمّديّة، ج٣: ص ٤١٧.

الأخبار، وتكون الإغاثة منهم معجزةً لهم. والشهداء أيضًا أحياء شوهدوا نهارًا جهارًا يقاتلون الكفار. وأمّا الأولياء فهي كرامة لهم، فإنّ أهل الحقّ على أنّه يقع من الأولياء بقصدٍ وبغير قصدٍ أمورٌ خارقة للعادة، يجريها الله \_ تعالى \_ بسببهم، والدليل على جوازها أنّها أمورٌ ممكنة لا يلزم من جواز وقوعها محالٌ، وكلّ ما لهذا شأنه فهو جائز الوقوع»(١).

وممّا تقدّم يعلم أنّ الاستغاثة أمرٌ مشروعٌ في الدين الإسلاميّ، ولم تنه عنه الشريعة المقدّسة كما يصوّر لنا الشارح، وأنّ ما ذكره هنا لم يكن تامًّا ولا صحيحًا، بل جاز للإنسان أن يستغيث بالأنبياء والأولياء والصالحين في قضاء حوائجه.

(١) الرمليّ الشافعيّ، أحمد بن حمزة، فتاوى الرمليّ، ج ٦: ص ٢٤٧.



## الشفاعة

قد يحاول الإنسان أن يصل إلى المقام الأسمى من خلال اتّباع المنهج الصحيح، وبذل الجهد في الاستقامة والمسير على الطريق الّذي رسمته السماء له؛ ليكون مصداقًا لقوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾. غير أنّ طبيعته وتركيبته الشاملة للروح والبدن، وامتلاكه الغرائز والشهوات والنفس الآمرة بالسوء، قد تدفعه إلى السقوط في أحضان الشيطان، وارتكابه ما يسوّد صحيفة أعماله أمام خالقه، وتبعده عن مضانّ الرجاء والأمل، فيصبح لجهنم حطبًا، ويساق إليها سوق الإبل إلى المرعى، فيعضّ على أنامله أسفًا على ما فرّط في جنب الله، ولكن لا ينفع الندم يومئذٍ، فيبحث عمّن ينجيه من هذا العذاب، فيأمل في أعماله من دون جدوى، فينظر إلى مَن قرّبه الله عِرَق من الأنبياء والأولياء والصالحين؛ ليكون له شفيعًا يدفع عنه عذاب جهنّم، فإن كان لها أهلًا فتنقذه من جحيمها، وإلّا نظر إلى رحمة الله \_ تعالى \_ وشفاعته الّتي هي الأصل في كلّ شيءٍ، فتبلغ به إلى المقام الأسمى فتخرجه من نار السموم إلى جنة النعيم. ومن لم يكن له شفيعٌ خلد في العذاب الأبديّ. إذن فالشفاعة بابُّ من الرحمة فتحه الله للعاصين من المؤمنين الذين اختلطت أعمالهم بين الحسن والقبيح، ولكي يُتجاوز عن قبيحهم؛ لا بدّ من شفيعٍ. وقد أكّدت النصوص القرآنيّة والأحاديث الكثيرة على مشروعيّة الشفاعة وجوازها، وأنّها منهجُّ إسلاميُّ تناوله العلماء في كتبهم على أنّه من المسلّمات في الدين، وأنّ الشفاعة هي لله ولرسوله وللأولياء والصالحين من المؤمنين، ولهذا ممّا لاخلاف فيه سوى عند السلفيّة إذ أنكروها لغير الله تعالى، وقالوا إنّ الأنبياء والأولياء في قبورهم لاينفعون غيرهم.

قال محمّد بن صالح العثيمين: «نفي الشفاعة من دون الله أي من دون إذنه، ومفهومها: أنّها ثابتة بإذنه، ولهذا هو المقصود: الشفاعة من دونه مستحيلة، وبإذنه جائزة وممكنة الله ومستحيلة وبإذنه جائزة وممكنة الله والمنتقالة والمنتقا

الجواب: من المعلوم أنّ ما ذكره الشارح لم يكن في أصل مورده اختلافً بين علماء المدارس الإسلاميّة جميعًا بما فيها مدرسة أهل البيت الميّلًا، وإنّما الاختلاف في التفرّعات الناشئة من هذا الموضوع \_ وسوف نتعرض لبعضها في مضان البحث إن شاء الله تعالى \_ إلّا أن ما ورد في بعض الكتب والمؤلّفات الأخرى للشارح هو نفي شفاعة النبيّ المصطفى وَالمَوْلِيَةُ والصالحين بعد موتهم، حيث قال: "إنّه مثلهم لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًّا، وهو في قبره لا يستطيع أن يدعو لأحدٍ أيضًا، ولا أن يشفع لأحدٍ".

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، فتاوى نورٌ على الدرب، ج ١٩: ص ١٠٠.

وقال أيضًا: «والحمد لله الّذي لم يجعل أمرنا إلى أحد سواه، لأنّ المخلوق لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًّا، فكيف يملك لغيره؟!»(١).

أضف إلى ذلك فإنّ بعض أنصار لهذا المنهج \_كابن تيمية \_ أيضًا ينكر شفاعة الأنبياء والصالحين بعد موتهم، وأنّ ذلك شركٌ أو من أفعال المشركين، ولا بدّ من الانتهاء عنه حيث قال: «وأمّا مَن يأتى إلى قبر نبيّ أو صالح، أو مَن يعتقد فيه أنّه قبر نبيّ أو رجلٍ صالح، وليس كذلك ويسأله ويستنجده فهذا على ثلاث درجاتٍ...

وإن قال أنا أسأله لكونه أقرب إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور... فهذا من أفعال المشركين والنصارى، فإنهم يزعمون أنهم يتخذون أحبارهم ورهبانهم شفعاء يستشفعون بهم في مطالبهم (٢٠). والحقيقة أنّ هذا الرأي فاسدٌ ومتهافت؛ وذلك لأنّ الّذي يذهب إليه الشارح وابن تيمية \_ في أنّ الأنبياء والصالحين لايشفعون لأحدٍ وهم في قبورهم \_ إنّما يصحّ هذا على القول أنّ الأنبياء والصالحين حالهم في القبر كحال باقي البشر في أنّ أبدانهم القول أنّ الأنبياء والصالحين حالهم في القبر كحال باقي البشر في أنّ أبدانهم تتلاشى عند موتهم، وأن صلتهم تنقطع عن عالم الدنيا، ولكن إذا قلنا إنّهم أحياء وحال موتهم كحال حياتهم، فإنّ هذا الكلام لا يتمّ هنا وغير صحيح؛ لأنّ قدرتهم عند الانتقال إلى العالم الآخر لا تنتفي ما دامت الحياة فيهم

<sup>(</sup>١) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن تيميّة، أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوي، ج٦: ص٢٠٨.

موجودةً. أضف إلى أنّ ابن تيمية قد جعل طلب الدعاء والشفاعة بمنزلةٍ مساويةٍ له عبادة غير الله ، مع أنّ الشفاعة لا تعني العبادة أصلًا لا بمعناها اللغويّ ولا بمعناها الاصطلاحيّ، كما أنّ الدواعي الداخليّة والنفسيّة لطلب الشفاعة غير الدواعي النفسيّة لعبادة الأصنام والبشر، ومع ذلك فسوف نظر في مدى صحّة لهذا المدّعي ومدى بطلانه، وذلك من خلال ما نطرحه من مباحث في لهذا الموضوع، وبدءًا نبيّن مفهوم الشفاعة، ثمّ المباحث الأخرى المرتبطة بالموضوع من أدلّةٍ وأقوالٍ.

### تعريف الشفاعة

## أوّلًا: الشفاعة في اللغة

قال الفراهيديّ في (العين): «الشافع: الطالب لغيره: وتقول استشفعت بفلانٍ فتشفّع لي إليه فشفّعه فيّ. والاسم: الشفاعة، واسم الطالب: الشفيع... والشافع: المعين»(١).

قال الزبيدي في (تاج العروس): «الشّافِع وهو صاحبُ الشَّفاعَةِ، والجَمعُ شُفَعاء، وهو الطالبُ لغَيرِه يَتَشَفَّعُ به إلى المَطلوب»(٢).

قال الجوهريّ في (الصحاح): «الشفع: خلاف الوتر تقول: كان وترًا

<sup>(</sup>١) الفراهيديّ، الخليل بن أحمد، كتاب العين، ج١: ص ٢٦١ مادة (شفع).

<sup>(</sup>٢) الزبيديّ، محمّد بن محمّدٍ، تاج العروس، ج ١١: ص ٢٤٨ مادّة (شفع).

فشفّعته شفعًا... والشفيع: صاحب الشفعة وصاحب الشفاعة،... واستشفعته إلى فلانٍ، أي سألته أن يشفع لي إليه، وتشفّعت إليه في فلانٍ فشفّعنى فيه تشفيعًا»(١).

أقول: من الواضح أنّ ما ذكره الجوهريّ هو الأقرب لمضامين بحثنا لهذا وهو الأنسب لذٰلك.

### ثانيًا: الشفاعة في الاصطلاح

قال الجرجانيّ في التعريفات: «هي السؤال في التجاوز عن الذنوب من الّذي وقع الجناية في حقه» (٢). قال محمّد بن صالح العثيمين: «هي التوسط للغير بجلب منفعةٍ، أو دفع مضرّةٍ؛ يعني أن يكون الشافع بين المشفوع إليه، والمشفوع له واسطةً لجلب منفعةٍ إلى المشفوع له، أو يدفع عنه مضرّةً» (٣).

أقول: إنّ الشفاعة في معناها الاصطلاحيّ قريبةٌ من معناها اللغويّ؛ فإذا كانت الشفاعة الّتي يراد بحثها هنا تتعلّق بغفران الذنوب فيكون ما ذكره الجرجانيّ هو الأنسب لتعريف الشفاعة.

<sup>(</sup>١) الجوهريّ، إسماعيل بن حمّادٍ، الصحاح، ج ٣: ص ١٢٣٨ مادّة: (شفع).

<sup>(</sup>٢) الجرجانيّ، عليّ بن محمّدٍ، التعريفات: ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) العثيمين، محمّد بن صالح، مجموع فتاوي ورسائل محمّد بن صالح العثيمين، ج ٢: ص ٤٥.

٣٧٤ منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

### أدلة الشفاعة

يمكن تقسيم أدلّة إثبات الشفاعة إلى قسمين:

## القسم الأوّل: القرآن الكريم

إنّ ملاحظة الآيات القرآنيّة الّتي وردت في إثبات الشفاعة كثيرة جدًّا، وقد قُيدت بعدّة قيودٍ، وقد حاولنا ترتيبها بحسب تلك القيود على شكل طوائف؛ ولذلك سوف نذكرها مع بيان دلالتها، وهي:

### الطائفة الأولى: الآيات الَّتي تثبت الشفاعة بعد إذنه تعالى

١\_ قال تعالى: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ (١).

٢\_ قال تعالى: ﴿ مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ﴾ (٢).

الدلالة: فإنّ (الإذن) هو القيد الأوّل في حصول الشفاعة؛ لأنّ الله هو خالق لهذا الكون ومدبّره، وما من شيء إلّا من بعد إذنه ومشيئته: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَنْ يَشَاءَ اللّهُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (٢). وهو المالك الحقيقي لكلّ ما في لهذا الكون، وهو ربّ الدنيا والآخرة، فما من أمرٍ يقع فيهما إلّا بإرادته وإذنه، والشفاعة للمذنبين واحدةً من لهذه الأمور الّتي لا تحصل من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان: ٣٠.

غير إذنه سبحانه وتعالى، ولهذا يعني أنّها واقعةٌ يوم القيامة ومشروعةٌ، وإلّا لو كانت ممتنعةً وغير ممكنةٍ لأصبح ذكر القيد \_ الإذن \_ في الآيات لغوًا، وبهذا تكون الشفاعة جائزةً ومشروعةً وإن كانت معلّقةً بالإذن.

## الطائفة الثانية: الآيات الدالّة على ثبوت الشفاعة لمن ارتضى

١\_ قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (١).

الدلالة: إنّ رضى الله تعالى \_ وهو القيد الثاني \_ أمرٌ مطلوبٌ في كلّ الأعمال الّتي تتعلّق به سبحانه وتعالى؛ ولهذا لا يمكن حصول أيّ شيءٍ إلّا مع رضاه، ومن الأعمال المتوقّفة على الرضى الشفاعة، وهي تارةً تتعلّق بالمشفوع له، فحتى يصح شمول المذنب في الشفاعة لا بدّ أن يكون مرضيًا عند الله تعالى، أي ممّن يؤمن به ويقرّ بالتوحيد.

وأخرى أن يكون الشافع مرضيًّا عند الله \_ سبحانه \_ حتى يؤذن له بالشفاعة (٢)، وقد ذكر القرآن الكريم العديد من المصاديق للنين رضي الله عنهم، ومنهم:

أَ خير البريّة: قال عزّ من قائلٍ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولُئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ \* جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا أُولُئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ \* جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: العثيمين، محمّد بن صالح، مجموع فتاوى ورسائل محمّد بن صالح العثيمين، ج ٢: ص ٤٥ وقد جعلها على شكل شروطٍ.

الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ('). وقد ذكرت الأحاديث الكثيرة مصداق خير البرية على لسان النبي الأكرم وَاللَّهُمُ ومن هذه الأحاديث ما ذكره الزرنديّ الحنفيّ عن ابن عبّاسٍ قال: «لمّا نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولُئِكَ هُمْ فَال: «لمّا نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولُئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ قال لعليٍّ: هو أنت وشيعتك، تأتي يوم القيامة أنت وشيعتك راضين مرضيّين، ويأتي عدوّك غضابًا مقحمين. فقال: يا رسول الله، ومن عدويّ؟ قال: من تبرّأ منك ولعنك ('').

وروى الطبريّ في تفسيره عن أبي الجارود، عن محمّد بن عليِّ: ﴿ أُولْئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ فقال النبيّ النب

وروى السيوطيّ في (الدرّ المنثور) قال: «أخرج ابن عَدِيٍّ عن ابن عبّاس قال: لمّا نزلت ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولُئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ قال رسول الله ﷺ لعليٍّ: هو أنت وشيعتك يوم القيامة راضين مرضيّين (٤).

وروى الآلوسيّ في تفسيره قال: «أخرج ابن مردويه عن عليِّ قال: قال لي رسول الله عَنْ عَلِيٌّ الصّالِحَاتِ السَّالِحَاتِ الله عَنْ الله عَل

<sup>(</sup>١) سورة البيّنة: ٧ و٨.

<sup>(</sup>٢) الزرندي، محمّدٌ، نظم درر السمطين: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) ابن جريرٍ، محمّد، جامع البيان، ج ٣٠: ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) السيوطي، عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الدرّ المنثور، ج ٦: ص ٣٧٩.

أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ أنت وشيعتك وموعدي وموعدكم الحوض إذا جثت الأمم للحساب، تدعون غرًّا محجّلين »(١).

فعليُّ عَلَيْكَامِ وشيعته ممّن رضي الله عنهم في ضمن لهذا القيد المتقدّم، وبالتالي يصحّ أن يكون من الشفعاء للناس يوم القيامة.

ب - الصادقون: قال تعالى: ﴿قَالَ اللهُ هٰذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذُلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (٢).

وفي الحديث عن عبّاد بن عبد الله قال: «قال عليَّ: أنا عبد الله وأخو رسوله الله عليَّ: أنا الصدّيق الأكبر، لا يقولها بعدي إلّا كذّابُ، صلّيت قبل الناس لسبع سنين».

رواه ابن ماجة في سننه وقال في (الزوائد): «هذا الإسناد صحيح، رجاله ثقات، رواه الحاكم في (المستدرك) عن المنهال وقال: صحيح على شرط الشيخين»(1). ورواه ابن أبي شيبة (1) والحاكم (٥) والنسائي (١) ورواه

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ، ج ١٥: ص ٤٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٤٥ ح ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمّد، المصنّف، ج٧: ص ٤٩٨ ح ٢١.

<sup>(</sup>٥) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج٣: ص١١٢.

الهيثميّ عن أبي ذرِّ وسلمان عن النبيّ عَلَيْمُ (٢)، وكذلك الطبرانيّ (٦) وابن حجرٍ (١) والذهبيّ (٥).

ونقل الآلوسيّ عن ابن عساكر عن أبي جعفرٍ قوله: «إن المراد \_ كونوا مع السادقين \_ كونوا مع عليٍّ كرّم الله تعالى وجهه» (٦).

(١) النسائيّ، أحمد بن شعيبٍ، السنن الكبرى، ج٥: ص١٠٦ ح ٨٣٩٥.

(٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكر، مجمع الزوائد، ج ٩: ص ١٠٢.

(٣) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٦: ص ٢٦٩.

(٤) ابن حجر، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج٧: ص ٢٩٤ / ١٠٤٨٤.

(٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ٤٦: ص ٣٩٢.

(٦) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ، ج ٦: ص ٤٣.

(٧) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٣: ص ١٢٨ وقال: «لهذا حديثٌ صحيح الإسناد، ولم يخرجاه».

وهو مَن نزل في حقّه قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فقد روى ابن حجرٍ (١) والحاكم (٢) والطبريّ (٣) والشوكانيّ (١) والسيوطيّ قالوا: «قال علىّ: رسول الله ﷺ المنذر، وأنا الهادي».

وعلى هذا فوصف (الصادقين) أيضًا ينطبق على عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكِم، فيكون من الشفعاء يوم القيامة.

ج \_ الّذين كُتِبَ في قلوبهم الإيمان: قوله تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِللّٰهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِلْكِنَ عَشِيرَتَهُمْ أُولِيكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ وَيَوْا وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولِئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ [1]. وقد حاول القرآن الله عَنْهُ أُولِئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ في ضمن دائرة حزب الله الكريم تضييق شموليّة المؤمنين الّذين يدخلون في ضمن دائرة حزب الله

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٨: ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٣: ص ١٣٠ وقال: «لهذا حديثٌ صحيح الإسناد، ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٣) ابن جريرٍ، محمّد، جامع البيان، ج ١٣: ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) الشوكانيّ، محمّد بن عليٍّ، فتح القدير، ج ٣: ص ٨٤ مع اختلافٍ في الألفاظ.

<sup>(</sup>٥) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الدرّ المنثورّ، ج ٤: ص ٤٥.

<sup>(</sup>٦) سورة المجادلة: ٢٢.

فقال تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمْ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُوثُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمْ الْغَالِبُونَ ﴾ (١).

وقد دلّت الأحاديث الكثيرة على أنّ المراد من ﴿ اللَّذِينَ آمَنُواْ ﴾ في هذه الآية هو أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكِم، فقد ذكر ابن حجرٍ الهيتميّ في (الصواعق) قال: ﴿ وأخرج الطبرانيّ وابن أبي حاتمٍ عن ابن عبّاسٍ قال: ما أنزل الله "يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُواْ " إلّا وعليُّ أميرها وشريفها، ولقد عاتب الله أصحاب محمّدٍ في غير مكانٍ، وما ذكر عليًّا إلّا بخيرٍ ﴾ (٢). وقال السيوطيّ: ﴿ وأخرج الخطيب في المتّفق عن ابن عبّاسٍ قال: ﴿ تصدَّق عليُّ بخاتمه وهو راكعُ ، فقال النبيّ عَنِينُ للسائل: من أعطاك هذا الخاتم ؟ قال: ذاك الراكع ، فأنزل الله ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ (٣).

وأخرج الطبرانيّ في (الأوسط) عن عمّار بن ياسرٍ قال: "وقف بعليٍّ سائلٌ وهو راكعٌ في صلاة تطوّع، فنزع خاتمه فأعطاه السائل، فأتى رسول الله وَرَسُولُهُ فأعلمه ذلك، فنزلت على النبيّ وَلَيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ وَقُولُ رسول

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٥٥ و٥٦.

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ الهيتميّ، أحمد بن محمّد، الصواعق المحرقة، ج ٢: ص ٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، عبد الرحمٰن بن أبي بكرٍ، الدرّ المنثور، ج٣: ص ٤٠٤.

الله الله الله الله على أصحابه، ثمّ قال: من كنت مولاه فعليٌّ مولاه، اللهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه»(١).

وروى الهيثميّ في مجمعه: «عن عمّار بن ياسرٍ قال: وقف على عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكُمْ سائلٌ وهو راكعٌ في تطوّع، فنزع خاتمه فأعطاه السائل، فأتى رسول الله عَلَيْكُمْ هذه الآية: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ فقرأها رسول الله عَلَيْ مولاه. الله عَلَيْ عالى: من كنت مولاه فعليُّ مولاه. اللهمّ وال من والاه وعاد من عاداه»(٢).

ومن العناوين الواضحة لهذا المصداق الإمام على بن أبي طالبٍ عَلَيْكِم، فيكون من الشفعاء يوم القيامة.

#### الطائفة الثالثة: الآيات الدالة على ثبوت الشفاعة بالقيدين المتقدّمين معًا

أعني الإذن والرضي.

١\_ قال تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ٦: ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج٧: ص١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة ظه: ١٠٩.

٢ ـ قال تعالى: ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ (١).

الدلالة: وهذه الطائفة قد جمعت القيدين المتقدّمين، وقد بيّنًا سابقًا دلالتهما فلا حاجة للإعادة.

#### الطائفة الرابعة: ثبوت الشفاعة لمن شهد بالحقّ أو اتّخذ عند الرحمن عهدًا

١ قال تعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

٢\_ قال تعالى: ﴿ لا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمٰنِ عَهْدًا ﴾ (٣).

الدلالة: من الواضح أنّ الآية الأولى تقرّ بأنّ الشفاعة ثابتة لمن شهد بالحقّ الذي جاء من عند الله وصدح به المرسلون، واتّبعه عن علمٍ ومعرفةٍ لا عن تقليدٍ، وأمّا الآية الثانية فإنّ العهد المراد فيها هو الإمامة ويشهد لذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرّيّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظّالِمِينَ ﴾ (3).

(١) سورة النجم: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ١٢٤.

فقد قال الطبريّ في تفسيره: «لأنّ قول إبراهيم: ﴿وَمِنْ ذُرِّيَّتِي﴾، في إثر قول الله جلّ ثناؤه: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا﴾ فمعلومٌ أنّ الّذي سأله إبراهيم لذرّيته، لو كان غير الّذي أخبر ربّه أنّه أعطاه إيّاه، لكان مبينًا ولكنّ المسألة لمّا كانت ممّا جرى ذكره، اكتفى بالذكر الّذي قد مضى، من تكريره وإعادته، فقال: ﴿وَمِنْ ذُرِّيَّتِي﴾، بمعنى: ومن ذرّيّي فاجعل مثل الّذي جعلتنى به، من الإمامة للناس»(۱).

وقال الرازيّ في تفسيره: «إنّ هذا العهد هو الإمامة المذكورة فيما قبل، فإن كان المراد من تلك الإمامة هو النبوّة فكذا، وإلّا فلا... والقول الأوّل أولى لأنّ قوله: ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِي﴾ طلبُ لتلك الإمامة الّتي وعده بها بقوله: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا﴾ فقوله: ﴿لَا يَنَالُ عَمْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ لا يكون جوابًا عن ذٰلك السؤال إلّا إذا كان المراد بهذا العهد تلك الإمامة (٢).

وعن الخطيب البغداديّ وغيره، قال الخطيب في تاريخه: «سمعت جابر بن عبد الله قَالَ: سمعت رسول الله عَلَيُّ يوم الحديبية وهو آخذُ بيد عليً يقول: هٰذا أمير البررة، وقاتل الفجرة، منصورٌ من نصره؛ مخذولٌ من

<sup>(</sup>١) ابن جريرٍ، محمّد، تفسير جامع البيان، ج١: ص ٧٣٦، ذيل الحديث ١٦٠٢.

<sup>(</sup>٢) الرازي، محمّد بن عمر، تفسير الرازي، ج ٤: ص ٣٨.

خذله، يمد بها صوته، أنا مدينة العلم وعليُّ بابها، فمن أراد البيت فليأت الباب»(١).

ونقل ابن المغازليّ في مناقبه عن سلمان قال: «سمعت حبيبي محمّدًا وَاللّهُ عُلّهُ اللّهُ وَلِكُ النّورُ ويقدّسه يقول: كنت أنا وعليُّ نورًا بين يدي الله وركه، يسبّح الله ذلك النورُ ويقدّسه قبل أن يخلق الله آدم بألف عام! فلمّا خلق الله آدم ركّب ذلك النور في صلبه، فلم يزل في شيءٍ واحدٍ حتّى افترقنا في صلب عبد المطّلب، ففيّ النبوّة وفي عليِّ الخلافة»(٢).

وبذلك تكون آيات لهذه الطائفة دالّةً على أنّ من يحقّ له الشفاعة هو من شهد بالحقّ أو من كان عنده عهد من الله تعالى، وهو الرسالة أو الإمامة والخلافة.

## الطائفة الخامسة: شفاعة النبيّ مِثَلِيًّة باستغفاره للمؤمنين

١ قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا الله وَاسْتَغْفَرُ الله تَوّابًا رَحِيمًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، تاريخ بغداد، ج ٣: ص ١٨١؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٤١: ص ٣٨٣؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، لسان الميزان، ج ١: ص ١٩٨ / ١٦١.

<sup>(</sup>٢) ابن المغازليّ، عليّ بن محمّد، مناقب أهل البيت المِمَلا: ص ١٤٤ ح ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٦٤.

وقال الهيثميّ: «رواه البزّار، ورجاله رجال الصحيح. ويؤيّد ذلك ما روي عن عليٍّ عَلَيْكُمْ قال: قدم علينا أمرؤُ عندما دفنّا رسول الله وقال: يا رسول الله، فرمى بنفسه على قبر النبيّ وحثا على رأسه من ترابه وقال: يا رسول الله، قلت فسمعنا قولك، ووعيت من الله فوعينا عنك، وكان فيما أنزل الله عليك: ﴿ وَلَوْ أُنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا الله وَاسْتَغْفَر لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوَّابًا رَحِيمًا ﴾ فقد ظلمت نفسي فجئتك لتستغفر لي، فنودي من القبر أنّه قد غفر لك» (٢). وقد تمثّل بأبياتٍ من الشعر قائلًا:

<sup>(</sup>۱) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ۹: ص ٢٤؛ ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ٢: ص ١٩٤؛ ابن عديِّ، عبد الله، الكامل، ج ٣: ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) الشعلبيّ، أحمد بن محمّدٍ، تفسير الشعلبيّ، ج ٣: ص ٣٣٩؛ النسفيّ، عبد الله بن أحمد، تفسير القرطبيّ، ج ٥: تفسير النسفيّ، ج ١: ص ٣٣٦؛ القرطبيّ، محمّد بن أحمد، تفسير القرطبيّ، ج ٥:

فطاب من طيبهن القاع والأكم فيه العفاف، وفيه الجود والكرم عند الصراط إذا ما زلّت القدم وشافع الخلق إذ يغشاهم الندم والحور في الجنّة المأوى لهم خدم(١) يا خير من دفنت بالقاع أعظمه نفسي الفداء لقبرٍ أنت ساكنه أنت الحبيب الّذي ترجى شفاعته أنت البشير النذير المستضاء به تخصّهم بنعيم لا نفاد ك

وبذلك يكون النبيّ الأكرم وَاللَّهُمُ شافعًا \_ سواءً في حياته أو بعد وفاته \_ لمن جاءه من المؤمنين مستغفرًا لما جناه على نفسه من الذنوب.

## القسم الثاني: السنّة الشريفة

إنّ مراجعة الكتب الحديثيّة في مدرسة علماء العامّة نجد أنّها مليئةً بالأحاديث الّتي تؤكّد على أنّ الشفاعة حاصلةً من النبيّ الأكرم وَلَيْكُمْ، وكذلك من غيره من الأولياء والصالحين في يوم القيامة، بل إنّ مواردها لا تعدّ ولا تحصى، وكلّها تتحدّث عن مشروعيّة الشفاعة وجواز حصولها في يوم

ص ٢٦٥؛ ابن كثيرٍ، إسماعيل، تفسير ابن كثيرٍ، ج ١: ص ٥٣٠؛ السيوطيّ، جلال الدين، تفسير الدرّ المنثور، ج ١: ص ٢٣٨؛ الأندلسيّ، أبو حيّانٍ، تفسير البحر المحيط، ج ٣: ص ٢٩٥؛ المقريزيّ، امتاع الأسماع، ج ١٤: ص ٢١٥.

<sup>(</sup>١) ورد بعض لهذه الأبيات من الشعر في تفسير (البحر المحيط)، ج ٣: ص ٢٩٥ وفي تفسير ابن كثير، ج ١: ص ٥٣٢.

القيامة، إذ يتم من خلالها التجاوز عن بعض المؤمنين الذين ارتكبوا في الحياة الدنيا بعض الذنوب الكبيرة، التي يدخل الإنسان بسببها النار، ويعذّب عليها بما جنته يداه، ولقد حاولنا تقسيم لهذه الأحاديث إلى طوائف متعدّدةٍ كما فعلنا مع الدليل السابق:

## الطائفة الأولى: الأحاديث الدالة على شفاعة النبيِّ الأعظم ﴿ فَي يُومُ القيامة

الحديث الأوّل: «روى مسلمٌ في صحيحه قال: عن أنس بن مالكِ قال: قال رسول الله عَلَيْكُمْ: أنا أوّل الناس يشفع في الجنّة، وأنا أكثر الأنبياء تبعًا»(١). ورواه أبو يعلى في مسنده(٢).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فصحيحٌ لوجوده في (صحيح مسلمٍ)، وكذٰلك رجاله من الثقات.

أمّا الدلالة: فقول النبيّ وَلَيْكُمْ: «أَنَا أُوّل الناس يشفع» فيه دلالة واضحة على أنّ الشفاعة ثابتة له وَلَيْكُمْ، وهو أوّل مَن يشفع للناس في دخول الجنة، والظاهر أنّ ذنوبهم قد منعتهم من دخولها، فيشفع لهم ليدخلوها.

الحديث الثاني: روى البخاريّ في صحيحه قال: «حدّثنا إسماعيل قال: حدّثني مالكُ، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة قال: إنّ رسول

<sup>(</sup>١) النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج١: ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) الموصليّ، أبو يعلى أحمد بن عليٍّ، مسند أبي يعلى، ج٧: ص٥١ ح ٣٩٦٧.

٣٨٨ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

الله ﷺ قال: لكلّ نبيِّ دعوةٌ يدعو بها، وأريد أن أختبئ دعوتي (١)؛ شفاعةً لأمّتي في الآخرة (٢).

ورواه مسلمٌ في صحيحه(٣).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّة سند الحديث؛ لكونه من روايات الصحيحين.

وأمّا الدلالة: فواضحة في أنّ النبيّ الأعظم وأليّكُم قد خبّا دعوة الشفاعة لأمّته إلى الآخرة، وهي تدلّ على أنّ شفاعته لأمّته في يوم القيامة ثابتة، وهذا لا يعني أنّ الشفاعة منحصرة به والله الله به الله الله الشفاعة له ولسائر النبيّين والصدّيقين وغيرهم؛ فيشفع فيمن استحقّ النار أن لا يدخلها، أو فيمن دخلها أن يخرج منها، وهي ليست خاصّة بالنبيّ والله في أمّته، بل تكون للنبيّين أيضًا إذ يشفعون في عصاة قومهم، وللصدّيقين يشفعون في عصاة أقاربهم وغيرهم من المؤمنين، وكذلك تكون لغيرهم من الصالحين، حتى يشفع الرجل في أهله وفي جيرانه وفيما أشبه ذلك أنه.

<sup>(</sup>١) أختبئ دعوتي: أي أدّخرها.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج٧: ص١٤٥.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ١: ص ١٣٠ مع اختلافٍ يسير.

<sup>(</sup>٤) العثيمين، محمّد بن صالح، شرح العقيدة الواسطيّة، ج ٢: ص ١٧٨.

الفصل الخامس: الشفاعة.....

#### الطائفة الثانية: مصاديق مَن يشفع على نحو الحصر الإضافيّ

الحديث الأوّل: «عن أبي بكرٍ أحمد بن عليّ بن إسماعيل الناقد، حدّثنا معاذ بن المثنّى، حدّثنا مسدّدٌ، حدّثنا عبد الله بن داود، عن مسعرٍ، عن عبد الملك بن عميرٍ، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ: الشفعاء خمسة: القرآن، والرحم، والأمانة، ونبيّكم، وأهل بيت نبيّكم».

رواه السيوطيّ في جامعه (۱) والقندوزيّ في (ينابيع المودّة) والألبانيّ في (سلسلة الأحاديث الضعيفة) وقال: «سندُ ضعيفٌ، أحمد بن عليّ بن إسماعيل هذا لم أجد له ترجمةً فيما عندي من المصادر، ومَن فوقه ثقاتً (۱).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فجميع رجاله من رجال الصحيحين سوى أحمد بن عليّ بن إسماعيل، ومعاذ بن المثنّى، فلم يرو عنهما الشيخان في صحيحيهما، ف معاذ ممّا لا شكّ في وثاقته؛ لأنّ الحاكم صحّح الكثير من رواياته على شرط مسلمٍ والبخاريّ<sup>(1)</sup>، وذكره المقدسيّ في (المختارة)<sup>(1)</sup>، وقال عنه الذهبيّ في (سير أعلام

<sup>(</sup>١) السيوطيّ، عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الجامع الصغير، ج ٢: ص ٨٦ ح ٤٩٤٢.

<sup>(</sup>٢) القندوزي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع المودّة، ج ٢: ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) الألبانيّ، محمّدٌ، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، ج ٨: ص ٢٣٨ / ٢٧٦٢.

<sup>(</sup>٤) الحاكم النيسابوريّ، محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٨٦؟ ٣: ٥٠.

النبلاء): "ثقة متقنً" أن وأمّا أحمد بن عليّ بن إسماعيل الناقد فلم نجد له ترجمة في كتب الرجال، ولا في غيرها، فيكون مجهول الحال، ولكنّ لهذا لا يضرّ لأنّه لا قدح فيه ولا جرح مذكورً، وقد صرّح ابن حبّان بأن: "مَن لم يُعلم بجرحٍ فهو عدلً" أن فيشمله لهذا القول، فيحكم بحسن حاله، فيكون الحديث حسنًا به، ولهذا كافٍ في الاعتماد عليه في إثبات المطلوب والاحتجاج به.

أمّا الدلالة: من الواضح أنّ لهذا الحديث قد ذكر أنّ (الشفعاء) لهذه الأمّة خمسةً، ولهذا الحصر إضافيُّ باعتبار المذكور هنا، وإلّا فهنالك غيرها، والخمسة كالتالي:

<sup>(</sup>۱) المقدسيّ، محمّد بن عبد الواحد، الأحاديث المختارة، ج ٣: ص ١٦٧ ح ٩٦٤؛ ج ٤: ص ٨٩ ح ١٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٣: ص ٥٢٥ / ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ١: ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ١: ص ١٤٩؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ١: ص ٧٨ ح ٢١٦؛ الترمذيّ، محمد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج ٤: ص ٢٤٥ ح ٣٠٦٩.

وثانيها: الرحم، فإنّها تشفع لمن وصلها، وتقول يا ربّ من وصلني فصله.

وثالثها: الأمانة، فإنها تشفع لمن حفظها، وتقول يا ربّ من حفظني فاحفظه من النار.

ورابعها: النبيّ بَاللَّهُ، فإنّه يشفع شفاعةً عامّةً، وقد تقدّم الكلام حول شفاعته بَاللهُ.

وخامسها: أهل بيت النبي النبي الذين نصّ عليهم الله عَنَى آية التطهير إذ قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾(١).

وقد حصرت الأحاديث الصحيحة الواردة عن الرسول المسلم أهل البيت المسلم في هذه الآية بعلي وفاطمة والحسن والحسين المسلم فقد روى مسلم في صحيحه قال: «قالت عائشة: خرج النبي المسلم غداة وعليه مِرْطُ مُرَحَّلُ (٢) من شعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثمّ جاء الحسين فدخل معه، ثمّ جاءت فاطمة فأدخلها، ثمّ جاء علي فأدخله، ثمّ قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٣١.

<sup>(&#</sup>x27;) المِرطُ كساءُ جمعه مروطٌ، ومرحّلُ أي منقوشٌ.

<sup>(</sup>٣) النيسابوري، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٧: ص ١٣١.

وروى أحمد في مسنده قال: «عن شدّادٍ أبي عمارٍ قال: دخلت على واثلة بن الأسقع، وعنده قومٌ فذكروا عليًّا... جاء رسول الله الله الله الله الله عليًّا ومعه عليًّا وحسن وحسن وحسن المنه المنه المنه واحدٍ منهما بيده، حتى دخل فأدنى عليًا وفاطمة فأجلسهما بين يديه، وأجلس حسنًا وحسينًا كل واحدٍ منهما على فخذه، ثمّ لف عليهم ثوبه \_ أو قال كساءً \_ ثمّ تلا هذه الآية ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، وقال: الله هؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق السلم الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق الله المناه الله الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق الله الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق الله الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى أحق الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى وأهل بيتى وأهل بيتى أحق الله المؤلاء أهل بيتى وأهل بيتى وأهل

وبذلك يكون أهل بيت النبيّ الأكرم الله عَلَيْلُمُ من مصاديق الشفعاء الّذين يشفعون للناس يوم القيامة.

الحديث الثاني: روى البخاري في صحيحه قال: «حدّثنا يحيى بن بكيرٍ، حدّثنا الليث بن سعدٍ، عن خالد بن يزيد، عن سعيد ابن أبي هلالٍ، عن زيد عن عطاء بن يسارٍ، عن أبي سعيدٍ الحدريّ قال: قال رسول الله عن أبي سعيدٍ الحدريّ قال: قال رسول الله عن أبي شعيدٍ الحدريّ قال: قال مناعقي»(٢).

# تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فلا إشكال في صحّته؛ لأنّه من أحاديث (صحيح البخاريّ). أمّا الدلالة: فإنّ الحديث يبيّن أنّ الشفاعة ثابتةٌ للنبيّين وللملائكة

<sup>(</sup>۱) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ١٠٧؛ وقد قال شعيبُ الأرنؤوط عنه: «حديثُ صحيحُ».

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٨: ص ١٨٢.

وللمؤمنين، وبعد أن يشفع هؤلاء تأتي الشفاعة الكبرى لله تعالى، ويؤيّد ذلك ما ذكره ابن حبّان في صحيحه إذ قال: «فتشفع الملائكة والنبيّون والصدّيقون، فيقول الجبّار تبارك وتعالى لا إله إلّا هو: بقيت شفاعتي»(١). وكذلك من مصاديق الشفعاء هو ما رواه ابن ماجة، عن أبان بن عثمان، عن عثمان بن عفّان قال: «قال رسول الله الله الله الله الخيشة : يشفع يوم القيامة ثلاثة الأنبياء، ثمّ العلماء، ثمّ الشهداء»(١). ويستفاد من هذا الحديث بدلالة كلمة (ثمّ) الترتيب في الشفاعة بين هذه المصاديق المذكورة، وإنّ أوّل مَن يشفع هم الأنبياء، وأوهم نبيّنا المصطفى المنتقية أوهو ما أشارت إليه الطائفة الأولى من هذه الأحاديث، إضافةً إلى أنّ الحديث لا يعني حصر الشفاعة في هؤلاء، بل هذه الأحاديث، إضافةً إلى أنّ الحديث لا يعني حصر الشفاعة في هؤلاء، بل هناك غيرهم \_ كما مرّ وما سيأتي \_ إلّا أنّ ذكر هؤلاء قد يكون من باب بيان الترتيب في أوّل من يشفع، فهنا أيضًا حصرً إضافيًّ لا حقيقيًّ.

#### الطائفة الثالثة: الأحاديث الدالة على شفاعة الشهداء

الحديث الأوّل: «حدّثنا أحمد بن صالح، حدّثنا يحيى بن حسّان، حدّثنا الوليد بن رباح الذماري، حدّثني عمّي نمران بن عتبة الذماري، قال: دخلنا على أمّ الدرداء ونحن أيتام، فقالت: أبشروا! فإنّي سمعت أبا الدرداء يقول: قال رسول الله عَلَيْ يشفع الشهيد في سبعين من أهل بيته».

<sup>(</sup>۱) ابن حبّان، محمّد، صحیح ابن حبّان، ج ۱٦: ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ١٤٤٣ ح ٤٣١٣.

٣٩٤ .....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

رواه أبو داود في سننه (۱۱)، والبيهقيّ في (السنن الكبرى)(۲)، وابن حبّان في صحيحه (۳).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فجميع رجاله من الثقات. نعم، قال الذهبي في (ميزان الاعتدال): عن نمران بن عتبة: «لا يُدرى مَن هو» (فلكنّ هذا لا يضرّ بحاله؛ لأنّ الذهبيّ نفسه قال في (الكاشف): «إنّه وثق» (فلكره ابن حبّان في (الثقات) (أ)، وقال عنه ابن حجرٍ: «إنّه مقبولٌ» (أ)؛ وعليه فيمكن القول إنّه حسن الحال.

أمّا الدلالة: فواضحة في أنّ للشهيد شفاعة يوم القيامة في سبعين من أهل بيته، بل يمكن أن تكون شفاعته أكبر من لهذا بكثيرٍ، ويؤيّد ذلك ما ورد

<sup>(</sup>١) ابن الأشعث، سليمان، سنن أبي داود، ج ١: ص ٥٦٧ ح ٢٥٥٢.

<sup>(</sup>٢) البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٩: ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) ابن حبّان، محمّد، صحیح ابن حبّان، ج ١٠: ص ٥١٧.

<sup>(</sup>٤) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، ميزان الاعتدال، ج٤: ص ٢٧٣ / ٩١١٩.

<sup>(</sup>٥) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، الكاشف في معرفة من له روايةٌ في كتب الستّة، ج ٢: ص ٣٢٦ / ٨٥٥.

<sup>(</sup>٦) ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج٧: ص ٥٤٤.

<sup>(</sup>٧) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، تقريب التهذيب، ج ٢: ص ٢٥٢ / ٧٢١٤.

عن أنس بن مالكِ قال: «قال رسول الله وَلَكُمْ وذكر الحديث في فضل الشهداء، وفيه: ولا يسألون شيئًا إلّا أعطوه، ولا يشفعون في شيءٍ إلّا شفعوا فيه، ويعطون في الجنّة ما أحبّوا، ويتبوّؤن من الجنّة حيث أحبّوا» (۱)؛ لأنّ لهؤلاء باعوا أنفسهم مرضاةً لله تعالى؛ فاستحقّوا لهذه المراتب والكرامات بفضل لله \_ تعالى \_ ومنّه عليهم؛ ولذلك منحهم الباري الحياة حتى وهم في قبورهم. فهم أحياء يسمعون ويجيبون من سألهم، وقد بين ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِم في رُزْقُونَ ﴾ (١). ومن الواضح أنّ الإنسان بطبيعته المادّية لا يدرك الحياة في القبر وما بعده، ولا يلمسها ولا يعرف حقيقتها إلاّ عند مفارقة الدنيا في الموت.

الحديث الثاني: «حدّثنا الحكم بن نافع، حدّثنا إسماعيل بن عيّاشٍ، عن بحَير بن سعيدٍ، عن خالد بن مَعْدان، عن المقدام بن معدي كرب الكنديّ قال: قال رسول الله وَالله والله والله

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٥: ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٦٩.

رواه أحمد في مسنده (۱) وابن ماجة في سننه في سننه قائلًا: «هذا حديثُ حسنُ صحيحُ غريبُ (۱) ورواه الطبرانيّ في (الكبير) وورد فيه: «هذا حديثُ حسنُ صحيحُ غريبُ ورواه عبد الرزّاق في مصنّفه وقال: «تسع خصالٍ أو قال عشر خصالٍ (۱) ورواه عبد الرزّاق في مصنّفه وقال: «تسع خصالٍ (۱) ورواه الهيثميّ في مجمعه وقال: ورجال أحمد والطبرانيّ ثقاتُ (۱).

## تحقيقٌ في السند والدلالة

أمّا السند: فيكفي في صحّة سند هذا الحديث ما ذكره الترمذيّ بقوله: «هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ غريبٌ». فغرابة الحديث ليس تضعيفًا كما تقدّم سابقًا (()) ، وكذلك توثيق الهيثميّ رجال الحديث قائلًا: «ورجال أحمد والطبرانيّ ثقاتٌ». وأيضًا تصحيح الألبانيّ لسنده في (أحكام الجنائز) (()) وبذلك يمكن الحكم بصحّة هذا الحديث سندًا.

<sup>(</sup>١) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ٩٣٦ ح ٢٧٩٩.

<sup>(</sup>٣) الترمذي، محمّد بن عيسى، سنن الترمذيّ، ج٣: ص١٠٦ ح١٧١٢.

<sup>(</sup>٤) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٢٠: ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج٥: ص٢٦٥ ح ٩٥٥٩.

<sup>(</sup>٦) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكر، مجمع الزوائد، ج٥: ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٧) راجع الصفحة: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٨) انظر: الألبانيّ، محمّدٌ، أحكام الجنائز: ص ٣٦ الرابعة: الاستشهاد في ساحة القتال ح ١.

أمّا الدلالة: فقوله وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى سبعين إنسانًا من أقاربه» فيه دلالةً على أنّ للشهيد شفاعةً تتسع لسبعين إنسانًا من أقاربه. ثمّ هل السبعين لتحديد العدد أو لبيان الكثرة كما في قوله تعالى: ﴿إِنْ تَسْتَغْفِرُ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ ﴾(١). إذ أراد في هذه الآية المباركة بيان الكثرة لا العدد، فتكون شفاعة الشهيد أكبر من هذا العدد، وهو ما يؤيده الحديث الملاقه، إذ جاء مطلقًا فقال: «ولا يشفعون في شيءٍ إلّا شفعوا فيه»(١). فإطلاقه يدلّ على سعةٍ وشموليّةٍ في موردها، وبذلك تكون شفاعة الشهيد كبيرةً جدًّا، وممّن تنطبق عليه صفة الشهادة هو الإمام الحسين بن عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكُمْ، إذ قتل مظلومًا مغدورًا قد أجمعت جيوش الضلال على قتله في طفّ كربلاء هو وأصحابه وأهل بيته؛ ولذلك وصفه العلماء بالشهيد (١)، وهو من أفضل الشهداء وسيّدهم؛ ولذا فهو ممن يكون شفيعًا يوم القيامة.

وهنالك من الأحاديث الأخرى الّتي تبيّن شفاعة بعض الناس منها ما رواه أحمد في مسنده: «عن عبد الله بن قيسٍ قال: سمعت الحرث بن أقيش

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٨٠.

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٥: ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج٣: ص٢٨٠ / ٤٨.

يحدث أنّ أبا برزة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنّ من أمّتي لمن يشفع الأكثر من ربيعة ومضر (()). وقد صحّحه الهيثميّ قائلًا: ((وقال: رواه أحمد ورجاله ثقاتً))(()).

وقال الهيثميّ في مجمعه: «رواه أحمد والطبرانيّ بأسانيد ورجال أحمد، وأحد أسانيد الطبرانيّ رجالهم رجال الصحيح غير عبد الرحمٰن بن ميسرة، وهو ثقةً»(٥).

وهنالك من الأحاديث الكثيرة الّتي تذكر أنواعًا أخرى من الشفاعة قد أعرضنا عن ذكرها؛ كفايةً بما ذكرناه.

<sup>(</sup>١) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج ٤: ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج١٠: ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمد، ج٥: ص٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج ٨: ص ١٤٤؛ مسند الشاميّين، ج ٢: ص ١٤٨ ح ١٠٧٩ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٥) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج١٠: ص ٣٨١.

## شفاعة النبيّ الأكرم ﷺ لعمّه أبي طالب 👺

ذكر محمّد بن صالح العثيمين \_ ومن كان على منهجه \_ أنّ للنبيّ الأكرم شفاعةً خاصّةً، وهي شفاعته لعمّه أبي طالبٍ عِلَيْم، إلّا أن هٰذه الشفاعة تختلف عن باقي الشفاعات؛ إذ إنّها لم تخرجه من النار \_ حسب ادّعائهم \_ وإنّما أخرجته من الدرك الأسفل من النار إلى ضحضاج منها فقد قال: «شفاعته وَاللّهُ أَخرجته من الدرك الأسفل من النار إلى ضحضاج منها فقد قال: «شفاعته وَاللّهُ فَي عمّه أبي طالبٍ أن يخفّف عنه العذاب، وهٰذه مستثناةٌ من قوله تعالى: ﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا ﴾ (١)، وذلك لما كان لأبي طالبٍ من نصرةٍ للنبيّ وَاللّهُ ودفاعٍ عنه، وهو لم يخرج من النار، لكن خفّف عنه حتى صار \_ والعياذ بالله \_ في ضحضاج من نارٍ، وعليه نعلان منها يغلي منهما دماغه، وهٰذه الشفاعة خاصّةٌ بالرسول وَ الله المن تغيل منهما دماغه، وهٰذه الشفاعة خاصّةٌ بالرسول وَ إنّما هي تخفيفٌ فقط (١٠).

#### الجواب

إِنَّ الله عِن أَراد من جميع الناس أن يؤمنوا به ويعبدوه في السر والعلن ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١)، وأرسل الأنبياء ليطاعوا،

<sup>(</sup>١) سورة المدّثر: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة ظه: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج ١: ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات: ٥٦.

وأنزل الكتب ليؤمنوا بها، فمنهم مَن آمن ومنهم مَن كفر، ولا يُعلَم ذٰلك إلّا من خلال القول والفعل، وقد ذكر لنا التاريخ الكثير من الشخصيّات الّتي عارضت دعوى الأنبياء وحاربتها، ولم تؤمن بدعوتهم قطّ، وقد ذكر القرآن الكريم بعضهم في ضمن آياته صراحةً \_ كما في أبي لهبٍ \_ ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهُ وَتَبَّ وَتَبُّ الله الله الله المعض الآخر منهم إشارةً، وقد جعل الشارح ومَن على منهجه المصداق الواضح لهذا القسمِ الحايي والمدافع عن الرسول الأعظم مَن الله الله عليه عنه وحكموا بكفره وأنّه مات كافرًا، بل وتشدّدوا في إنكار إيمان أبي طالبٍ عَلَيْ والأجل بيان المسألة بصورةٍ واضحةٍ فلا بدّ من بحثها بصورةٍ مستقلّةٍ، وسوف نبحث ذلك في أمرين:

#### الأمر الأوّل: في إيمان أبي طالب عِنْ

إنّ إيمان أبي طالبٍ عِشْم من المسائل الّتي كثر ذكرها في كتب العامّة، وكذلك في كتب أتباع السلفيّة، وقد ركّزوا على إظهار هذه المسألة في الكثير من المباحث العقديّة، بل لا يكاد يخلو منها مبحثٌ، مع أنّ الكثير من أصحاب النبيّ عَلَيْ كان آباؤهم ممّن مات كافرًا، إلّا أنّ التركيز على والد الإمام عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْ يشير الكثير من التساؤلات والاستغراب، وهنا كان من اللازم علينا أن نبيّن واقع حاله عِشْم، وهل صحيحٌ ما يروّج له

<sup>(</sup>١) سورة المسد: ١.

أصحاب لهذا المنهج من أنّ أبا طالبٍ مات كافرًا؟ أو أنّ الرجل في واقع الأمر مات مؤمنًا مكتمل الإيمان، وأنّ فعله يصرّح بأنّه مؤمنً؛ لأنّ الإيمان هو اعتقاد في القلب وتظهره الأقوال والجوارح من خلال الأفعال الّتي يأتي بها الشخص نفسه، وما كان أبو طالبٍ على إلّا النموذج الأوضح لهذه الصورة المشرقة المرسومة للمؤمن الّذي يكتم إيمانه؛ ولذا سنثبت إيمانه على من المشرقة المرسومة للمؤمن الّذي يكتم إيمانه؛ ولذا سنثبت إيمانه عقه، والّتي توضّح بصورةٍ لا تقبل الشكّ في أنّ الرجل كان من المؤمنين الّذين نذروا أرواحهم للدفاع عن الدين الجديد، والتضحية في سبيل إظهاره وحماية الرسول الله الله الله الله المؤمنين الله الله المؤمنية الله المؤمنية المؤمنية المؤمنية الله المؤمنية الم

# الشاهد الأوّل: ترحّم النبيّ وَلَيْكُمْ واستغفاره لعمّه أبي طالبٍ عِمْه وشكره على ما فعله

إنّ ترحّم النبيّ الله واستغفاره أمرُ ذو دلالة على أنّ المترحّم عليه والمستغفر له يستحقّ ذلك، وهذا الاستحقاق إنّما هو منحصرُ بالمؤمن دون الكافر، فما كان فعل النبيّ الله هذا لعمّه أبي طالبٍ إلّا لكونه من المؤمنين، فاستحقّ الترحّم والاستغفار ولم يعلم أنّ النبيّ استغفر لكافرٍ قطّ، أو ترحم عليه، أو شكره؛ لأنّ الكافر لا يستحقّ جميع ذلك، وقد ثبت أنّ النبيّ عليه، أو شكره؛ لأمور مع عمّه أبي طالبٍ على فقد أخرج البيهقيّ الأعظم فعل كلّ هذه الأمور مع عمّه أبي طالبٍ على فقد أخرج البيهقيّ وغيره عن ابن عبّاسٍ: «أنّ النبيّ النبيّ على عاد من جنازة أبي طالبٍ فقال:

وصلتك رحمٌ، وجزيت خيرًا يا عمّ» (١). وفي لفظ الخطيب: «عارض النبيّ جنازة أبي طالبٍ فقال: وصلتك رحمٌ، جزاك الله خيرًا يا عمّ» (٢).

وقال ابن أبي الحديد: «إنّ أبا طالبٍ لمّا مات، جاء عليّ عَلَيْ الى رسول الله وقال ابن أبي الحديد: «إنّ أبا طالبٍ لمّا وحزن شديدًا، ثمّ قال له: امض فتولّ غسله، فإذا رفعته على سريره فأعلمني، ففعل، فاعترضه رسول الله وقيل وهو محمولٌ على رؤوس الرجال، فقال: وصلتك رحم يا عمّ، وجزيت خيرًا، فلقد ربّيت وكفلت صغيرًا، ونصرت وآزرت كبيرًا، ثمّ تبعه إلى حفرته، فوقف عليه»(٢).

وروى الحاكم وغيره عن جابرٍ ويشنف قال: «لمّا مات أبو طالبٍ قال رسول الله ومنافية عن جابرٍ ويشف قال: «لمّا أزال أستغفر لك... فأخذ المسلمون يستغفرون لموتاهم الّذين ماتوا وهم مشركون، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ۱: ص ۱۲٤؛ ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج۷: ص ۱٤٧؛ المقريزيّ، أحمد بن عليّ، إمتاع الأسماع، ج ۱: ص ٤٥؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥: ص ٢٥٢؛ ابن معينٍ، يحيى، تاريخ ابن معينٍ، ج ١: ص ٢٩٠ / ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) الخطيب البغداديّ، أحمد بن عليٍّ، تاريخ بغداد، ج ١٣: ص ١٩٨ / ٧١٧٤؛ ابن عساكر، على بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق ج ٦٦: ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج ١٤: ص ٧٦.

لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَىٰ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الجُحِيمِ﴾(١).

### أسباب نزول قوله تعالى: (مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ...) .

أقول: من الواضح أنّ ما ذكره الحاكم وغيره في لهذا الحديث من أنّ سبب نزول قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ... ﴾ (الآية)، في أبي طالبِ عَلَيْهُ أمرُ مستبعدً؛ وذٰلك:

أوّلًا: لأنّ الآية المباركة \_ وهي من سورة التوبة \_ مدنيّة بإجماع العلماء، بينما كان موت أبي طالبٍ عُلَيْه في مكّة قبل الهجرة، وهو ما دفع ابن حجرٍ في (الفتح) للإشكال عليها، فقال تعقيبًا على حديثٍ عن النبيّ وَاللّهُ يبين سبب نزول الآية: «فلا أزال أستغفر لأبي طالبٍ حتّى ينهاني عنه ربّي، فقال أصحابه: لنستغفرن لآبائنا كما استغفر نبيّنا لعمّه، فنزلت». وهذا فيه إشكال؛ لأنّ وفاة أبي طالبِ كانت بمكّة قبل الهجرة اتّفاقًا(۱).

ثانيًا: قد ذكر العلماء عدّة صورٍ لأسباب نزول لهذه الآية المباركة:

الصورة الأولى: عن عليّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكَامٍ أنّه قال: «مررت برجلٍ من

<sup>(</sup>۱) الحاكم النيسابوريّ، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٣٣٥؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٢٦: ص ٣٣٦؛ ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج ١: ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرِ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٨: ص ٣٩٠.

المسلمين يستغفر لأبيه وقد مات مشركًا، قال: فنهيته. فقال: قد استغفر إبراهيم لأبيه، فأتيت النبي الله الله الله الله الله الله عن الله والله والله

<sup>(</sup>١) النحّاس، أحمد بن محمّدٍ، معاني القرآن، ج٣: ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٢) ابن حبّان، محمّد، صحيح ابن حبّان، ج ٣: ص ٢٦١؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، ج ١٧: ص ٢٤؛ ابن كثيرٍ، إسماعيل، السيرة النبويّة، ج ١: ص ٢٣٧.

أقول: من الواضح أنّ القول إنّ سبب نزول لهذه الآية هو في آمنة بنت وهبٍ أمّ النبيّ الأعظم عليه المعلم عليه قولٌ غير تامّ؛ لاعتقادنا القاطع بأنّ والدي الرسول عليه هما من المؤمنين، وعلى الديانة الحنيفيّة ديانة آبائهم وأجدادهم؛ وعليه فأمّ النبيّ عليه من المؤمنات الموحّدات لا كما يذكره لهذا الحديث.

وممّا يؤيّد أنّ أبا طالبٍ عِشْم من الناجين ما ورد عن العبّاس أنّه سأل النبيّ اللَّهِ عن ربّي»(٣).

فإنّ الخير المرجوّ من الله \_ تعالى \_ إنّما يسع المؤمن دون الكافر، وخير الله لا ينقص عن الجنّة قطعًا، فرجاء الخير من قبل النبيّ الله الممّه دليلُ على أنّ عمّه مستحقُّ له، ولو كان عمّه كافرًا فكيف يرجو الخير له والجنّة؟

<sup>(</sup>١) ابن حجرٍ، أحمد بن على، فتح الباري، ج ٨: ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، المبارك بن محمّد، أسد الغابة، ج ٢: ص ٤٤؛ ابن عبد البرّ، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب، ج ١: ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٦٦: ص ٣٣٦؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ٢٣٣؛ ابن الجوزيّ، عبد الرحمٰن بن عليّ، زاد المسير، ج ٥: ص ٢٥١.

# الشاهد الثاني: أمر النبي وَلِيسِم المنسِيم الشاهد الثاني: أمر النبي والمسلم المسلم المسلم

من الواضح أنّ الكافر لا يجوز تغسيله من قبل المسلم، وإن كان بينهما صلة رحم، بل إنّ الكافر لا يغسّل أصلًا، فقد أخرج عبد الرزّاق في مصنّفه قائلًا: «أخبرنا ابن جريج قال: قال لي عطاءً: ولا يغسّله ولا يكفّنه \_ يعني الكافر \_ وإن كانت بينهما قرابةً قريبةً»(١).

وقال ابن أبي الحديد في (شرح النهج): «قالوا والمسلم لا يجوز أن يتولّى غسل الكافر، ولا يجوز للنبيّ أن يرقّ لكافر، ولا أن يدعو له بخيرٍ، ولا أن يعده بالاستغفار والشفاعة، وإنّما تولى عليّ عَلَيْ عَسله؛ لأنّ طالبًا وعقيلًا لم يكونا أسلما بعد، وكان جعفرٌ بالحبشة، ولم تكن صلاة الجنائز شرّعت بعد، ولا صلّى رسول الله مَنْ على خديجة، وإنّما كان تشييع ورقة ودعاءً "(1).

وقال ابن سعدٍ في طبقاته: «حدّثني معاوية بن عبد الله بن عبيد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جدّه عن عليِّ قال: أخبرت رسول الله الله الله الله الله عن أبي بموت أبي طالبٍ فبكى، ثمّ قال: اذهب فاغسله وكفّنه وواره، غفر الله له ورحمه. قال: ففعلت ما قال»(۱). ورواه أيضًا ابن حجرٍ في (الدراية)(١) والنسائي في

<sup>(</sup>١) الصنعانيّ، عبد الرزّاق، المصنّف، ج ٦: ص ٣٨ ح ٩٩٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج ١٤: ص ٧٦.

<sup>(</sup>٣) ابن سعدٍ، محمّد، الطبقات الكبرى، ج١: ص١٢٣.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الدراية في تخريج أحاديث الهداية، ج١: ص ٢٣٦.

ومن المجمع عليه أنّ عليًّا عَلَيْكُم كان قد دخل الإسلام، وكان مسلمًا في ذلك الوقت، بل هو أوّل من آمن بالرسالة الجديدة وبالرسول الله من أمن الرسالة الجديدة وبالرسول الله وإلّا لما جاز لأبيه لا يحمل إلّا دلالة واحدة، وهي أنّ الأب كان مسلمًا، وإلّا لما جاز تغسيله إن كان كافرًا. ثمّ كيف يبكي النبيّ الأكرم المُسَلَّمُ على رجلٍ مات كافرًا، وهل يعقل هذا؟!

الشاهد الثالث: دفاع أبي طالبٍ عن النبيّ وَاللَّهُمُ وأمره أبناءه أن يصلوا جناحه، وأن يصلوا معه

فقد ذكر ابن حيّانٍ الأندلسيّ في تفسيره أنّ النبيّ الأعظم وَاللَّهُمُ كان يصليّ «فمرّ به أبو طالبٍ ومعه ابنه جعفرٌ، فقال له: صل جناح ابن عمك وانصرف مسرورًا، وأنشأ أبو طالبٍ يقول:

<sup>(</sup>١) النسائي، أحمد بن شعيبٍ، خصائص أمير المؤمنين: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٨: ص ٥٥.

وعن عبد الله بن ضميرة عن أبيه عن عليٍّ أنّه لما أسلم قال له أبو طالبٍ: «الزم ابن عمّك» (٢٠). وعن أبي عبيدة معمّر بن المثنّى، عن رؤبة بن العجّاج، عن أبيه، عن عمران بن حصينٍ أنّ أبا طالبٍ قال لجعفر بن أبي طالبٍ لمّا أسلم، قبّل جناح ابن عمّك، فصلّى جعفرٌ مع النبيّ النّي الله (٣٠).

بل ويظهر تفانيه جليًّا في الدفاع عن النبيّ محمّدٍ عَلَيْكُمُ على ما ذكره في هذا البيت:

والله لن يصلوا إليك بجمعهم حتى أوسّد في التراب دفينا(٤)

الشاهد الرابع: حصر دعاء أبي طالب على من ظلمه

فقد روى الذهبيّ في تاريخه: «عن معتمر بن سليمان عن أبيه أنّ قريشًا أظهروا لبني عبد المطّلب العداوة والشتم فجمع أبو طالبٍ رهطه، فقاموا بين

(١) الأندلسيّ، محمّد بن يوسف، تفسير البحر المحيط، ج ٨: ص ٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج٧: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٧: ص ١٤٨؛ الثعلبيّ، أحمد بن محمّدٍ، تفسير النعلبيّ، ج ٤: ص ١٤١؛ السمعانيّ، منصور بن محمدٍ، تفسير السمعانيّ، ج ٢: ص ١٩٠ البغويّ، الحسين بن مسعودٍ، تفسير البغويّ، ج ٢: ص ١٩١؛ القرطبيّ، محمّد بن أحمد، تفسير القرطبيّ؛ ج ٦: ص ٤٠١؛ ابن الجوزيّ، عبد الرحمٰن بن عليّ، زاد المسير، ج ٣: ص ١٠٠؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ١٥٠.

أستار الكعبة يدعون الله على من ظلمهم، وقال أبو طالبٍ: إنْ أبي قومنا إلّا البغى علينا فعجّل نصرنا»(١).

ومن المعلوم أنّه لم تنقل لنا كتب التاريخ ولا غيرها أنّ أبا طالبٍ قد توجّه إلى الأصنام أو دعا إليها في يومٍ من الأيّام، بل ولم يُنقل أنّ بيته كان فيه من الأصنام الّتي كانت تعبدها قريش، وهذا ظاهرٌ في أنّه لم يكن يعبدها، فدعاؤه الله عِن دليلٌ على إيمانه، وإلّا لاستعان في دعائه بتلك الأصنام.

الشاهد الخامس: كلام أبي طالبٍ عِنْهُ وأشعاره الّتي تفيض بتوحيد الله عِنْهُ وكمال النيّ محمّدٍ وَمُنْفِينًمُ

# أُوِّلًا: كلامه في يوم نكاح النبيّ وَالنَّبِيِّ اللَّهِ اللَّلَّاللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ

ما ذكره الآلوسيّ في تفسيره قائلًا: «قد صحّ أنّ أبا طالبٍ يوم نكاح النبيّ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّه الله الله الّذي جعلنا من ذرّية إبراهيم، وزرع إسماعيل، وضئضئ معد، وعنصر مضر، وجعلنا حضنة بيته، وسوّاس حرمه، وجعل لنا بيتًا محجوجًا وحرمًا آمنًا، وجعلنا الحكّام على الناس، ثمّ إنّ ابن أخي لهذا محمّد بن عبد الله لا يوزن برجل إلّا

<sup>(</sup>١) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ٢٣٢.

رجح به، فإن كان في المال قلّ فإن المال ظلُّ زائلٌ وأمرٌ حائلٌ، ومحمّدٌ من قد عرفتم قرابته، وقد خطب خديجة بنت خويلدٍ وبذل لها من الصداق ما آجله وعاجله من مالي كذا، وهو والله بعد لهذا له نبأُ عظيمٌ وخطرٌ جليلٌ».

وفي هذا دليلٌ واضحُ على أنّ أبا طالبٍ قد جعل كلامه بدءًا وانتهاءً تحميدًا لله تعالى، بأن جعله من ذرّية إبراهيم ومن زرع إسماعيل \_ أي أنّه من ذرّية الأنبياء وعلى ملّتهم \_ وأنّ خاتمة تلك الذرّية الطاهرة هي نبوّة النبيّ الأعظم المُناسِّمُ، وأنّ من حضر لم يعترض على ما ذكره أبو طالبٍ، وإلّا لأنكروا قوله (۱).

في مدحه النبيّ الأكرم والله وتنبّئه بالمغيّبات ذكر الحلبيّ في سيرته: أنّ أبا طالبٍ لمّا حضرته الوفاة جمع إليه وجهاء قريش فأوصاهم، وكان من وصيّته أن قال: يا معشر قريش، أنتم صفوة الله من خلقه، وقلب العرب، فيكم المطاع وفيكم المقدّم الشجاع، والواسع الباع، لم تتركوا للعرب في المآثر نصيبًا إلّا أحرزتموه، ولا شرفًا إلّا أدركتموه، فلكم بذلك على الناس الفضيلة، ولهم به إليكم الوسيلة، أوصيكم بتعظيم لهذه البنية \_ أي الكعبة وإنّ فيها مرضاةً للربّ، وقوامًا للمعاش. صلوا أرحامكم ولا تقطعوها، فإنّ في صلة الرحم منساً \_ أي فسحةً \_ في الأجل، وزيادةً في العدد، واتركوا البغى والعقوق، ففيهما هلكت القرون قبلكم. أجيبوا الداعى وأعطوا

<sup>(</sup>١) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ، ج ٩: ص ٢٥١ بتصرّفٍ.

السائل، فإنّ فيهما شرف الحياة والممات، وعليكم بصدق الحديث وأداء الأمانة، فإنّ فيهما محبّةً في الخاصّ ومكرمةً في العامّ، وإنّي أوصيكم بمحمّدٍ خيرًا، فإنّه الأمين في قريش \_ أي وهو الصدّيق في العرب \_ وهو الجامع لكلّ ما أوصيكم به، وقد جاء بأمرٍ قبله الجنان وأنكره اللسان مخافة الشنآن \_ أي البغض، وهو لغةً في الشنآن \_ وايم الله كأنّي أنظر إلى صعاليك العرب وأهل البرّ في الأطراف والمستضعفين من الناس قد أجابوا دعوته، وصدّقوا كلمته، وعظّموا أمره، فخاض بهم غمرات الموت، فصارت رؤساء قريش وصناديدها أذنابًا، ودورها خرابًا، وضعفاؤها أربابًا، وإذا أعظمهم عليه أحوجهم إليه، وأبعدهم منه أحظاهم عنده، قد محضته العرب ودادها، وأعطته قيادها دونكم. يا معشر قريش، كونوا له ولاةً، ولحزبه حماةً، والله لا يسلك أحدً منكم سبيله إلّا رشد، ولا يأخذ أحدً بهديه إلّا سعد»(۱).

وقد نقل عن البرزنجيّ قوله: «قلت: بعيدٌ جدًّا أن يعرف أنّ الرشاد في اتّباعه ويأمر غيره ثمّ يتركه هو»(٢).

ثانيًا: من قصيدة له على يمدح الله على والنبي الأكرم الميكيم والنبي الأكرم الميكيم والنبي الأكرم الميكيم والنبي الأكرم الميكم والميكم والنبي الأكرم الميكم والميكم والنبي الميكم والميكم والنبي الميكم والميكم والميكم

<sup>(</sup>١) الحلبيّ، عليّ بن برهان الدين، السيرة الحلبيّة، ج ٢: ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) زيني دحلان، أحمد، أسنى المطالب في نجاة أبي طالبٍ: ص٥١.

<sup>(</sup>٣) البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الصغير، ج ١: ص ٣٨؛ ابن حجر، أحمد بن عليّ،

وقال ابن حجرٍ في (الإصابة) بعده: «قال ابن عيينة عن عليّ بن زيدٍ: ما سمعت أحسن من هذا البيت»(١).

وقد أضاف ابن أبي الحديد بيتًا قبله وهو:

لقد أكرم الله النبيّ محمّدًا فأكرم خلق الله في الناس أحمد وشقّ له من اسمه ليجلّه فذو العرش محمودٌ ولهذا محمّد (٢)

ومن قصيدةٍ له عِشَهُ أرسلها للنجاشيّ ملك الحبشة يمدح فيها النبيّ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ قال فيها:

تعلّم خيار الناس أن محمدًا وزيرٌ لموسى والمسيح بن مريم أتى بهدي مثل الّذي أتيا به وكلٌ بأمر الله يهدي ويعصم وأنّكم تتلونه في كتابكم بصدق حديثٍ لا حديث الترجّم وأنّك ما يأتيك منّا عصابةٌ لفضلك إلّا أرجعوا بالتكرّم (١)

فتح الباري، ج ٦: ص ٤٠٤؛ الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٧: ص ١٩٧؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ٣٣؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٣: ص ٣٣؛ ابن حبّان، محمّد، الثقات، ج ١: ص ٢٤؛ ابن حنبلٍ، أحمد، العلل، ج ١: ص ٤٥٠ / ١٠٣٢.

(١) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج٧: ص١٩٧.

(٢) ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج ١٤: ص ٧٨.

الفصل الخامس: الشفاعة......

# ثالثًا: قصيدته عِنْ لما تمالأت قريشٌ على النبيّ والنبيّ الدُّلِيُّمْ

إن قريشًا وثبت كلّ قبيلةٍ على من أسلم منهم، يعذّبونهم ويفتنونهم عن دينهم، فمنع الله رسوله ويُسْتُمُ بعمّه أبي طالبٍ، فقام أبو طالبٍ فدعا بني هاشم وبني المطّلب إلى ما هو عليه من منع رسول الله والقيام دونه، فاجتمعوا إليه وقاموا معه، إلّا ما كان من الخاسر أبي لهبٍ، فجعل أبو طالبٍ يمدحهم ويذكر قديمهم ويذكر فضل محمّدٍ وقال في ذلك أشعارًا. ثمّ إنّه لمّا خشي دهماء العرب أن يركبوه مع قومه لمّا انتشر ذكره (٢)، قال قصيدته الّتي منها:

وقد قطعوا كلّ العُرى والوسائل وقد طاوعوا أمر العدة المزايل فلا تشركوا في أمركم كلّ واغل تكونوا كما كانت أحاديث وائل علينا بسوءٍ أو ملحّ بباطل

ولمّا رأيت القوم لا ودّ فيهمُ وقد جاهرونا بالعداوة والأذى أعبد منافٍ أنتمُ خير قومكم فقد خفْتُ إن لم يصلح الله أمركم أعوذ بربّ الناس من كلّ طاعنٍ وثور ومن أرسى ثبيرًا مكانه

<sup>(</sup>١) ابن إسحاق، محمّد، سيرة ابن إسحاق، ج ٤: ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج١: ص١٦٢.

وبالله أن الله ليسس بغافل ولمّا نطاعن حوله ونناضل ولمّا نطاعن حوله ونناضل ونذهل عن أبنائنا والحلائل يحوط الذمار بين بكر بن وائل ثمال اليتامى عصمة للأرامل فهم عنده في نعمة وفواضل(1)

وبالبيت حقّ البيت من بطن مكّة كذبتم وبيت الله نبزي محمّدًا ونسلمه حتّى نصرّع حوله وما ترك قوم لا أبًا لك سيتدًا وأبيض يستسقى الغمام بوجهه يلوذ به الهلّدك من آل هاشم

رابعًا: إقرار أبي طالبٍ على أنّه مؤمنُ بدين النبيّ وَالنَّهِ مُواللِّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

يا شاهد الله عليّ فاشهد أنّي على دين النبيّ أحمد من ضلّ في الدين فإنّي مهتد<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، فتح الباري، ج ٢: ص ٤١٢؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٦٦: ص ٣١٤ (ذكر بعض الأبيات الشعريّة)؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ١٦٢؛ ابن كثيرٍ، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ٣: ص ١٧٠ ابن هشامٍ، عبد الملك، السيرة النبويّة، ج ١: ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج ١٤: ص ٧٨ لهكذا هو في

## خامسًا: إقراره على بأنّ رسالة الرسول هي رسالة السماء

ببيضٍ تلألاً مثل البروق حماية عمِّ عليه شفيـــق(١)

منعنا الرسول رسول المليك أذبّ وأحمى رسول الإله

## سادسًا: قصيدته عِنْ حين أكلت الصحيفة الأرضة

على نأيهم والأمر بالناس أورد وكل الذي لم يَرْضَهُ الله مفسد يقطّع فيها ساعد ومقلد فعرّتنا في بطن مكّة أتلد فلم ننفكك نزداد خيرًا ونمجد ألا هل أتى بحريّنا صنع ربّنا ألم يأتهم أنّ الصحيفة أفسدت وكانت أحقّ رقعة بأثيمة فمن يَكُ ذا عزّ بمكّة مثله فشأنا بها والناس فيها أقلّة

المصدر، ولكن ورد في بعض المصادر الأخرى تكملةُ للشطر الثاني من البيت الشعريّ، والبيت هو:

من شكّ في الله فإنّي مهتدي يا ربّ فاجعل في الجنان موردي

وقال ابن أبي الحديد: «وقد يروى عن عليّ بن أبي طالبٍ ﷺ، أقول: إنّ لهذه الأشعار تارةً تنسب لأبي طالبٍ على التعارض في النسبة، ولكن يمكن حلّ لهذا التعارض من خلال القول بأنّ الأشعار هي لأبي طالبٍ على ولكن تمثّل بها الإمام على السبة.

(١) البلاذريّ، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ص ٣١.

٤١٦.....منافيات التوحيد في الفكر الوهّابيّ

الشاهد السادس: شهادة بعض الأشخاص بأنّ أبا طالبٍ عِلَم قال كلمة التوحيد

الأولى: «عن العبّاس بن عبد الله بن معبدٍ، عن بعض أهله، عن ابن عبّاسٍ قال: لمّا أتى النبيّ وَالله بن طالبٍ قال: أي عمّ، قل لا إله إلا الله أستحلّ لك بها الشفاعة. قال: يا بن أخي، والله لولا أن تكون سبّةً على أهل بيتك يرون أني قلتها جزعًا من الموت لقلتها، لا أقولها إلّا لأسرّك بها، فلمّا ثقل أبو طالبٍ رؤي يحرّك شفتيه، فأصغى إليه أخوه العبّاس، ثمّ رفع عنه فقال: يا رسول الله، قد والله قالها»(٢).

الثانية: «عن ابن عبّاسٍ قال: جاء أبو بكرٍ بأبي قحافة وهو شيخٌ قد عمى، فقال رسول الله وَالله وَرَة عينك» (٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۲؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٢٦: ص ٣٠٠ مع اختلافٍ ٣٢٠ مع اختلافٍ ٣٢٠ مع اختلافٍ يسيرٍ؛ ابن كثيرٍ، إسماعيل، البداية والنهاية، ج ٣: ص ١٢٢ مع اختلافٍ يسيرٍ.

<sup>(</sup>٢) الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج١: ص٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج٧: ص ١٩٨.

الفصل الخامس: الشفاعة......

## الشاهد السابع: إقراره على بأنّه على دين عبد المطّلب

السؤال: هل كان عبد المطلب جدّ النبيّ الأكرم والسُّمُ من المشركين أو كان مؤمنًا ممتلئًا بالتوحيد من مشاشة رأسه إلى أخمص قدميه وعلى دين آبائه إبراهيم وإسماعيل؟!

أقول: بالإضافة إلى أنّ وفاة عبد المطّلب كانت قبل البعثة النبويّة الشريفة، فهو لم يكن قد أدرك الشريعة المقدّسة حتّى يؤمن بها، وإنّ هنالك عدّة حالاتِ تؤيّد أنه كان من الموحّدين المؤمنين منها:

الحالة الأولى: لا شكّ فيه أنّ دين عبد المطّلب هو دين التوحيد، ويكفي في ذلك شهادة القرآن الكريم الّذي يؤكّد على أنّ آباء النبيّ المصطفى الله في كلّهم كانوا موحّدين قال تعالى: ﴿وَتَقَلُّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾ (٢). أي: تقلّبك في أصلاب الآباء وأرحام الأمهات من آدم إلى نوح، وإلى إبراهيم، وإلى من بعده

<sup>(</sup>١) البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج٥: ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: ٢١٩.

صلوات الله عليهم (۱). وعن قتادة: «أراد وتقلّبك في المؤمنين، فعبّر عنهم بالساجدين. وقال ابن جبيرٍ: أراد الأنبياء، أي تقلّبك كما تقلّب غيرك من الأنبياء» (۲).

وقيل معناه: إنّه كان ينقل روحه من ساجدٍ إلى ساجدٍ، وبهذا التقدير: فالآية دالّة على أنّ جميع آباء محمّدٍ والشّم كانوا مسلمين (٣).

ذكر الرازيّ في تفسيره قائلًا: «وممّا يدلّ أيضًا على أنّ أحدًا من آباء محمّدٍ وَاللَّهُمْ ما كان من المشركين قوله وَاللَّهُمْ: لم أزل أُنقل من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ (١) وذلك يوجب أن يقال: إنّ أحدًا من أجداده ما كان من المشركين ) (٥).

وتخصيص الطهارة بالطهارة من السفاح لا دليل يعول عليه، والعبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب<sup>(1)</sup>.

ومن الواضح أنّ عبد المطّلب هو من أجداد الحبيب المصطفى والسِّم من

<sup>(</sup>١) السمرقنديّ، نصر بن محمّدٍ، تفسير السمرقنديّ، ج ٢: ص ٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) الأندلسي، محمّد بن يوسف، تفسير البحر المحيط، ج٧: ص ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الفخر الرازي، محمّد بن عمر، تفسير الرازي، ج١٣: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) الفخر الرازي، محمّد بن عمر، تفسير الرازي، ج١٣: ص٣٣.

<sup>(</sup>٦) الآلوسيّ، محمود بن عبد الله، تفسير الآلوسيّ، ج٧: ص ١٩٥.

أبيه، فيكون داخلًا في مصاديق الساجدين الّذي هو وصفُ آخر للموحّد، فيكون عبد المطّلب من الموحّدين المؤمنين.

الحالة الثانية: ما رواه ابن المغازليّ في (المناقب) عن أبي ذرِّ قال: «سمعت رسول الله عَلَيْمُ يقول: كنت أنا وعليُّ نورًا عن يمين العرش، يسبّح الله ذلك النور ويقدّسه قبل أن يخلق الله آدم بأربعة عشر ألف عام، فلم أزل أنا وعليُّ في شيءٍ واحدٍ حتى افترقنا في صلب عبد المطّلب»(١).

وعن جابر بن عبد الله عن النبي وَاللَّهُ قال: «إنّ الله \_ عزّ وجلّ \_ أنزل قطعةً من نورٍ فأسكنها في صلب آدم، فساقها حتى قسمها جزئين: جزءًا في صلب عبد الله، وجزءًا في صلب أبي طالب، فأخرجني نبيًّا وأخرج عليًّا وصيًّا»(٢).

فكيف يمكن أن يستقر ذلك النور في صلب مشركٍ والعياذ بالله؟! فالنور لا يخرج إلّا ممّن كان طاهرًا في الباطن والظاهر، ويحتاج أيضًا إلى أن يكون ذلك الوعاء الذي يستقر فيه النور سليمًا صالحًا؛ حتى لا يتلوّث بكدوراته.

الحالة الثالثة: تفاخر النبيّ المصطفى وَاللَّهُمُ بَجده عبد المطّلب: فقد ورد في الصحيحين أنّ النبيّ وَاللَّهُمُ قال متفاخرًا:

«أنا النبيّ لا كذب أنا ابن عبد المطّلب»(٣).

<sup>(</sup>١) ابن المغازليّ، عليّ بن محمّد، مناقب أهل البيت المِمِّك : ص ١٤٥ ح ١٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٤٦ ح ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٣: ص ٢٢١ و٣٣٦؛ ج ٤: ص ٢٨ و١٦١٠ النيسابوريّ، مسلم بن الحجّاج، صحيح مسلمٍ، ج ٥: ص ١٦٨.

فكيف يمكن للنبيّ الأكرم وَاللَّهُمُ أَن يتفاخر بكافرٍ الوهلّ يصحّ ذلك الولكن تفاخر به لأنّه يمثّل الامتداد الحقيقيّ للديانة الحنيفيّة الّتي جاء بها إبراهيم الخليل عَلَيْكُمُ الّتي كانت تمثّل القمّة في التوحيد. قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلْكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١). وبذلك يكون دين عبد المطّلب وملّته من خير الأديان والملل، وكان على التوحيد، فيتبيّن أن قول أبي طالبِ «إني على ملّة عبد المطّلب» أراد به أنّه على ملّة التوحيد لا الشرك كما يتصوّرها البعض.

# الشاهد الثامن: حزن النبيّ وَاللَّهُ الشديد على موت عمّه عِنْ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) البيهقيّ، أحمد بن الحسين، دلائل النبوّة، ج ٢: ص ٣٤٩؛ الصنعانيّ، عبد الرزّاق،

فمع هذه الحالة هل من المعقول أن يجزن النبيّ الأكرم والمحتلفة هذا المع حزنه الحزن الشديد على رجلٍ كافرٍ مات؟! وقد تشابه حزنه هذا مع حزنه على عمّه حمزة بن عبد المطّلب بعد استشهاده والتمثيل به، فقد روى محمّد بن عقيلٍ عن جابرٍ قال: «لمّا سمع النبيّ والمُولِيَّةُ ما فُعِل بحمزة شهق، فلمّا رأى ما فُعِل به صعق، ولمّا عاد النبيّ والمُولِيَّةُ إلى المدينة سمع النبوح على قتلى الأنصار، قال: لكنّ حمزة لا بواكي له. فسمع الأنصار فأمروا نساءهم أن يندبن حمزة قبل قتلاهم، ففعلن ذلك. قال الواقديّ: فلم يزلن يبدأن بالندب لحمزة حتى الآن»(۱).

# الشاهد التاسع: شكاية النبيّ الأكرم والسِّم لفقد ناصره والمدافع عنه

فعن أبي هريرة قال: «لمّا مات أبو طالبٍ تحيّنوا النبيّ عَلَيْكُمْ فقال: ما أسرع ما وجدت فقدك يا عمّ»(٢).

المصنّف، ج ٦: ص ٣٨ ح ٩٩٣٠؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥٠: ص ١٩٥٠؛ الذهبيّ، محمّد بن ج ٥٠: ص ١٩٨٠؛ الذهبيّ، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج ١: ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، عليّ بن محمّد، أسد الغابة، ج ٢: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٦: ص ١٥؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٥: ص ٢٥٠؛ ج ٦٦: ص ٣٣٩.

وعن عائشة قالت: «قال رسول الله ﷺ: ما زالت قريش كافّةً عني حتى مات أبو طالبِ» (١).

وقال محمّد بن صالح العثيمين نفسه في كتابه (القول المفيد): «لما أسدى للرسول والإسلام من المعروف فهو على هذا مشكورً،... ومن مناصرة أبي طالبٍ أنّه هجر قومه من أجل معاضدة النبيّ المُسَيَّمُ ومناصرته، وكان يعلن على الملإ صدقه، ويقول قصائد في ذلك ويمدحه، ويصبر على الأذى من أجله، وهذا جديرً بأن يحرص على هدايته»(٣).

أقول: إنّ ما قاله العثيمين في أنّ فعل أبي طالبٍ عِلَمَّ دفاعه عن النبيّ الأكرم وَ اللهُ اللهُ هذا يستحقّ الشكر فنسأل مَن الّذي يشكره على هذا الفعل؟ وهل ينفعه هذا الشكر أو لا؟ فيقينًا أنّ ما قدّمه أبو طالبٍ عِلَمَّهُ إنّما هو للإسلام الّذي هو دين الله ورسوله، فلا بدّ أن يكون الشكر صادرًا منهما لما

<sup>(</sup>۱) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكرٍ، مجمع الزوائد، ج ٦: ص ١٥؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٦٦: ص ٣٣٩؛ الطبرانيّ، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، ج ١: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) الحاكم النيسابوري، محمّد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، ج ٢: ص ٦٢٢.

<sup>(</sup>٣) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج١: ص ٣٥٧.

سعاه أبو طالبٍ عَلَيْ في بذل الغالي والنفيس للحفاظ على النبيّ المصطفى وَ اللهُ اللهُ ورسالته الجديدة، ويكون مصداقًا من مصاديق قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴾ (١)، ولا يختلف اثنان على أنّ نتيجة شكر الله \_ تعالى \_ للعبد هي الجنّة.

الشاهد العاشر: تشابه حالة أبي طالبٍ عِنه مع مؤمن آل فرعون الّذي كتم إيمانه

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) زيني دحلان، أحمد، أسنى المطالب في نجاة أبي طالبٍ: ص٥١.

بشبرٍ، وذراعًا بذراعٍ، وباعًا بباعٍ، حتى لو أنّ أحدهم دخل جحر ضبّ لدخلتم (۱). فقد كان في تلك الأمم مؤمن آل فرعون الّذي ذكره القرآن الكريم في آياته حيث قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ الكريم في آياته حيث قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ اللّهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ الّذِي يَعِدُكُمْ إِنّ اللّهَ لَا يَهُدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ ﴾ (١). فيكون حال أبي طالبٍ عَلَيْهُ في هذه الأمّة كحال مؤمن آل فرعون في تلك الأمم قد كتم إيمانه.

# الشاهد الحادي عشر: تصريح بعض العلماء بأنّ بغض أبي طالبٍ عِمْ كفرُّ

فقد ذكر أحمد بن الحسن الموصليّ الحنفيّ (المشهور بابن وحشيٍّ) في شرحه الكتاب المسمّى (شهاب الأخبار) للعلّامة محمّد بن سلامة القضاعيّ المتوفّى سنة (١٥٠ هـ): "إنّ بغض أبي طالبٍ كفرٌ، ونصّ على ذلك أيضًا من أئمّة المالكيّة العلّامة عليُّ الأجهوريّ في فتاويه، والتلمسانيّ في حاشيته على الشفا فقال عند ذكر أبي طالبٍ: لاينبغي أن يذكر إلّا بحماية النبيّ النبيّ النبيّ النبيّ النبيّ النبيّ عافرٌ، ونصره بقوله وفعله، وفي ذكره بمكروهٍ أذيّةُ للنبيّ النبيّ النبيّ النبيّ كافرٌ، والكافريقتل. وقال أبو طاهر: من أبغض أبا طالبٍ فهو كافرٌ».

<sup>(</sup>١) الهيثميّ، عليّ بن أبي بكر، مجمع الزوائد، ج٧: ص٢٦١ وقال: «رواه البرّار ورجاله ثقاتٌ».

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) زيني دحلان، أحمد، أسنى المطالب في نجاة أبي طالبٍ: ص١١٢.

الفصل الخامس: الشفاعة......

## الأمر الثاني: في شمول أبي طالب ولله بشفاعة النبيّ الأكرم ولللله المُ

وبعد أن تبين أنّ أبا طالبٍ ﴿ كَان مؤمنًا موحّدًا الله تعالى \_ لا كما يصوّره البعض من أنّه مات مشركًا \_ وهو من أهل الجنّة، وفي مراتبها العليا، يبقى السؤال هل أنّ أبا طالبٍ مشمولٌ بشفاعة النبيّ المصطفى النّيَ أو لا؟

والجواب عن هذا السؤال متوقف على بيان سعة الشفاعة وشموليتها، وهل هي تشمل أهل الجنة أو لا تشملهم؟ لأنها منحصرة بأهل الكبائر من المسلمين \_ كما سيأتي بيانه \_ فإن قلنا بالأوّل وهي شمول الشفاعة لأهل الجنّة فشفاعة النبيّ وَاللّهُ لعمّه عِلْمُ إنّما تكون من باب الارتقاء في مراتب الجنّة، وإن قلنا بالثاني وهي عدم شمولهم \_ وهو الصحيح \_ لأنّها منحصرة بأهل الكبائر، فتأتي الشفاعة هنا لغفران الذنوب، إن كانت هنالك ذنوب لأبي طالب عِلمُ الكونه غير معصوم كسائر الناس.

#### الردّ على أحاديث الضحضاح من النار

ما قيل من أحاديث تذكر أنّ النبيّ الأكرم قد ذكر أنّ عمّه أبا طالبٍ في ضحضاجٍ من نارٍ غير تامِّ؛ وذلك:

أُوّلًا: لما تبيّن من أنّ أبا طالبٍ قد أثبتنا \_ فيما تقدّم \_ أنّه من المؤمنين فهو إذن من أهل الجنّة.

ثانيًا: لو سلّمنا بهذه الأحاديث \_ أحاديث الضحضاح \_ فهي لا تدلّ على عدم إيمانه؛ لأنّ الكافر لا تقبل أعماله الحسنة لكي يجازى عليها يوم

القيامة، وإنّما جزاؤها يكون في عالم الدنيا، وليس له في الآخرة من نصيبٍ، وعليه فلا تشمله شفاعة الشافعين، لهذا من جهةٍ، ومن جهةٍ أخرى فإنّ الكافر إذا كان جزاؤه في الدرك الأسفل من النار فلا يمكن إخراجه عنه.

ثالثًا: إنّ الضحضاح إنّما هو درجة المذنبين من المؤمنين، وجعل أبي طالبٍ في هذه المنزلة \_ لو سلّمنا بها \_ فهي تعني أنّه من المؤمنين، وإنّما وضع في هذا المحلّ لأنّه لم يأت بالفرائض الّتي شرّعت في حياته (۱)، بل إنّ الكثير من الناس من هو أشدّ منه عذابًا، وأكثر درجةً في النار، لكنّه من الموحّدين، بيد أنّهم من أصحاب الكبائر فتشملهم الشفاعة، ويؤيّد ذلك ما رواه البخاريّ في صحيحه:

"عن عبد الله بن الحارث، حدّثنا العبّاس بن عبد المطّلب ويشّفه: قال النبيّ وَاللّهِ مَا أُغنيت عن عمّك فإنّه كان يحوطك ويغضب لك؟ قال: هو في ضحضاج من نارٍ، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار (أ). أي لولا إيمانه بي لكان في الدرك الأسفل من النار، ولهذا القول يماثله قوله والمربّعة في الغلام اليهوديّ الذي آمن في آخر حياته، إذ روى أحمد في مسنده، "عن أنس بن مالكِ أنّ غلامًا يهوديًّا كان يخدم النبيّ والمربّعة مرض فأتاه النبيّ والمربّعة من عند رأسه فقال له: أسلم، فنظر إلى أبيه وهو عند رأسه فقال: الحمد لله أطع أبا القاسم، فاسلم، فخرج النبيّ والنبيّ والنبيّ والله عنده وهو يقول: الحمد لله

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاريّ، ج ٤: ص ٢٤٧.

رابعًا: في أنّ إيمانه على يرجح على إيمان الناس وأنّ حديث الضحضاح غير صحيح عن الإمام محمّد الباقر علي أنّه سئل عمّا يقوله الناس أنّ أبا طالبٍ في ضحضاح من نارٍ، فقال: «لو وضع إيمان أبي طالبٍ في كفّة ميزانٍ، وإيمان هذا الخلق في الكفّة الأخرى لرجح إيمانه»(٢).

وبذلك يكون أبو طالبٍ \_ لو سلّمنا بأنّه في النار \_ ممّن تشمله شفاعة النبيّ الأكرم والمنتقلة المرسول النبيّ الأكرم والمنتقلة النبيّ الأكرم والمنتقلة في عمّه والمنتقلة الله والله المستغفرة لك، ولأشفعن فيك شفاعة يعجب لها الثقلان (٣). وكذلك ما أخرجه تمام الرازيّ في فوائده من طريق الوليد بن مسلم «عن عبد الله بن أخرجه تمام الرازيّ في فوائده من طريق الوليد بن مسلم وعمّي أبي طالبٍ وأخ لي عمر رفعه أنّه إذا كان يوم القيامة شفعت لأبي وأمّي وعمّي أبي طالبٍ وأخ لي كان في الجاهليّة (٤). وإنْ كنّا نعتقد أنّ أبا طالبٍ غير مشمولٍ بالشفاعة ؟

<sup>(</sup>۱) ابن حنبلٍ، أحمد، مسند أحمدٍ، ج ٣: ص ٢٢٧؛ ابن الأشعث، سليمان، سنن أبي داود، ج ٢: ص ٥٧ ح ٣٠٩؛ البيهقيّ، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ج ٦: ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديدٍ، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج ١٤: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٧٦.

<sup>(</sup>٤) ابن حجرٍ، أحمد بن عليّ، الإصابة في معرفة الصحابة، ج ٧: ص ٢٠٤ / ١٠١٧٠؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن، تاريخ مدينة دمشق، ج ٦٦: ص ٣٤٠.

لأنّه من أهل الجنّة، ولما سيتّضح من أنّ أهل الحنة لا يدخلون في دائرة الشفاعة، بل من كان داخلًا في دائرتها هم المسلمون من أصحاب الكبائر الذين لم يدخلوا النار بعد، أو دخلوها لكي يخرجوا منها.

#### الشفاعة لأهل الكبائر

من الملاحظ أنّ الشارح قد وسّع في دائرة شموليّة الشفاعة، حتى أدخل فيها أهل الجّنة في دخولها، وارتقاء مراتبهم فيها، إذ قال: «شفاعته في أهل الجنّة أن يدخلوها؛ لأنّهم إذا عبروا الصراط ووصلوا إليها وجدوها مغلقة، فيطلبون من يشفع لهم، فيشفع النبيّ وَاللّهُ في الله في فتح أبواب الجنة لأهلها، ويشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿حَتّى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوابُهَا﴾ (١) فقال: (وفتحت) فهناك شيءٌ محذوفٌ، أي: وحصل ما حصل من الشفاعة، وفتحت الأبواب» (٢).

أقول: إنّ هذا الأمر خلاف ما ذكر من تعريف الشفاعة وهو: السؤال في التجاوز عن الذنوب والجرائم بينهم، ففتح أبواب الجنّة لدخول أهلها فيها خارج عن دائرة الشفاعة؛ لأنّه ليس تجاوزًا عن الذنوب، ويؤيّد ذلك ما ورد عن جابر بن عبد الله قال: «قال رسول الله عَلَيْ شَاعتي لأهل الكبائر من

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) العثيمين، محمّد بن صالحٍ، مجموع فتاوي ورسائل محمّد بن صالحٍ العثيمين، ج ٩: ص ٣٢٤.

أُمّتي. قال: فقال لي جابر، مَن لم يكن من أهل الكبائر فما له وللشفاعة "(١)، هذا أوّلًا.

وثانيًا: أنّ العلماء في كلّ المدارس الإسلاميّة قد أجمعوا على أنّ الشفاعة تشمل العاصين من أمّة النبيّ الأعظم الشيّيّ، وهذا ما صرّح به الشارح نفسه في هذا الكتاب نفسه إذ قال: «الشفاعة فيمن استحقّ النار أن لا يدخلها،... فإنّ هذه شفاعةٌ قبل أن يدخل النار،... والشفاعة فيمن دخل النار أن يخرج منها، وقد تواترت بها الأحاديث وأجمعت عليها الصحابة، واتّفق عليها أهل الملّة ما عدا طائفتين، وهما: المعتزلة والخوارج، فإنّهم ينكرون الشفاعة في أهل المعاصي مطلقًا؛ لأنّهم يرون أنّ فاعل الكبيرة مخلّدٌ في النار، ومن استحقّ الخلود، فلا تنفع فيه الشفاعة، فهم ينكرون أنّ النبيّ الشيّامُ وغيره يشفع في أهل الكبائر لكي لا يدخلوا النار، أو إذا دخلوها أن يخرجوا منها، لكنّ قولهم هذا باطلٌ بالنصّ والإجماع (٢٠).

وثالثًا: ما ورد من الأحاديث الّتي تؤكّد أنّ الشفاعة هي لأهل الكبائر من هذه الأمّة، فقد روى أحمد في مسنده عن أنس بن مالكٍ قال: «قال رسول الله عن أنس بن مالكٍ قال: «قال رسول الله الكبائر من أمّتي»(٣).

<sup>(</sup>١) الطيالسيّ، سليمان بن داود، مسند أبي داود: ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) العثيمين، محمّد بن صالح، القول المفيد على كتاب التوحيد، ج ١: ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج٣: ص٢١٣؛ ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة،

وروى ابن ماجة في سننه عن أبي موسى الأشعريّ قال: «قال رسول الله عَلَيْ خُيرت بين الشفاعة وبين أن يدخل نصف أمّتي الجنّة، فاخترت الشفاعة؛ لأنّها أعمّ وأكفى، أترونها للمتقين؟ لا، ولكنّها للمذنبين الخطّائين المتلوّثين»(۱).

ورابعًا: ما ذكره بعض العلماء في أقوالهم \_ كما سيأتي \_ من أنّ الشفاعة تشمل أهل الكبائر من المؤمنين.

### أقوال العلماء في الشفاعة

يكاد يجمع علماء المسلمين على وجود الشفاعة، وأنّها تنال المؤمنين، لكنّ بعضهم ناقش في سعة المفهوم وضيقه، ففيما يجمع أغلب أئمّة الفرق والمذاهب الإسلاميّة على أنّ الشفاعة تنفع في دفع الضرر والعذاب، وأنّها تشمل أهل الكبائر من المؤمنين الّذين يدخلون النار، وهو ممّا لا خلاف فيه بين الطوائف الإسلاميّة سوى المعتزلة، فقد أنكروا شمولها لأهل الكبائر؛ لأنّ من عقائدهم خلود أهل الكبائر في النار، مستدلّين بقوله تعالى: ﴿أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كُلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنقِذُ مَنْ فِي النّارِ ﴿ (1). وقد تناسوا أنّ هذه حَقَّ عَلَيْهِ كُلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنقِذُ مَنْ فِي النّارِ ﴿ (1). وقد تناسوا أنّ هذه

ج ۲: ص ۱۶۶۱ ح ۲۳۱۰.

<sup>(</sup>١) ابن ماجة، محمّد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ج ٢: ص ١٤٤١ ح ٤٣١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: ١٩.

الآية مختصة بالكفّار والمشركين؛ لأنّهم وحدهم قد حقّت عليهم كلمة العذاب، وهم مخلّدون في النار، وأمّا غيرهم فهم داخلون في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذٰلِكَ لِمَنْ يَشَاء ﴾(١). فأهل الكبائر يصحّ في حقّهم ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذٰلِكَ ﴾؛ ولذلك تشملهم الشفاعة، بالإضافة إلى الأحاديث الكثيرة الّتي تؤكّد أنّ الشفاعة هي لأهل الكبائر من أمّة النبيّ الأكرم وَلَيْكُمْ والّتي ذكرنا بعضها، وكذلك ما صرّح به العلماء من مدرسة العامّة منهم:

1- نُقل عن القاضي عياضٍ (ت ٤٤٥ هـ) قوله: «مذهب أهل السنّة هو جواز الشفاعة عقلًا، ووجوبها سمعًا، بصريح الآيات، وبخبر الصادق، وقد جاءت الآثار الّتي بلغت بمجموعها التواتر بصحّة الشفاعة في الآخرة لمذنبي المؤمنين، وأجمع السلف الصالح ومن بعدهم من أهل السنّة عليها، ومنعت الخوارج وبعض المعتزلة منها، وتعلّقوا بمذاهبهم في تخليد المذنبين في النار، واحتجّوا بقوله تعالى: ﴿فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ وأمثاله، وهي في الكفّار، وأمّا تأويلهم أحاديث الشفاعة بكونها في زيادة الدرجات، فباطل، وألفاظ الأحاديث في الكتاب وغيره صريحةً في بطلان مذهبهم، وإخراج من استوجب النار» (٢).

(١) سورة النساء: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) النووي، يحيى بن شرفٍ، شرح صحيح مسلمٍ، ج ٣: ص ٣٥؛ العينيّ، محمود بن أحمد، عمدة القاري، ج ٢: ص ١٢٨.

رت ٦٠٦ هـ) في تفسيره: «واعلم أنّ هٰذه الآية من أقوى الدلائل لنا في إثبات الشفاعة لأهل الكبائر» (١).

"\_ قال ابن المنير الإسكندريّ المالكيّ (٦٨٣ هـ) في (الانتصاف): "وأمّا من جحد الشفاعة فهو جديرٌ أن لا ينالها، وأمّا من آمن بها وصدّقها وهم أهل السنّة والجماعة فأولئك يرجون رحمة الله، ومعتقدهم أنّها تنال العصاة من المؤمنين، وإنّما ادُخرّت لهم»(٢).

٤ ـ قال المباركفوريّ (ت ١٢٢٨ ه) في تحفته: «وقد جاءت الآثار الّتي بلغت بمجموعها التواتر بصحّة الشفاعة في الآخرة لمذنبي المؤمنين، وأجمع السلف الصالح ومن بعدهم من أهل السنّة عليها» (٣).

٥ قال الآيجيّ (ت ٧٥٦ هـ) في (المواقف): «أجمع الأمّة على ثبوت أصل الشفاعة المقبولة له، ولكن هي عندنا لأهل الكبائر من الأمّة في إسقاط العقاب عنهم، لقوله: شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي»(٤).

وبهذا ينتهي بحث الشفاعة ومعه يكتمل البحث في هذا الكتاب والحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) الرازي، محمّد بن عمر، تفسير الرازي، ج ٢١: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الزمخشري، محمود بن عمرٍو، الانتصاف فيما تضمّنه الكشّاف في حاشية تفسير الكشّاف، ج ٤: ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) المباركفوري، محمّد بن عبد الرحمٰن، تحفة الأحوذيّ، ج٧: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) الإيجيّ، عبد الرحمٰن بن أحمد، المواقف، ج٣: ص٥٠٨.

## الخابت

يمكن القول إنّ لهذا البحث الّذي ضمّ في طيّاته عدّة موضوعاتٍ تتعلّق بمختلف الجوانب الاعتقاديّة الّتي بنى على ضوئها الشارح ومن سار على منهجه القول بكفر من أتى بها أو شركه: إن ذلك لم يكن موفّقًا ولا تامًّا، بل إنّ كلّ الأقوال الّتي تبنّاها في لهذه الموضوعات لم تكن صحيحةً، وخالف فيها جميع المذاهب الإسلاميّة الخمسة، فأقواله لهذه شاذّةً وتبتني على خلفيّاتٍ لا أساس لها في الشارع المقدّس، وهي متبنّياتٌ سياسيّةُ هدفها السيطرة على العقل المسلم، وجعله ينقاد إلى أهدافها وحركتها بحجّة حماية الدين الحنيف، وقد كفّرت جميع المذاهب الإسلاميّة لمخالفتها منهج لهذه الحركة ومسيرتها، وقد كفّرت جميع المذاهب الإسلاميّة لمخالفتها منهج لهذه الحركة ومسيرتها، وقد لخّصنا ما بيّنّاه في لهذا البحث بعدّة نقاطٍ:

الأولى: أنّ زيارة القبور منهجُ إسلاميُّ جاء به الشارع المقدّس وجوّزه، وليس بدعةً كما يعتقده أصحاب المنهج السلفيّ.

الثانية: أنّ حكم زيارة القبور دائرٌ بين الاستحباب وبين الإباحة \_ وهو المشهور بين العلماء \_ وبين الوجوب الّذي يذهب إليه ابن حزمٍ في المحلّى.

الثالثة: أنّ البناء على القبور أمرٌ جائزٌ في الدين الإسلاميّ، وقد تبنّى ذٰلك القرآن الكريم في ضمن آياته.

الرابعة: هنالك خلطٌ وقع به أصحاب لهذا المنهج، وهو عدم التفريق بين بناء القبر والبناء على القبر، إذ جعلوا الأمرين واحدًا، مع أنّ هنالك فرقًا كبيرًا بينهما، فالأوّل فيه كراهةٌ، وقد يصل إلى الحرمة، بينما جاز الثاني وهو الّذي شرّعته الآيات القرآنيّة والأحاديث الشريفة.

الخامسة: أنّ شدّ الرحال إلى زيارة القبور ممّا لا شبهة ولا شكّ في جوازه في الشريعة الإسلاميّة، وأمّا حديث (لا تشدّ الرحال) فهو أجنبيُّ عن موضوع بحثنا، ولا دخل له أصلًا فيما نحن فيه؛ لأنّه بيانُ لأفضليّة لهذه المساجد على غيرها كما استظهرنا ذلك، فهو نهيُ إرشاديُّ لا مولويُّ، ومتعلّقُ بالمساجد لا بزيارة القبور.

السادسة: أنّ قراءة القرآن والدعاء عند القبور من الأمور المستحبّة، بل إنّ الميّت يسمع ويعلم بكلّ إنّ الميّت يسمع ويعلم بكلّ من يأتي لزيارته.

السابعة: أنّ التوسّل بالنبيّ الأكرم الله وبالأنبياء الآخرين وبالأولياء والصالحين جائزٌ بلا إشكالٍ، وقد دلّت عليه الآيات والأحاديث بكلّ صراحةٍ ووضوحٍ.

الثامنة: أنّ التبرّك بالنبيّ الأعظم وَ اللّهُ وبالأنبياء والأولياء والصالحين منهجُّ قرآنيُّ صرّحت به الآيات المباركة، وأيّدته الأحاديث الكثيرة الدالّة على جوازه، وقد أكّد العلماء الأعلام على شرعيّته، وأنّه من صلب الإسلام وليس بدعةً كما يُدّعى.

التاسعة: لا شبهة ولا إشكال في أنّ الاستغاثة في الأصل هي بالله تعالى، ولكنّ لهذا لا يعني أنّ الاستغاثة بالمخلوقين غير جائزة، فإنّ القرآن الكريم والأحاديث الشريفة قد أكّدت على جواز الاستغاثة بالمخلوقين من الملائكة والبشر، وقد جاءت الآيات تصدح بذٰلك، ولم تمنع منه قطّ.

الحادية عشرة: أنّ الشفاعة إنّما تشمل أهل الكبائر من المؤمنين الّذين دخلوا النار فيخرجون، أو من لم يدخلوا بعد فيعفى عنهم، ولا تشمل غير لهؤلاء.

الثانية عشرة: قد ثبت أنّ أبا طالب على قد مات على الإسلام، بل هو مؤمن قريشٍ الذي كتم إيمانه؛ حفاظًا ودفاعًا عن النبيّ الأكرم الله وقد ساوى في عمله لهذا مؤمن آل فرعون الذي ذكره القرآن الكريم.

الثالثة عشرة: بما أنّ أبا طالبٍ عِنْ قد مات على الإسلام، فهو من أهل الجنّة، وبذلك لا يكون موردًا لشفاعة النبيّ الأعظم المُنْفَّة، لأنه ليس من موضوعها، فهو خارجٌ تخصّصًا عنها؛ لأنّنا أثبتنا أنّها لأهل الكبائر من المؤمنين، وأبو طالبٍ عِنْ ليس منهم، بل من أهل الجنّة، وقد أكّد بعض العلماء على أنّ بغض أبي طالبٍ كفرُ؛ لأنّه إيذاءً للنبيّ الأكرم المُنْفَّة.

## المصادر

## القرآن الكريم.

- ١. ابن إبراهيم، الفقيه محمد بن حسين بن سليمان، الكَشْف المُبْدِي لتمويه أبي الحسن السُّبكيّ، تكملة «الصّارم المنكي» دراسة وتحقيق: د. صالح بن علي المحسن ود. أبو بكر بن سالم شهال، الناشر: دار الفضيلة، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- ١٠. ابن أبي الحديد المعتزلي، أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله بن محمد، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار إحياء الكتب العربية \_ عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط الأولى، سنة ١٣٧٨ هـ ١٩٥٩ م.
- 7. ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد، مجابو الدعوة (مطبوع ضمن مجموعة رسائل ابن أبي الدنيا)، دراسة وتحقيق: زياد حمدان، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٣ هـ ١٩٩٣ م.
- 3. ابن أبي حاتم الرازي، محمد بن إدريس، تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد الطيب، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا لبنان، بلا سنة طبع.
- ابن أبي شيبة الكوفي، عبد الله بن محمد، المصنف، تحقيق وتعليق: سعيد اللحام، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- 7. ابن إدريس القرافي، شهاب الدين أحمد، نفائس الأصول في شرح المحصول، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، الناشر: مكتبة نزار مصطفى الباز، ط الأولى سنة ١٤١٦ هـ ١٩٩٥ م.

- ٧. ابن إسحاق، محمد، سيرة ابن إسحاق، تحقيق: محمد حميد الله، الناشر: معهد الدراسات والأبحاث للتعريف، بلا سنة طبع.
- ٨. ابن الأثير الجزري، أبو السعادات المبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث والأثر،
   تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، الناشر: مؤسسة إسماعيليان
   للطباعة والنشر والتوزيع \_ قم \_ إيران، ط الرابعة، سنة ١٣٦٤ ش.
- ابن الأثير الجزري، أبو السعادات المبارك بن محمد، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، الناشر: مكتبة الحلواني \_ مطبعة الملاح \_ مكتبة دار البيان، ط الأولى سنة ١٩٧٠هـ ١٩٧٠م.
- ١٠. ابن الأثير، علي بن أبي الكرم محمد بن محمد، أُسد الغابة في معرفة الصحابة، الناشر: دار الكتاب العربي \_ بيروت \_ لبنان، بلا سنة طبع.
- ١١. ابن الأثير، على بن أبي الكرم محمد بن محمد، الكامل في التاريخ، الناشر: دار صادر للطباعة والنشر، سنة ١٣٨٦ هـ ١٩٦٦م.
- ۱۲. ابن الأشعث السجستاني، سليمان، سنن أبي داود، تحقيق وتعليق: سعيد محمد اللحام، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٠ هـ ١٩٩٠ م.
- ١٣. ابن الجوزي: أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد، المدهش، تحقيق:
   د. مروان قباني، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٩٨٥م.
- ١٤. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، الناشر: دار صادر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٣٥٨ هـ
- ١٥. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن محمد، بستان الواعظين ورياض السامعين، تحقيق: أيمن البحيري، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- 17. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن محمد، تلبيس إبليس، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.

۱۷. ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد، زاد المسير، تحقيق: محمد بن عبد الرحمٰن عبد الله، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ۱٤٠٧هـ ١٩٨٧م.

- ١٨. ابن الحاج العبدري، أبو عبد الله محمد بن محمد، المدخل، الناشر: دار الفكر بيروت لبنان، سنة ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م.
- 19. ابن العديم، عمر بن أحمد العقيلي الحلبي، بغية الطلب في تاريخ حلب، حققه وقدم له: الدكتور سهيل زكار، الناشر: مؤسسة البلاغ، بيروت \_ لبنان، سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ابن المغازلي، علي بن محمد، مناقب أهل البيت، تحقيق: محمد كاظم المحمودي، الناشر:
   مجمع التقريب بين المذاهب الإسلامية، طهران إيران، ط الأولى، سنة ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- ١٦. ابن الملقن الشافعي، أبو حفص عمر بن علي بن أحمد، البدر المنير في تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في الشرح الكبير، تحقيق: مصطفى أبو الغيط وعبدالله بن سليمان وياسر بن كمال، الناشر: دار الهجرة للنشر والتوزيع، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٥هـ ع. ٢٠٠٠م.
- 77. ابن النجار البغدادي، عبد الله محمد بن محمود، ذيل تاريخ بغداد، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر يحيى، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- 77. ابن بطال، أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك، شرح صحيح البخاري، تحقيق: ياسر بن إبراهيم، الناشر: مكتبة الرشد، السعودية الرياض، ط الثانية، سنة ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ۲۶. ابن بطوطة، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، رحلة ابن بطوطة، الناشر: دار التراث، بيروت \_ لبنان، سنة ۱۳۸۸ هـ ۱۹٦٨ م.
- ٥٦. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الجواب الباهر في زوار المقابر، صحح أصله وحققه سليمان بن عبد الرحمٰن الصنيع وشارك في تحقيقه وإخراج أحاديثه عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي اليماني، الناشر: الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض السعودية سنة ١٤٠٤هـ ١٩٨٨م.

- 77. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الفتاوى الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- ٧٧. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، الكلم الطيب، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي \_ بيروت، ط الثالثة، سنة ١٩٧٧ م.
- ٨٦. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة، تحقيق: ربيع بن هادي عمير المدخلي، الناشر: مكتبة الفرقان\_ عجمان، ط الأولى، سنة ١٤٢٢ هـ ١٠٠١م.
- ۲۹. ابن تیمیة، أحمد بن عبد الحلیم، مجموع الفتاوی، تحقیق: أنور الباز وعامر الجزار، الناشر: دار الوفاء، ط الثالثة، سنة ۱٤٢٦ هـ ۲۰۰٥ م.
- .٣٠. ابن جبير، أبو الحسين محمد بن أحمد، رحلة ابن جبير، الناشر: دار صادر للطباعة والنشر / دار بيروت للطباعة والنشر، سنة ١٣٨٤ هـ ١٩٦٤ م.
- ٣١. ابن جرير الطبري، أبو جعفر محمد، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: الشيخ خليل الميس، ضبط وتوثيق وتخريج: صدقي جميل العطار، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت لبنان، سنة ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٣٢. ابن حبان، أبو حاتم محمد، الثقات، تحت مراقبة محمد بن المعيد خان مدير دائرة المعارف العثمانية، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، ط الأولى، سنة ١٣٩٣ هـ
- ٣٣. ابن حبان، أبو حاتم محمد، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، ط الثانية، سنة ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م.
- ٣٤. ابن حبان، أبو حاتم محمد، كتاب المجروحين، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، الناشر: دار الوعي، حلب سوريا، بلا سنة طبع.
- ٣٥. ابن حبان، أبو حاتم محمد، مشاهير علماء الأمصار، تحقيق: مرزوق علي إبراهيم،
   الناشر: دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع \_ المنصورة، ط الأولى، سنة ١٤١١ هـ
- ٣٦. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، الإصابة في معرفة الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٥هـ

٣٧. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، الناشر: دار الكتب العلمية، ط الطبعة الأولى سنة ١٤١٩ هـ ١٩٨٩ م.

- ٣٨. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، الدراية في تخريج أحاديث الهداية، تحقيق: السيد عبد الله هاشم اليماني المدني، الناشر: دار المعرفة \_ بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ٣٩. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، تحقيق: مجموعة من الباحثين في ١٧ رسالة جامعية، تنسيق: د. سعد بن ناصر بن عبد العزيز الشَّثري، الناشر: دار العاصمة للنشر والتوزيع \_ دار الغيث للنشر والتوزيع الرياض السعودية، ط الأولى سنة ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، تغليق التعليق، تحقيق: سعيد عبد الرحمٰن موسى القزقي، الناشر: المكتب الإسلامي، دار عمار، بيروت لبنان، عمان الأردن، ط الأولى، سنة ١٤٠٥هـ
- 13. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، تقريب التهذيب، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ۱۲. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، تهذيب التهذيب، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ٤٣. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، ديوان ابن حجر العسقلاني، تحقيق: السيد أبو الفضل، الناشر: المكتبة العربية، حيدر آباد سنة ١٣٨١ هـ ١٩٦٢ م.
- 22. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط الثانية، دار المعرفة \_ بيروت، سنة ١٣٧٩ هـ.
- دع. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، لسان الميزان، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات \_ بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٣٩٠ هـ ١٩٧١م.
- 53. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، الناشر: دار ابن كثير، ط الثانية سنة ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨ م.

- 22. ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي، الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة، تحقيق: عبد الرحمٰن بن عبد الله التركي وكامل محمد الخراط، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت لبنان ط الأولى، سنة ١٩٩٧م.
- ٤٨. ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي، الفتاوى الحديثية، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- 29. ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي، تحفة الزوار إلى قبر المختار، تحقيق وتعليق أحمد فريد المزيدي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٩٧١ م.
- ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي، تحفة المحتاج في شرح المنهاج، روجعت وصححت على عدة نسخ بمعرفة لجنة من العلماء، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بمصر لصاحبها مصطفى محمد، سنة ١٣٥٧ هـ ١٩٨٣ م.
- ٥١. ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي، حاشية ابن حجر الهيتمي على شرح الإيضاح في مناسك الحج للنووي، الناشر: المكتبة السلفية، المدينة المنورة السعودية ط الثالثة، سنة ٢٠٠٨م.
- ٥٥. ابن حزم الأندلسي، علي بن أحمد، الإحكام في أصول الأحكام، الناشر: دار الحديث \_ القاهرة مصر، ط الأولى، سنة ١٤٠٤ هـ
- ٥٣. ابن حزم الأندلسي، على بن أحمد، المحلى، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، طبعة مصححة ومقابلة على النسخة الّتي حققها الأستاذ الشيخ أحمد محمد شاكر، بلا سنة طبع.
- ٥٤. ابن حنبل، أحمد، العلل ومعرفة الرجال، تحقيق: الدكتور وصي الله بن محمود عباس،
   الناشر: دار الخاني، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٨ هـ
- ٥٥. ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط، ذات الستة أجزاء، الناشر: مؤسسة قرطبة، القاهرة مصر بلا سنة طبع.
- ٥٦. ابن حنبل، عبد الله بن أحمد، مسائل أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله، تحقيق زهير الشاويش، الناشر المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، سنة ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م.

المصادر ......المصادر ......

٥٧. ابن خزيمة، أبو بكر محمد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، تحقيق وتعليق وتخريج وتقديم: الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، الناشر: المكتب الإسلامي، ط الثانية، سنة ١٤١٢هـ ١٩٩٩م.

- ٥٨. ابن رجب الحنبلي، عبد الرحمن بن أحمد، جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم، تحقيق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ط الثانية، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٤م.
- ٩٥. ابن رجب الحنبلي، عبد الرحمٰن بن أحمد، شرح علل الترمذي، تحقيق: همام
   عبد الرحيم سعيد، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض السعودية، ط الثانية، سنة
   ١٤٢١ هـ ٢٠٠١م.
- ١٠. ابن زكريا الأنصاري، زكريا بن محمد، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، تحقيق:
   د. محمد محمد تامر، الناشر: دار الكتب العلمية \_ بيروت لبنان، ط الأولى، سنة
   ١٤٢٢هـ ٢٠٠٠م.
- 7۱. ابن سعد، محمد، الطبقات الكبرى، تحقيق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٩٦٨ م.
- 77. ابن سعيد الحنفي المكي، محمد بن أحمد، الفوائد الجليلة في مسلسلات ابن عقيلة، تحقيق وتعليق: الدكتور محمد رضا، الناشر: دار البشائر الإسلامية، بيروت لبنان، ط الأولى سنة ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م.
- 77. ابن سفيان الفسوي، أبو يوسف يعقوب، المعرفة والتاريخ، تحقيق: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ٦٤. ابن شاهين، عمر، تاريخ أسماء الثقات، تحقيق: صبحي السامرائي، الناشر: دار السلفية، تونس، ط الأولى، سنة ١٤٠٤ هـ
- ٦٥. ابن عابدين، محمد أمين، حاشية رد المحتار، إشراف: مكتب البحوث والدراسات،
   الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- 17. ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، الاستذكار، تحقيق: سالم محمد عطا ومحمد علي معوض، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ٢٠٠٠ م.

- 77. ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: على محمد البجاوي، الناشر: دار الجيل، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.
- 77. ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، التمهيد، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، الناشر: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، سنة ١٣٨٧ هـ
- 79. ابن عبد السلام، أبو محمد عز الدين عبد العزيز، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، راجعه وعلق عليه: طه عبد الرؤوف سعد، الناشر: مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، طبعة: جديدة مضبوطة منقحة، ١٤١٤ هـ ١٩٩١ م.
- ٧٠. ابن عبد الوهاب آل الشيخ، عبد اللطيف بن عبد الرحمٰن، مصباح الظلام في الرد على من كذب الشيخ الإمام ونسبه إلى تكفير أهل الإيمان والإسلام، تحقيق: عبد العزيز بن عبد الله بن إبراهيم، الناشر: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، الرياض السعودية، ط الأولى، ١٤٢٤ ـ ٢٠٠٣م.
- ٧١. ابن عبد الوهّاب النجديّ، سليمان، فصل الخطاب، إشراف السيّد محمّدرضا الحسينيّ الجلالي، تحقيق: لجنة من العلماء، ط الرابعة، بلا سنة طبع.
- ٧٢. ابن عبد الوهاب، محمد، الرسائل الشخصية (مطبوع ضمن مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الرهاب، الجزء السادس)، تحقيق: صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان ومحمد بن صالح العيلقي، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، المملكة العربية السعودية، بلا سنة طبع.
- ٧٣. ابن عدي، أبو أحمد عبد الله، الكامل في ضعفاء الرجال، قراءة وتدقيق: يحيى مختار غزاوي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الثالثة، سنة ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- ٧٤. ابن عساكر، على بن الحسن بن هبة الله، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: على شيري، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت لبنان، سنة ١٤١٥ هـ.
- ٧٥. ابن فارس، أبو الحسين أحمد، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: مكتبة الإعلام الإسلامي، سنة ١٤٠٤ هـ.

٧٦. ابن فرحون المالكي، إبراهيم بن علي بن محمد، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق: د. محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار التراث للطبع والنشر، القاهرة مصر، بلا سنة طبع.

- ٧٧. ابن قدامة المقدسي، عبد الله بن أحمد، المغني في فقه الإمام أحمد بن حنبل، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٥ هـ
- ٧٨. ابن قدامة، أبو الفرج عبد الرحمن، الشرح الكبير، بعناية جماعة من العلماء، الناشر: دار الكتاب العربي للنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة: جديدة بالأوفست، بلا سنة طبع.
- ۷۹. ابن قيم الجوزية، محمّد بن أبي بكر بن أيوب، كتاب الروح، تحقيق: محمد إسكندر يلدا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢ م.
- ٨٠. ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء إسماعيل، البداية والنهاية، تحقيق وتدقيق وتعليق: على شيري، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٨هـ ١٤٠٨م.
- ١٨. ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء إسماعيل، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، سنة ١٣٩٦هـ ١٩٧٦م.
- ۸۲. ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء إسماعيل، تفسير ابن كثير، تحقيق وتقديم: يوسف عبد الرحمٰن المرعشلي، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت لبنان، سنة ۱٤۱۲هـ ١٩٩٢م.
- ۸۳. ابن كثير الدمشقي، أبو الفداء إسماعيل، قصص الأنبياء، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، الناشر: دار الكتب الحديثة، القاهرة مصر، ط الأولى، سنة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م.
- ٨٤. ابن ماجة القزويني، محمد بن يزيد، سنن ابن ماجة، تحقيق وترقيم وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان بيروت، بلا سنة طبع.

- ٨٥. ابن معين، يحيى، تاريخ ابن معين برواية الدوري، تحقيق: عبد الله أحمد حسن،
   الناشر: دار القلم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ٨٦. ابن مفلح المقدسي، محمد، الآداب الشرعية، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعمر القيام، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ط الثالثة، سنة ١٤١٩ هـ ١٩٩٩ م.
- ٨٧. ابن مفلح المقدسي، محمد، الفروع وتصحيح الفروع، تحقيق أبو الزهراء حازم القاضي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٤١٨ هـ
- ٨٨. ابن مفلح، إبراهيم بن محمد بن عبد الله، المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، تحقيق: د عبد الرحمٰن بن سليمان العثيمين، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض السعودية، سنة ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- ۸۹. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، الناشر: نشر أدب الحوزة، قم إيران، سنة ١٤٠٥ ه.
- ٩٠. ابن هشام الحميري، أبو محمد عبد الملك، السيرة النبوية، تحقيق وضبط وتعليق: محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر: مكتبة محمد علي صبيح وأولاده، القاهرة مصر، سنة ١٣٨٣هـ ١٩٣٦م.
- ٩١. أبو الفدا الإستانبولي الحنفي، إسماعيل حقي بن مصطفى، تفسير روح البيان،
   الناشر: دار إحياء التراث العربي، بلا سنة طبع.
- 96. أبو الفيض الغُمَارِي، أحمد بن محمد بن الصدِّيق بن أحمد، المداوي لعلل الجامع الصغير وشرحي المناوي، الناشر: دار الكتبي، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ط الأولى، سنة ١٩٩٦م.
- 9۳. أبو حامد الغزالي، محمد بن محمد، إحياء علوم الدين، الناشر: دار المعرفة، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- 9٤. أبو حبيب، سعدي، القاموس الفقهي لغةً واصطلاحًا، الناشر: دار الفكر، دمشق سورية، ط الثانية ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨م.
- 90. أبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي، تفسير البحر المحيط، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، شارك في التحقيق د. زكريا عبد

المجيد النوقي ود. أحمد النجولي الجمل، الناشر: دار الكتب العلمية، لبنان بيروت، ط الأولى، سنة ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠١ م.

- 97. أبو داود السجستاني، سليمان بن الأشعث، سؤالات أبي عبيد الآجري، تحقيق محمد على قاسم العمري، الناشر الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة السعودية، سنة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 9۷. أبو نعيم الأصبهاني، أحمد بن عبد الله، تاريخ أصبهان (ذكر أخبار أصفهان)، تحقيق: سيد كسروي حسن، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٠ هـ ١٩٩٠ م.
- ٩٨. أبو يعلى الموصلي، أحمد بن علي، مسند أبي يعلى، تحقيق: حسين سليم أسد، الناشر:
   دار المأمون للتراث، دمشق سوريا، ط الأولى، سنة ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.
- 99. الأزرقي، أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد، أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، تحقيق: رشدي الصالح ملحس، الناشر: دار الأندلس للنشر، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ١٠٠. الأصبحي، مالك، الموطأ، تصحيح وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٥ م.
- ١٠١. الألباني، محمد، أحكام الجنائز، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، ط الرابعة، سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م.
- ۱۰۲. الألباني، محمد، إرواء الغليل، تحقيق وإشراف: زهير الشاويش، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.
- 1٠٣. الألباني، محمد، تمام المنّة في التعليق على فقه السنّة، الناشر: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض السعودية، والمكتبة الإسلامية، عمان الأردن، ط الثانية، سنة ١٤٠٩ هـ
- 10. الألبانيّ، محمد، دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية: http://www.islamweb.net
- ١٠٥. الألباني، محمد، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، دار النشر: دار المعارف،
   الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.

- 1٠٦. الآلوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، (تفسير الآلوسي)، تحقيق: على عبد الباري عطية، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٥ هـ
- 1٠٧. الآمدي، أبو الحسن على بن أبي على بن محمد، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤٠٢ هـ
- ١٠٨. الإيجي، عبد الرحمن بن أحمد، المواقف، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، الناشر: دار
   الجبل، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.
- 1.9. البخاريّ، علاء الدين عبد العزيز بن أحمد بن محمد، كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي، تحقيق: عبد الله محمود محمد عمر، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٨ هـ ١٩٩٧ م.
- 1۱۰. البخاري، محمّد بن إسماعيل، الأدب المفرد، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م.
- ۱۱۱. البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الصغير، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، الناشر: دار المعرفة، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة: ١٤٠٦ هـ
- ١١٢. البخاري، محمّد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، الناشر: المكتبة الإسلامية \_ ديار بكر \_ ـ تركيا، بلا سنة طبع.
- 1۱۳. البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت لبنان، سنة ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ١١٤. بدر الدين السهسواني الهندي، محمد بشير بن محمد، صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ دحلان، الناشر: المطبعة السلفية ومكتبتها، ط الثالثة، بلا سنة طبع.
- ١١٥. بدر الدين العيني، محمود بن أحمد، عمدة القاري، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ١١٦. البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء، تفسير البغوي، تحقيق: خالد عبد الرحمٰن العك، الناشر: دار المعرفة، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.

1۱۷. البكري الدمياطي، عثمان بن محمد، إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٨ هـ ١٩٩٧م.

- 1۱۸. البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الاشراف، تحقيق: محمد باقر المحمودي، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٣٩٤ هـ ١٩٧٤م.
- 1۱۹. البهوتي، منصور بن يونس، كشّاف القناع عن متن الإقناع، تحقيق: أبو عبد الله محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، قدم له: كمال عبد العظيم العناني الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٨ هـ ١٩٩٧م.
- ۱۲۰. البوصيري، أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل، إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، الناشر: دار الوطن، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م.
- ۱۲۱. البيضاوي الشافعي، عبد الله بن محمد، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، إعداد وتقديم: محمد عبد الرحمٰن المرعشلي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ۱٤۱۸ هـ ١٩٩٨م.
- ۱۲۲. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، الآداب، تحقيق: أبو عبد الله السعيد المندوه، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٨ هـ ١٩٩٨م.
- ١٢٣. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، الأسماء والصفات، تحقيق: عبد الله بن محمد الحاشدي، الناشر: مكتبة السوادي، جدة السعودية، ط الأولى بلا سنة طبع.
- ۱۲٤. البيهةي، أبو بكر أحمد بن الحسين، الدعوات الكبير، تحقيق: بدر بن عبد الله البدر، الناشر: غراس للنشر والتوزيع، الكويت، ط الأولى، سنة ٢٠٠٩م.
- ۱۲۵. البيهةي، أبو بكر أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، الناشر: دار الفكر بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ١٢٦. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ودار الريان للتراث، القاهرة مصر، ط الأولى، سنة ١٤٠٨ هـ ١٩٩٨ م.
- ١٢٧. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، سنن البيهقي، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، الناشر: جامعة الدراسات الإسلامية، كراتشي باكستان، ط الأولى، سنة ١٤١٠ هـ ١٩٨٩ م.

- ١٢٨. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٠ هـ
- ۱۲۹. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، معرفة السنن والآثار، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، الناشرون: دار قتيبة (دمشق \_ بيروت)، دار الوعي (حلب \_ دمشق)، دار الوفاء (المنصورة \_ القاهرة)، ط الأولى، سنة ١٤١٢ هـ ١٩٩١ م.
- ١٣٠. الترمذي، محمد بن عيسى، الشمائل المحمدية، تحقيق: سيد عباس الجليمي، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط الأولى، سنة ١٤١٢ هـ
- ۱۳۱. الترمذي، محمد بن عيسى، سنن الترمذي، تحقيق وتصحيح: عبد الوهاب عبد اللطيف، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الثانية سنة ۱٤٠٣هـ ١٤٠٣م.
- ١٣٢. الثعالبي، عبد الرحمٰن بن محمد بن مخلوف، تفسير الثعالبي، تحقيق: الدكتور عبد الفتاح أبو سنة والشيخ علي محمد معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الناشر: دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٨ ه.
- ١٣٣. الثعلبي، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم، تفسير الثعلبي، تحقيق: أبي محمد بن عاشور، مراجعة وتدقيق: نظير الساعدي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢٢ هـ ٢٠٠٢ م.
- ١٣٤. الجرجاني، علي بن محمد بن علي، التعريفات، تحقيق: إبراهيم الأبياري، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٥ هـ
- ١٣٥. الجصاص، أبو بكر أحمد بن علي الرازي، أحكام القرآن، تحقيق: عبد السلام محمد علي شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- ١٣٦. جمع من علماء نجد، الدرر السنية في الأجوبة النجدي، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، ط السادسة، سنة ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.

۱۳۷. الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور العطار، الناشر: دار العلم للملايين، بيروت لبنان، ط الرابعة، سنة ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.

- ١٣٨. الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد، المستدرك على الصحيحين، تحقيق وإشراف: يوسف عبد الرحمٰن المرعشلي، الناشر: دار المعرفة، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ۱۳۹. الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد، سؤالات مسعود بن علي السجزي مع أسئلة البغداديين، تحقيق: موفق بن عبد الله بن عبد القادر، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ۱۶۰۸ هـ ۱۹۸۸م.
- 1٤٠. الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد، معرفة علوم الحديث، تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي في دار الآفاق الجديدة وتصحيح السيد معظم حسين، الناشر: منشورات دار الآفاق الحديث، بيروت لبنان، ط الرابعة، سنة ١٤٠٠هـ ١٤٠٠م.
- 1٤١. الحطاب الرعيني، أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمٰن، مواهب الجليل، ضبطه وخرج آياته وأحاديثه: الشيخ زكريا عميرات، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٦ هـ ١٩٩٥ م.
- 181. الحلبي، على بن برهان الدين، السيرة الحلبية، الناشر: دار المعرفة، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ
- ١٤٣. الحنفي المصري، شهاب الدين أحمد بن محمد بن عمر الخفاجي، عناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاوي، دار النشر: دار صادر، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- 182. الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي، الكفاية في علم الرواية، تحقيق: أبو عبد الله السورقي وإبراهيم حمدي المدني، الناشر: المكتبة العلمية والمدينة المنورة بلا سنة طبع.
- 1٤٥. الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي، تاريخ بغداد، تحقيق: دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، لناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.

- 187. الخطيب التبريزي، محمد بن عبد الله، مشكاة المصابيح، تحقيق: تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي بيروت لبنان، ط الثالثة، سنة ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.
- ١٤٧. الخطيب الشربيني، محمد، الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات في دار الفكر، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، سنة ١٤١٥ ه.
- 1٤٨. الخوارزي، الموفق بن أحمد، المناقب، تحقيق: الشيخ مالك المحمودي، مؤسسة سيد الشهداء عليه الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة إيران، ط الثانية، سنة ١٤١٤هـ
- 189. الدارقطني، أبو الحسن على بن عمر، سنن الدارقطني، تحقيق وتعليق وتخريج: مجدي بن منصور سيد الشوري، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة: ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.
- ١٥٠. الدارقطني، أبو الحسن علي بن عمر، سؤالات الحاكم، تحقيق: موفق بن عبدالله بن عبد القادر، الناشر: مكتبة العارف، الرياض، ط الأولى، سنة ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤م.
- ١٥١. الدارقطني، أبو الحسن على بن عمر، علل الدارقطني، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله السلفي، الناشر: دار طيبة، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٥هـ.
- ١٥٢. الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمٰن، سنن الدارمي، طبع بعناية محمد أحمد دهمان، الناشر: مطبعة الاعتدال، دمشق سوريا، سنة ١٣٤٩ هـ
- ١٥٣. الدسوقي، محمد عرفة، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، تحقيق محمد عليش، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- 10٤. الذهبي، محمد بن أحمد، الكاشف في معرفة من له رواية في كتب الستة مع حاشية أبي الوفاء الحلبي، الناشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية، مؤسسة علوم القرآن، جدة السعودية، ط الأولى سنة ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- ١٥٥. الذهبي، محمد بن أحمد، المختصر المحتاج إليه من تاريخ الحافظ الدبيثيّ، الناشر دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.
- ١٥٦. الذهبي، محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام، تحقيق: د. عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٧هـ ١٤٠٧م.

المصادر ......المصادر ......

١٥٧. الذهبي، محمد بن أحمد، تذكرة الحفاظ، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.

- 10۸. الذهبي، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، أشرف على تخريج أحاديثه: شعيب الأرنؤوط، تحقيق: حسين الأسد، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ط التاسعة، سنة ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ١٥٩. الذهبي، محمد بن أحمد، معجم شيوخ الذهبي، تحقيق د. روحية عبد الرحمٰن السيوفي، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٠ هـ ١٩٩٠ م.
- 17٠. الذهبي، محمد بن أحمد، ميزان الاعتدال، تحقيق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٣٨٢ هـ ١٩٦٣م.
- ١٦١. الرازي، أبو عبد الرحمٰن محمد بن أبي حاتم، الجرح والتعديل، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٣٧١ هـ ١٩٥٢ م.
- 171. الرازي، فخر الدين محمد بن عمر التميمي، تفسير الرازي (مفاتيح الغيب)، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- 17٣. الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، صححه : أحمد شمس الدين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- 17٤. الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، مفردات غريب القرآن، الناشر: دفتر نشر الكتاب، إيران، ط الثانية، سنة ١٤٠٤ هـ
- ١٦٥. الرافعي القزويني، عبد الكريم بن محمد، التدوين في أخبار قزوين، تحقيق: عزيز الله العطاري، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٩٨٧م.
- ١٦٦. الرملي الأنصاري، محمد بن أحمد، غاية البيان شرح زبد ابن رسلان، الناشر دار المعرفة بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- 17۷. الرملي الشافعي، أحمد بن حمزة الأنصاري، فتاوى الرملي، جمعها: ابنه، شمس الدين محمد بن أبي العباس أحمد بن حمزة شهاب الدين الرملي، الناشر: المكتبة الإسلامية، ديار بكر \_ تركيا، بلا سنة طبع.
- 17٨. الزبيدي، محمد بن محمد، إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، الناشر: مؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان، سنة ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م.

- 179. الزبيدي، محمّد بن محمّد، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق مجموعة من المحققين، الناشر دار الهداية، بلا سنة طبع.
- 1۷۰. الزرقاني، عبد الباقي، شرح المواهب اللدنية في المنح المحمدية، ضبط وتصحيح: محمد عبد العزيز الخالدي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.
- 1۷۱. الزرقاني، محمد بن عبد الباقي بن يوسف، شرح الزرقاني على موطإ الإمام مالك، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة مصر، ط الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- 1۷۲. الزركشي، بدر الدين محمد بن بهادر، البحر المحيط في أصول الفقه، ضبط نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه: الدكتور محمد محمد تامر، الناشر: منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م.
- ١٧٣. الزركلي الدمشقي، خير الدين بن محمود بن محمد، الأعلام، الناشر: دار العلم للملايين بيروت لبنان، ط الخامسة عشر، سنة ٢٠٠٢م.
- ١٧٤. الزرندي الحنفي، محمد، نظم درر السمطين، قدم له: محمد هادي الأميني ط الأولى، سنة ١٣٧٧ هـ ١٩٥٨ م.
- 1۷٥. الزمخشري، جار الله محمود بن عمرو بن أحمد، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل مذيل بحاشية (الانتصاف فيما تضمنه الكشاف) لابن المنير الإسكندري الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ط الغالفة، سنة ١٤٠٧ هـ
- ١٧٦. الزيعلي الحنفي، عثمان بن علي، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، الناشر: دار الكتب الإسلامي، القاهرة مصر، سنة ١٣١٣ هـ
- ١٧٧. زيني دحلان، أحمد، أسنى المطالب في نجاة أبي طالب، تحقيق وتعليق: حسن بن علي السقاف، الناشر: دار الإمام النووي، عمان الأردن، ط الثانية سنة ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧ م.
- ١٧٨. السبكي، تاج الدين أبو نصر عبد الوهاب بن علي، طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي ود. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر، ط الثانية، سنة ١٤١٣ هـ

المصادر ......المصادر .....

- 1۷۹. السبكي، على بن عبد الكافي بن على، شفاء السقام في زيارة خير الأنام، تحقيق: السيد محمد رضا الحسيني الجلالي، ط الرابعة، سنة ١٤١٩ هـ
- ١٨٠. السخاوي، محمد بن عبد الرحمٰن بن محمد، التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م.
- ۱۸۱. السخاوي، محمد بن عبد الرحمن بن محمد، المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، تحقيق: محمد عثمان الخشت، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ط الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ۱۸۲. السخاوي، محمد بن عبد الرحمٰن بن محمد، فتح المغيث شرح ألفية الحديث، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٣هـ
- ١٨٣. السرخسي، محمد بن أحمد، أصول السرخسي، تحقيق: أبو الوفا الأفغاني، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م.
- ۱۸٤. السمرقندي، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد، تفسير السمرقندي، تحقيق: د. محمود مطرجي، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- ١٨٥. السمرقندي، علاء الدين محمد بن أحمد، تحفة الفقهاء، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ۱۸٦. السمعاني، عبد الكريم بن محمد بن منصور، الأنساب، تحقيق وتقديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، الناشر: دار الجنان للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ۱۸۷. السمعاني، منصور بن محمد بن عبد الجبار، تفسير السمعاني، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، الناشر: دار الوطن، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ۱٤۱۸هـ ۱۹۹۷م.
- ١٨٨. السمهودي، علي بن عبد الله بن أحمد الحسني الشافعي، وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٩ هـ
- ۱۸۹. السندي، محمد بن عبد الهادي، حاشية السندي على سنن ابن ماجة الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، ط الثانية، بلا سنة طبع.

- ۱۹۰. السهمي الجرجاني، أبو القاسم حمزة بن يوسف، تاريخ جرجان، تحقيق: د. محمد عبد المعيد خان، الناشر: عالم الكتب، بيروت لبنان، ط الثالثة، سنة ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- 19۱. السهمي الجرجاني، حمزة بن يوسف بن إبراهيم، سؤالات حمزة، تحقيق: موفق بن عبد الله بن عبدالقادر، الناشر: مكتبة المعارف، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.
- ١٩٢. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: سعيد المندوب، الناشر: دار الفكر، ط الأولى، سنة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- 19۳. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، الجامع الصغير، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م.
- 19٤. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الحاوي للفتاوي في الفقه وعلوم التفسير والحديث، تحقيق: عبد اللطيف حسن عبد الرحمٰن، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ١٩٥. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الخصائص الكبرى، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، سنة: ١٣٢٠ هـ.
- ١٩٦. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، الدر المنثور في التأويل بالمأثور، الناشر: دار الفكر \_ بيروت بلا سنة طبع.
- 19۷. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة، تحقيق: الدكتور محمد بن لطفي الصباغ، الناشر: عمادة شؤون المكتبات \_ جامعة الملك سعود، الرياض السعودية، بلا سنة طبع.
- ۱۹۸. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، تاريخ الخلفاء، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، الناشر: مطبعة السعادة، مصر، ط الأولى، سنة ١٣٧١هـ ١٩٥٢م.
- 199. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، مناهل الصفا في تخريج أحاديث الشفا، تحقيق: الشيخ سمير القاضي، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية، دار الجنان للنشر والتوزيع، ط الأولى، سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٢٠٠. الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي، الاعتصام، تحقيق: سليم بن عيد الهلالي، الناشر: دار ابن عفان، السعودية، ط الأولى، سنة ١٤١٢ هـ ١٩٩٢م.

٢٠١. الشربيني، محمد بن أحمد، مغني المحتاج، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، سنة: ١٣٧٧ هـ ١٩٥٨ م.

- ٢٠٢. الشرواني، عبد الحميد، حواشي الشروانيّ على تحفة المحتاج بشرح المنهاج، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.
- 7.٣ الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، تحقيق مكتب البحوث والدراسات، الناشر دار الفكر للطباعة والنشر بيروت لبنان، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- 7٠٤. الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار، مذكرة في أصول الفقه، الناشر: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط الخامسة، سنة ٢٠٠١ م.
- 5.٥. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق: الشيخ أحمد عزو عناية، دمشق كفر بطنا، قدم له: الشيخ خليل الميس والدكتور ولي الدين صالح فرفور، الناشر: دار الكتاب العربي، ط الأولى، سنة 1819هـ 1999م.
- ٢٠٦. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، تحفة الذاكرين بعدة الحصن الحصين الناشر: دار القلم، بيروت لبنان، سنة ١٩٨٤م.
- ٢٠٧. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، فتح القدير، الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق سوريا و بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٤ هـ
- ٢٠٨. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار، الناشر: دار الجيل، بيروت لبنان، سنة الطبع: ١٩٧٣.
- ٢٠٩. الشيباني الجزري، أبو الحسن على بن أبي الكرم محمد بن محمد، اللباب في تهذيب الأنساب، الناشر: دار صادر، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠ م.
- ٢١٠. الشيرازي، أبو اسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف، المهذب في فقة الإمام الشافعي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.

- 171. الصالحي الشامي، محمد بن يوسف، سبل الهدى والرشاد، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٤ هـ ١٩٩٣م.
- 7۱۲. الصاوي، أحمد بن محمد الخلوتي، بلغة السالك لأقرب المسالك، ضبطه وصححه: محمد عبد السلام شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- 17. الصدوق، محمد بن علي، علل الشرائع، تقديم: السيد محمدصادق بحر العلوم، الناشر: منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها، النجف الأشرف العراق، سنة الطبع: ١٣٨٥ هـ ١٩٦٦م.
- 71٤. الصدّيق الغماري، أحمد بن محمد، إحياء المقبور من أدلة استحباب بناء المساجد والقباب على القبور، الناشر: مكتبة القاهرة، جمهورية مصر العربية ط الرابعة، سنة ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨ م.
- ٢١٥. الصدّيق الغماري، عبد الله بن محمد، إعلام الراكع الساجد بمعنى اتخاذ القبور مساجد، الناشر: مكتبة القاهرة مصر، على يوسف سليمان، سنة ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١ م.
- ٢١٦. الصفدي، خليل بن أيبك، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرنؤوط وتركي مصطفى، الناشر: دار إحياء التراث، بيروت لبنان، سنة ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م.
- ٢١٧. الصنعاني، أبو بكر عبد الرزاق، المصنف، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤٠٣ هـ
- ۲۱۸. الطبراني، سليمان بن أحمد، الأحاديث الطوال، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا،
   الناشر: دار الكتب العلمية بيروت \_ لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.
- ٢١٩. الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، تحقيق: قسم التحقيق بدار الحرمين، الناشر: دار الحرمين للطباعة والنشر والتوزيع، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- ٢٢٠. الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الصغير، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.

٢٢١. الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، تحقيق وتخريج: حمدي عبد المجيد السلفي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، ط الثانية، مزيدة ومنقحة، بلا سنة طبع.

- ٢٢٢. الطبراني، سليمان بن أحمد، كتاب الدعاء، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٣ هـ
- 7٢٣. الطبراني، سليمان بن أحمد، مسند الشاميين، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٢٢٤. الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، تحقيق: السيد أحمد الحسيني، الناشر: مكتب النشر الثقافة الإسلامية، إيران، ط الثانية، سنة ١٤٠٨ هـ ١٣٦٧ ش.
- ٢٢٥. الطيالسي، سليمان بن داود، مسند أبي داود الطيالسي، الناشر: دار المعرفة بيروت لبنان ، بلا سنة طبع.
- ٢٢٦. العثيمين، محمد بن صالح بن محمد، القول المفيد على كتاب التوحيد، الناشر: دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ط الثانية، سنة ١٤٢٤ هـ
- ٢٢٧. العثيمين، محمد بن صالح بن محمد، شرح العقيدة الواسطية، خرّج أحاديثه واعتنى به: سعد بن فواز الصميل، الناشر: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، السعودية، ط السادسة، سنة ١٤٢١ هـ
- ۲۲۸. العثيمين، محمد بن صالح بن محمد، فتاوى نور على الدرب، الناشر: مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية، ط الأولى، سنة ١٤٢٧ هـ ٢٠٠٦ م.
- ۲۲۹. العثيمين، محمد بن صالح بن محمد، مجموع فتاوى ورسائل محمد بن صالح العثيمين، تحقيق: فتاوى العقيدة، جمع وترتيب: فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان، الناشر: دار الوطن \_ دار الثريا، سنة ١٤١٣ هـ
- ٢٣٠. العجلوني، إسماعيل بن محمد، كشف الخفاء، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الثالثة، سنة ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
- ٢٣١. العجلي، أحمد بن عبد الله بن صالح، معرفة الثقات، الناشر: مكتبة الدار، المدينة المنورة السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٥ هـ

- ٢٣٢. العراقي، أبو الفضل عبد الرحيم، المغني عن حمل الأسفار، تحقيق أشرف عبد المقصود، الناشر مكتبة طبرية الرياض السعودية، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.
- ٢٣٣. العراقي، أبو الفضل عبد الرحيم، تخريج أحاديث إحياء علوم الدين، استخراج: أبي عبد الله محمود بن محمد الحداد، الناشر: دار العاصمة للنشر، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- ٢٣٤. العقيلي، أبو جعفر محمد بن عمرو، الضعفاء الكبير، تحقيق: الدكتور عبد المعطي أمين قلعجي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤١٨ هـ
- ٥٣٥. العكري الحنبلي، عبد الحي بن أحمد بن محمد، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط ومحمود الأرنؤوط، الناشر دار ابن كثير، دمشق سوريا، سنة ١٤٠٦هـ
- ٢٣٦. علي رضا، محمد رشيد، تفسير المنار، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة مصر، سنة ١٩٩٠ م.
- ٢٣٧. الفاكهي، أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن العباس، أخبار مكة في قديم الدهر وحديثه، تحقيق: د. عبد الملك عبد الله دهيش، الناشر: دار خضر، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤١٤هـ
- ٢٣٨. الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين، تحقيق: الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي، الناشر: مؤسسة دار الهجرة، إيران، ط الثانية، سنة ١٤٠٩ ه.
- ٢٣٩. القاضي عياض، أبو الفضل ابن موسى، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٩ هـ ١٩٨٨ م.
- ٢٤٠. القتيبي، أحمد بن محمد بن أبي بكر، إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية، مصر، ط السابعة، سنة ١٣٢٣ هـ
- 7٤١. القرطبي، أبو العباس ضياء الدين أحمد بن عمر، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، تحقيق: محي الدين ديب مستو وأحمد محمد السيد ويوسف علي بديوي ومحمود إبراهيم بزال، الناشر: دار ابن كثير، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.

المصادر ...... ٦٦:

7٤٢. القرطبي، محمد بن أجمد بن أبي بكر ، تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، تصحيح: أحمد عبد العليم البردوني، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، بلا سنة طبع.

- ٢٤٣. القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر، التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة، تحقيق ودراسة: د. الصادق بن محمد بن إبراهيم، الناشر: مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الرياض السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٢٥هـ
- 35. القسطلاني، أحمد بن محمد، المواهب اللدنية بالمنح المحمدية، تحقيق: صالح أحمد الشامي، الناشر: المكتب الإسلامي ط الثانية، سنة ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م.
- ٢٤٥. القندوزي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع المودة لذوي القربي، تحقيق: سيد علي جمال أشرف الحسيني، الناشر: دار الأسوة للطباعة والنشر، ط الأولى، سنة ١٤١٦ هـ
- 7٤٦. الكحلاني الصنعاني، محمد بن إسماعيل بن صلاح، التنوير شرح الجامِع الصغير، تحقيق: د. محمد إسحاق محمد إبراهيم، الناشر: مكتبة دار السلام، الرياض السعودية، ط الأولى، ١٤٣٢هـ ١٠٠١م.
- ١٤٧. الماوردي، علي بن محمد البغدادي، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، الناشر: دار التعاون للنشر والتوزيع عباس أحمد الباز، مكّة المكرّمة ، ط الثانية، سنة ١٣٨٦ هـ \_ ١٩٦٦ م.
- ۲۶۸. المباركفوري، محمد بن عبد الرحمن، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ۱٤۱۰ هـ ١٩٩٠ م.
- 927. المتقي الهندي، على المتقي بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ضبط وتفسير: الشيخ بكري حياني، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٩هـ ٩ ١٩٨٩م.
- المحبي الحموي، محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين، خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، الناشر: دار صادر، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٩٩٠ م.
- ٢٥١. المحدث البريلوي، أحمد رضا خان، العطايا النبوية في الفتاوى الرضوية، قام بترجمته وإخراجه: جماعة من العلماء، نشر: مركز أهل السنة، بركات رضا، فور بندر، غجرات (الهند)، سنة ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م.

- 70٢. المحلي، جلال الدين محمد بن أحمد والسيوطي، جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر، تفسير الجلالين، تقديم ومراجعة: مروان سوار، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، مذيلا بكتاب لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي.
- 70٣. المراغي، أبو بكر بن الحسين بن عمر، تحقيق النصرة بتلخيص معالم دار الهجرة، تحقيق: محمد عبد الجواد الأصمعي، الناشر: مكتبة الثقافة، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤٠١هـ
- ٢٥٤. المراغي، أحمد بن مصطفى، تفسير المراغي، الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط الأولى، سنة ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م.
- ٥٥٥. المرداوي، أبو الحسن علي بن سليمان، الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف، تحقيق: محمد حامد الفقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط الثانية، سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٢٥٦. المزي، أبو الحجاج يوسف، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق وضبط وتعليق: الدكتور بشار عواد معروف، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، ط الرابعة، سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٥ م.
- روم المقدسي، أبو عبد الله ضياء الدين محمد بن عبد الواحد، الأحاديث المختارة (المستخرج من الأحاديث المختارة مما لم يخرجه البخاريّ ومسلم في صحيحيهما)، دراسة وتحقيق: الدكتور عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، الناشر: دار خضر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الثالثة، سنة ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ١٥٨. المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي، إمتاع الأسماع، تحقيق وتعليق: محمد عبد الحميد النميسي، الناشر: منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م.
- ٢٥٩. ممدوح، محمود سعيد، رفع المنارة لتخريج أحاديث التوسّل والزيارة، الناشر: دار الإمام النووي، عمان الأردن، ط الأولى، سنة ١٤١٦ هـ ١٩٩٥ م.

- 77. المناوي، محمد عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، تصحيح أحمد عبد السلام، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٤ م.
- ٢٦١. المنذري، عبد العظيم بن عبد القوي، الترغيب والترهيب من الحديث الشريف، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ط الأولى، سنة ١٤١٧ه.
- ٢٦٢. النحاس، أبو جعفر، معاني القرآن الكريم، تحقيق: الشيخ محمد علي الصابوني، الناشر: جامعة أم القرى، السعودية، ط الأولى، سنة ١٤٠٩ هـ
- ٢٦٣. النسائي، أحمد بن شعيب، السنن الكبرى، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري، سيد كسروي حسن، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١١ هـ ١٩٩١ م.
- ٢٦٤. النسائي، أحمد بن شعيب، الضعفاء والمتروكين، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- 770. النسائي، أحمد بن شعيب، خصائص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه المحمد تحقيق: محمد كاظم المحمودي، الناشر: مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، قم المقدسة إيران، ط الأولى، سنة ١٤١٦ هـ
- ٢٦٦. النسائي، أحمد بن شعيب، سنن النسائي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٣٤٨هـ ١٩٣٠ م.
- 77٧. النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود، تفسير النسفي (مدارك التنزيل وحقائق التأويل)، حققه وخرّج أحاديثه: يوسف علي بديوي وراجعه وقدم له: محيي الدين ديب مستو، الناشر: دار الكلم الطيب، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م.
- ٢٦٨. النووي، محيي الدين يحيى بن شرف، المجموع شرح المهذب، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، (طبعة كاملة معها تكملة السبكي والمطيعي)، سنة ٢٠١٠ م.

- ٢٦٩. النووي، يحيى بن شرف، الأذكار النووية، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، سنة ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م.
- .٢٧٠ النووي، يحيى بن شرف، رياض الصالحين، الناشر: دار الفكر المعاصر، بيروت لبنان ط الثانية، سنة ١٤١١ هـ ١٩٩١ م.
- ٢٧١. النووي، يحيى بن شرف، شرح صحيح مسلم، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.
- ٢٧٢. النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، الناشر: دار الفكر، بيروت \_ لبنان، بلا سنة طبع.
- ٢٧٣. الهروي القاري، الملاعلي بن سلطان محمد، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان، ط الأولى، سنة ١٤٢٢ هـ ٢٠٠ م.
- ٢٧٤. الهيثمي، علي بن أبي بكر، مجمع الزوائد، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، سنة ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.