
 

1 
 

 

 

 



 

2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 
 

 

 شهرُ رمضان

 

 رمضان… حين يصوم الجسد لتصحو الروح 

  ،  آخر   زمن    هو   بل   ،   الزمن   دوران   في   شهر    مجرّد   رمضان   ليس

  الداخلي   الانبعاث  موسمُ   إنّه . وبالله  وبالكون   بنفسه   الإنسان  علاقة   فيه   تتبدلّ

  الأوّل   نورها  نحو  الروح   لتتقدمّ   ، الخلف  إلى  خطوة    الجسد  ينسحب  حيث  ،

  أفق    إلى   متطلّعة    ،   الرغبة  قيود  من  متحرّرة    ،   العادة   أثقال   من   متخففّة    ،

 . والوعي الصفاء من  أرحب

  ،  فحسب  والشراب  الطعام  عن  الامتناع  يخُتبر  لا  الشهر،  هذا  في 

  بوصفه  الجوع   ومعنى  ،   للامتلاء  طريق ا  بوصفه  الحرمان   معنى   يخُتبر  بل

 . الل  مع  للكلام مدخلا   بوصفه  الصمت ومعنى  ،  الرحمة  على تربية  

 : تعالى قال

ياَمُ   عَليَْكمُُ   كتُِبَ   آمَنوُا  الَّذِينَ   أيَُّهَا  ياَ﴿   مِنْ   الَّذِينَ   عَلىَ  كتُِبَ   كَمَا  الصِّ

   [.183:  البقرة ﴾ ]تتََّقوُنَ  لَعلََّكمُْ  قبَْلِكمُْ 

  وعي    حالةُ   هي   بل   ،  أخلاقي  التزام    مجرّد  ليست  هنا  فالتقوى

  والنفس   بالله  المعرفة  أبواب  للإنسان  يفتح  داخلي،  وانكشاف    ،  عميق

 . والكون

 للإنسان الوجودي والتحوّل  رمضان

 وجودية  كتجربة الصيام 

  علاقة  تشكيل  تعيد  وجودية   تجربة   بل  ،  شكلي ا   طقس ا  ليس   الصيام

  ،  اللسان يصمت  وحين  ،   الروح   تشبع  ،  الجسد  يجوع   فحين.  بذاته  الإنسان

 . القلب  يتكلمّ

 : صلى الله عليه وسلم  النبي يقول 

  يدع   أن  في   حاجة   لله  فليس  ،  به  والعمل   الزور   قول  يدع  لم   من"  

 (. البخاري رواه )  "   وشرابه طعامه

  تهذيب  بل   ،   الجسد   حرمان   ليس  الصيام  جوهر   أنّ   على   يدلّ   وهذا

 . الوعي



 

4 
 

 للرحمة  مدرسة بوصفه  الجوع

  بذرة   القلب   في   ويزرع   الفقراء،   ذاكرة   الإنسان  في   يوقظ  الجوع

 : الشاعر  قال . التعاطف 

    كبريائه في الفقرَ  عضَّ  الجوعُ إذا 

 معانيه وانهدَّتْ  الأنفاسُ  تكسَّرتِ                               

  فيتحوّل   ،  الآخرين  بآلام  يشعر  كيف   الإنسان  يتعلمّ  رمضان،  في

 . البشر  سائر إلى الرحمة بخيط مشدود   اجتماعي كائن    إلى منعزل  فرد   من

 لرمضان   والفلسفي الصوفي  البعد

 الروحي  والارتقاء الصيام

  عالم  إلى   الكثافة  عالم  من  صعود  رحلة   الصيام  أنّ   المتصوّفة   يرى

  الروح   وتصفية   ،  الشهوة  كسر  الصوم  : "الغزالي  حامد  أبو  يقول.  اللطافة 

ا ليس هنا فالجوع".    المشاهدة أبواب  وفتح ،  . بالأنوار امتلاء بل ، نقص 

 الكشف  وزمن  رمضان  

 بل  ،  الأيام  عدد  ليس  فهو  ؛  الزمن  طبيعة   تتبدلّ  ،  رمضان  في

 : تعالى قال . المجاهدة مقام والنهار  ، المناجاة مقام  فيه  الليل. اللحظة عمق 

 [. 6:  المزمل﴾ ]قيِلا   وَأقَْوَمُ  وَطْئ ا أشََدُّ  هِيَ  اللَّيْلِ  ناَشِئةََ  إنَِّ ﴿

"عربي   ابن  ويقول   مرآة    صار  رمضان،   في  القلب  صفا  إذا  : 

 ".   قـحـلل

 للصيام والاجتماعية  النفسية الأبعاد

 الذات  تشكيل وإعادة الصيام

  الدوافع   ضبط  على  الإنسان  الصيام  يدرّب  ،  النفسية   الناحية  من

.  المتزنة   الشخصية  بناء   في  مركزية  مهارة  وهي  ،  الإشباع  وتأجيل

  من  فيرتقي  ،   النزوات  مقاومة   على   ويتمرّن   ،   الصبر  يتعلمّ  فالصائم

   . الوعي مستوى  إلى الغريزة مستوى

 الاجتماعية  الروابط وبناء رمضان

  ،  العطاء  دوائر  تتوسّع  حيث  ،  الاجتماعي  التراحم  موسم  رمضان

 : صلى الله عليه وسلم  الل  رسول قال.  التكافل  روح   المجتمع في  وتبُعث



 

5 
 

ا فطّر  من "   (. الترمذي رواه )  "   أجره مثل له كان صائم 

  ،  محضة   فردية  ليست   الإسلام  في   العبادة   أنّ   إلى   إشارة   هذا   وفي

 . عميق اجتماعي بعد  ذات بل

 رمضان   خطاب في  والجمالية الرمزية  اللغة 

 التعبير  جدلية : والكلام  الصمت

 : الشاعر  قال.  بالمعنى  امتلاء بل  فراغ ا،  ليس  رمضان  في  الصمت

        بلاغة   الحديثَ  طالَ  إن  وصمتكَُ 

 منطقي  الحقيقةِ  سرِّ  عن ضاقَ  إذا                          

  تخاطب  التي الداخلية   اللغة  وتتشكل   ،  المعاني  تتكثفّ  الصمت   ففي

   .وسائط  بلا الل

 الروح  وتجليات الشعر

  ذلك   ومن   ،  والوجد   الصفاء  بحالات  احتفى  لطالما  العربي  الشعر

 : الحلاج  قول

 بدنا حللنا روحانِ   نحن      أنا  أهوى ومن أهوى من أنا

  تذوب  حيث  ،   رمضان  روح   مع  يلتقي  الصوفي  التعبير  وهذا

 . المحبة مقام  في  والمعبود العابد بين الحدود

ا  ليس  رمضان ا  موسم    تجربة   هو  بل  ،  الأيام  رزنامة   في  عابر 

  ومختبر  ،   روحية  مدرسة  هو.  الداخل  من   الإنسان  صياغة   تعيد  كونية

  يكون   كيف  الإنسان  يتعلمّ  فيه .  جمالي   وفضاء  ،  اجتماعي  ومجال  ،  نفسي

ا  وأكثرَ  جسد ا أقلَّ  ا أقلَّ  ، روح   . رحمة  وأكثرَ  أنانية   أقلَّ  ،  معنى  وأكثرَ  كلام 

ا سؤالا   رمضان   يبقى ،  المطاف نهاية وفي  : مفتوح 

  ؟  الل  عن  يبعدنا  ما كل   عن   نصوم   أم   ،   فقط   الطعام   عن   نصوم   هل 

 ؟  بالخير لنشبع الشرّ  عن نجوع أم ، بأجسادنا نجوع وهل

 



 

6 
 

 

 الفصل الأول:  

 الإطار الزمني والشرعي لشهر رمضان

 

 رمضان في التقويم القمري  

    والإيمان الرؤية  بين المقدسّ الزمن: رمضان

  موعد    هو   بل  ،   الزمن   تقويم  في  عابر    شهر    مجرّد   ليس   رمضان

  فوضى   ترتيب   ويعيد  ،   الروحية   ذاكرته   الإنسان   في   ليوقظ   يتكرّر   إلهيّ 

  الشهر  إنّه .  والخشوع  السكينة   مقام   على  الروح   إيقاع  ويضبط   ،   القلب 

  ،   عظمته  يختزل  لا  العددي  ترتيبه  أنّ   غير  ،   الهجرية  السنة  من  التاسع

 . التجليّ في بل ،  الترتيب في  ليست هنا فالقيمة 

  في   ،  وحده  الحساب   لا  الرؤية  على  الزمني   رمضان  وجود  يبنى
  ولا  ،  بالشهادة  يدُرك  بل  ،  بالأرقام  يُقاس  لا  الإيمان  بأن  رمزيّ   تذكير

 : صلى الله عليه وسلم   النبي قال. بالمشاهدة يذُاق بل  ، بالمعادلات يحُتسب

 ( عليه متفق ) "   لرؤيته  وأفطروا  لرؤيته  صوموا "   

  التي  تلك   ،   القلب   رؤية   بل   ،   فقط  العين   رؤية   ليست  هنا  فالرؤية 

  الزمن أن  وتدرك ، الداخل في  النور  تبُصر كما ، السماء  في الهلال تبُصر

ا  ليس   الإسلام  في   ،  بالعبادة  يتنفّس  حيّ   كيان    بل  ،  جامد ا  رياضي ا  كمًّ

 . بالطاعة ويتقدسّ

 أن   الإنسان  فيعلمّ   ،  الفصول  بين  متنقلّا    القمري  الشهر  ويمضي

  ،   الامتثال  بصدق   بل  ،   خاصّ   بمزاج    ولا   ،  مثاليّ   بظرف    ترتبط   لا   العبادة

 . الإخلاص وعمق ، العزيمة وثبات

 والمعنى  الرؤية بين لرمضان الزمني  البعد

 الفلك  حساب  لا الإيمان فلسفة : الرؤية 

ا  رمضان  دخول  في  الرؤية  اعتماد  جاء   النزعة   عن  خروج 

  مع  الحيّ   التفاعل   على  القائم  الإيمان  لمفهوم  وتكريس ا  ،  البحتة  الحسابية

  ،   ورمز   ،  علامة   هو  بل   ،  سماويّ   جرم    مجرّد  ليس  فالهلال.  الكون

 . بدء وإشارة



 

7 
 

 :   تعالى قال

:  البقرة)     ﴾وَالْحَجِّ   لِلنَّاسِ   مَوَاقيِتُ   هِيَ   قُلْ   الأهَِلَّةِ   عَنِ   يسَْألَوُنَكَ ﴿

189 ) 

  ،  والشهادة  الغيب   بين  ،  والأرض  السماء  بين  جسر    هنا  فالهلال

 . الإنساني والزمن الإلهي   الزمن بين

  يرى   حيث  ،  الحجاب  انكشاف  هي   الصوفي   معناها  في  والرؤية

  شهر  بداية ليس رمضان  دخول أن السالك ويشعر ، العين تراه لا ما  القلب

 . باب وفتح  ، حالة  وميلاد ، رحلة   بداية بل ،

 والصبر  التجرّد درس: المتحرّك  الزمن

  فيعلمّ  ،  الشتاء  وبرد  الشمس  حرّ   في  ،  وشتاء    صيف ا  رمضان  يأتي

.  بالإخلاص  مشروطة  بل  ،  الراحة  رهينة  ليست  العبادة  أن  الإنسان
ا  أكثر  الصيف  قيظ   في  فالصائم   قرب ا  أكثر   الشتاء  برد وفي   ،   للصبر  احتياج 

 . الشكر من

 : عنه  الل  رضي علي  الإمام قال

  الرأس   قطع  فإذا   ،  الجسد  من  الرأس  بمنزلة  الإيمان  من  الصبر"  

 . "  الجسد مات

  مجرّد   لا   ،  الوجودي  الصبر  على  عملي ا  تدريب ا  الصوم  يغدو  وهكذا

   .الطعام عن امتناع

 واجتماعي ا نفسي ا الإنسان وبناء رمضان

 الداخل  تطهير: النفسي  البعد

  من   القلب   لتصفية  ومحراب  ،  النفس   لتزكية  مدرسة   رمضان

  الامتناع  ففي .  الشهوات  غبار  ومن  ،  القلق   رواسب  ومن   ،   الأنانية  شوائب

 . الممنوع ضبط الإنسان يتعلمّ ، المباح  عن

 : تعالى قال

ياَمُ   عَليَْكمُُ   كتُِبَ   آمَنوُا  الَّذِينَ   أيَُّهَا  ياَ﴿   مِنْ   الَّذِينَ   عَلىَ  كتُِبَ   كَمَا  الصِّ

 ﴾ تتََّقوُنَ  لَعلََّكمُْ  قبَْلِكمُْ 

 ( 183:  البقرة) 



 

8 
 

  ،  قلبيّ   وحضور  ،   دائم  وعي    بل   ،  سلبي ا  خوف ا  ليست  هنا  فالتقوى

  من   وتحرّره  ،  توازنه  للإنسان  تعُيد  نفسية  حالة  وهي.  مستمرة  ومراقبة

 .التشتتّ

  على  تدريب ا  بوصفه   الصوم  إلى   ينُظر  ،  الحديث  النفس   علم  وفي

  قيم   كلها  وهي   ،   الإرادة  قوة   وتعزيز  ،   الاعتمادية   وكسر   ،   الذات   ضبط

   . الإسلامية العبادة في تتجسّد

 الجماعة  بناء إعادة: الاجتماعي البعد

  جسور  وتمُدّ   ،  الطباع  وتلين  ،  القلوب  تتقارب  رمضان  في

  كلها  ،  والصدقات  ،   الفطر  وزكاة  ،  الجماعية  الإفطار  موائد.  الرحمة 

 . الاجتماعي  النسيج بناء تعيد ممارسات

 : صلى الله عليه وسلم  النبي قال

ا فطّر  من "   ( الترمذي)  "   أجره مثل له كان صائم 

  ومن   ،  جماعية  مشاركة   إلى  فردي  فعل  من  يتحوّل  هنا  فالإفطار
  ،   والفقير  الغني  بين  الفارق   يذوب   حيث  ،  إنساني رابطة  إلى   جسدية  حاجة

   .الرحمة  مائدة  على الناس ويجتمع

 والفلسفي  الصوفي  البعد  في رمضان

 الروح  وشبع الجسد جوع:  الصوم

  القلب  يرقّ   بالجوع  إذ  ،  للصفاء  طريق ا  الصوم  في  المتصوّفة  يرى

  سمت   ،   الجسد   ثقل  خفّ   فكلمّا.  الأسرار  وتنكشف   ،  البصيرة   وتصفو   ،

 . الروح 

 : الجنيد قال

 . "   الروح  قفل والشبع ،  القلب مفتاح   الجوع" 

 : الفارض ابن  يقول الصوفي الشعر وفي

ا فيك  الحب بفرط  زدني        تحيّر 

ا  هواك  بلظى حشى وارحم                                 تسعرّ 

  نحو   وانجذاب ا  ،   عشق  اشتعال  بل  ،  امتناع ا  ليس  عندهم  فالصوم

   . المطلق

 



 

9 
 

 المعنى  في  الفناء:  المقدسّ   الزمن

  إلى  اليوم  يتحوّل  حيث  ،  المألوف  عن   خارج   زمن    رمضان

  ،   الفضاء  هذا  وفي.  ذكر  إلى  والساعة  ،  مصباح   إلى  والليل  ،  محراب

 . ربه  بحضور والبقاء ، ذاته  عن  الفناء معنى  الصائم يذوق

 : تعالى قال

 ( 186:  البقرة)   ﴾قَرِيب   فإَنِيِّ  عَنيِّ عِباَدِي سَألََكَ  وَإذِاَ﴿

  يشعر  حيث  ،   الرمضانية   التجربة  ذروة   هنا  الإلهي   فالاقتراب 

   . تلاشت قد  السماء وبين بينه المسافة أنّ  المؤمن

 للنص  والرمزي  الأدبي التحليل

  ،   الشهادة  تقابل  فالرؤية   ؛   عميقة  رمزية  دلالات  الشهر   يحمل

 . الوجودية  الحركة يقابل  القمري والزمن ،  الإيمان يقابل والحساب

ر  هنا  رمضان .  ورسالة   ،  ونبض  ،  حضور  له  ،  حيّ   ككائن  يصُوَّ

 . فقط  طقوسي ا  لا  ، وجودي ا بعد ا الشهر  تمنح  البلاغية الصورة وهذه

  "    الشهادة  في   بل  ،   الأرقام  في   يخُتزل   لا  الإيمان "    :  قوله   في

  ،   والكيف   الكمّ   بين  ،  والروحي  الماديّ  بين  الصراع   تبُرز  بلاغية  مفارقة

 . الإسلامية  الفلسفة في  مركزية ثنائية وهي

 ،   الإنسانية  التجارب  تنوّع  إلى  يرمز  الفصول  بين  الانتقال  أنّ   كما

ل   لا  العبادة  وأن   ،  الأحوال   كل  في  تمُارَس  بل  ،  الراحة  تتحققّ  حتى  تؤُجَّ

   . العميق التربوي  بعده الشهر يمنح ما وهذا

 والشعر  والسنة القرآن  من شواهد

 القرآن  من

 ( 185:  البقرة )  ﴾ الْقرُْآنُ  فيِهِ  أنُزِلَ  الَّذِي  رَمَضَانَ   شَهْرُ ﴿

 يتحوّل   حيث  ،  معرفي ا  بُعد ا  الشهر  يمنح  رمضان  في  القرآن  نزول

 . حياة إلى والقراءة  ، قراءة  إلى الصوم

 السنة  من

  "    النار  أبواب  وغلُِّقت   ،  الجنة   أبواب  فتُحِّت  رمضان   جاء  إذا"    

 (البخاري)



 

10 
 

  ،   الروحي   الأفق  لانفتاح   وجودية   رمزية   صورة  الحديث   هذا   في

 . الهداية طريق  وتيسير

 العربي  الشعر من

 : العتاهية  أبو قال

ا الدهر خلوت  ما إذا  رقيبُ  عليَّ   قل  ولكن  خلوتُ        تقل  فلا   يوم 

 . الضمير  في الصيام يغرسها التي المراقبة روح  يجُسّد بيت وهو

  ،   شاملة  وجودية  تجربة  بل   ،  عابرة  زمنية  محطة  ليس   رمضان

  يتعلمّ   فيه.  واجتماعي ا  ،  وروحي ا  ،  وتربوي ا  نفسي ا،  الإنسان  تشكيل  تعيد

  يحوّل  وكيف  ،  الروح   ونداء  الجسد  حاجات  بين  يوازن  كيف  الإنسان

 . حرية  إلى والامتناع ، طمأنينة  إلى والعطش ، نور  إلى الجوع

  القلب   يقظة  فيه  ويوقظ   ،   الصبر  فضيلة  الإنسان  في   يربّي   شهر  إنّه
  النفوس  في   أثره  بقي  ،  رمضان  انقضى  فإذا.  الأولى  فطرته  له  ويعيد  ،

 . تزكية  وشاهد قبول،  وبرهان ،  صدق علامة ، الحيّة

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

11 
 

 

 الفصل الثاني: أصل تسمية رمضان 

 

  تقويم  في  زمن    هو   بل   ،  الزمن   تقويم  في  شهر    مجرد   ليس   رمضان

  ،  الأرض   قلوب  فيه  وتلين  السماء،   أبواب   فيه  تتفتح  وموسم    الروح،

  يتربّى  ،  كبرى  تربوية  مدرسة  هو.  الغفلة   كدر  من  الأرواح   فيه  وتصفو
  أسر  من  الذات  وتحرير  ،  والمجاهدة  ،  والزهد  ،  الصبر  على  الإنسان  فيها

 .  الشهوات

  ،  بالنور  والعطش  ،  بالجلال   الجوع  يتلاقى  ،  رمضان  في

  رحلة  الصيام  من  تجعل  فريدة  جدلية  في  ،  الروحي  بالامتلاء  والحرمان

 . والروح  النفس   أعماق  لتلامس الجسد حدود تتجاوز شاملة،  تطهيرية 

 والتحوّل  الاحتراق دلالة  ،  لرمضان اللغوي المعنى: الأول  الفصل 

 اللغوي  الاشتقاق

:  ويُقال   ،   الحر  شدة  وهو  ، "    الرمَض "    من   مشتق   رمضان 
  شدة  من  احترقت  إذا  القدم  ورمِضت  ،  حرها  اشتد  إذا  الأرضُ   رمِضت

  ،  برمضان  الشهر  هذا   تسمية  سبب  في  الأقوال  تعددت  وقد.  الرمضاء

 : والتحول  الاحتراق معنى عند تلتقي  وكلها

 بنار   الذنوب  احتراق   ،    والعطش  الجوع  من  الجوف  احتراق

 والتذكير  الموعظة بحرارة  القلب احتراق   ،  والاستغفار  التوبة

  رمزية  صورة  تشكيل   في  تتكامل  بل   ،  تتناقض  لا   المعاني  وهذه

  نار  ليست   هنا  والنار  ،   بالنار  التطهير   شهر   رمضان  من   تجعل  ،   عميقة 
  ليغدو   ،  خبثه  فتخُرج  الذهب  تصهر   التي   كالنار  ، التزكية  نار  بل  ،   العذاب

 . مشرق ا نقي ا

 : تعالى الل قال

 [ 10-9: الشمس﴾ ]دسََّاهَا مَن  خَابَ  وَقدَْ   زَكَّاهَا  مَن أفَْلحََ  قدَْ ﴿

  تحرق  رحيمة  نار    رمضان  وكأن  ،  وترقية   تطهير    هنا  والتزكية

 . الكامنة النورانية طاقتها لتطُلق  ، النفس  أدران

 



 

12 
 

 والدلالي  البلاغي البعد 

ا  الاحتراق  يعُد  ،ؤالعربية  البلاغة   في   من   والانتقال  للتحوّل  رمز 

 : المتنبي  قول  في كما ،  حال إلى حال  

ا  النفوسُ  كانت وإذا  الأجسامُ  مرادِها في تعبت       كبار 

  المجاهدة  تطلب  بل   ،   بالسكون  ترضى   لا   الكبيرة   فالنفس 

 .  والتطهير

  حيث  ،   الكبرى  الإرادة  شهر   هو   ،  المعنى   بهذا  ،   ورمضان

 . العليا  المعاني ضوء  في ذاتها تشكيل وتعيد ، محدوديتها  النفس تتجاوز

 

 القلب   ميلاد إلى الأنا  احتراق من  –  الصوفي التأويل: الثاني الفصل 

 الصوفية  الرؤية في الصيام

  والشراب   الطعام  عن  امتناع ا  ليس   رمضان   ،  الصوفية   الرؤية  في

  "   الأنا"    احتراق   هو.  بالروح   وبقاء    ،  الأنانية  عن  فناء    هو  بل   ،  فحسب

 . الإلهي  الفيض لتلقي مستعد ا  ، صافيا   نقيًّا ، جديد من  القلب  ليولد

 : السكندري الل  عطاء  ابن يقول

 "   . فكرة ميدان  بها يدخل عزلة  مثل شيء القلب نفع ما" 

  يسكن   أن  للنور  يتيح  داخلي   تفريغ  بل  ،  للجسد  تعذيب ا  ليس  فالجوع

 . المادة أثقال من  تتحرر أن  وللروح  ،

  والسكوت   ،  التخليّ  على  تمرين ا  الصوم  يصبح  ،  السياق  هذا  وفي 

 . والتأمل ، والانتباه ،

 : البغدادي  الجنيد ويقول

  عن   القلب   وحفظ  ،  المخالفات  عن  الجوارح   حفظ   هو  الصوم"   

 "   . الل  غير إلى  الالتفات

  العين  صيام  ؛   مع ا   والباطن   الظاهر   صيام  هو   الصوفي  فالصيام

 . الغفلة عن  والقلب ،  اللغو عن  واللسان ، الحرام النظر عن

 

 



 

13 
 

 والبعث  الاحتراق جدلية: والبقاء الفناء 

  ،   ذاته  عن  الفناء  عبر  إلا  القرب  مقام  يبلغ  لا  الإنسان  أن  الصوفية   يرى

  الجسد  يحترق   حيث   ،   المبارك   الفناء  هذا   موسم  هو  ورمضان .  بالله  ليبقى

 . جديد بنور القلب فيولد ، بالمجاهدة النفس  وتحترق ، بالجوع

 : الحلاج  قال

 حياتي الاحتراقِ  في  فوجدتُ       صبابتي  هواكَ  في  أحرقتني

  تتحول  حيث  ،  أعلى   ميلاد    بل  ،  سلبيا    فناء    ليس   هنا  فالاحتراق

 . إشراق إلى  والحرمان ، معنى   إلى المعاناة

 الذات تشكيل وإعادة  الصيام –  النفسي البعد: الثالث الفصل 

 الدوافع وضبط الصيام 

  ضبط   على   فعاّلا    تدريب ا  الصيام  يُعد   ،  النفس  علم   منظور   من
  الشخصية  بناء  في  أساسية  مهارة  وهي  ،  الإشباع  وتأجيل  الدوافع

  مما  ،   يلُغِيها  كيف  لا  ،   رغباته  في   يتحكم  كيف   يتعلم   فالصائم.  المتوازنة

 . إرادته  ويقوّي  ،  الصبر على  قدرته   يعزز

  تقليل   في  يسُهم  الصيام  أن  حديثة  نفسية  دراسات  أظهرت  وقد

  حين   خاصة  ،   الداخلي  بالسلام  الشعور   وتعزيز  ،   المزاج   وتحسين  التوتر،

 . والتأمل  بالعبادة يقترن

 النفسي   التطهير

  للمراجعة   فرصة   ويمنحها  ،   النفس   أولويات   ترتيب   يُعيد  رمضان 
  هشاشة  تنكشف   ،   والسكون  الجوع  لحظات   ففي .  الذات   مع   والتصالح

 . سريرته وتصفو  ، قلبه  فيلين  ، الل  إلى العميقة حاجته وتبرز ، الإنسان

 : صلى الله عليه وسلم الل  رسول  قال

  يدع  أن   في   حاجة   لله   فليس   به   والعمل   الزور   قول  يدع  لم   من "   

 [ البخاري رواه] "    .وشرابه طعامه

 . القلب  نقاء بل ، الجوع  ليست فالغاية

 الجماعية  الروح  وبناء رمضان  ، الاجتماعي  البعد: الرابع الفصل 

 والتراحم  التكافل



 

14 
 

  التكافل   قيم   تتجلى  حيث   ،   الاجتماعية   الرحمة   موسم  هو  رمضان 

 . المحتاجين وإعانة ، الصائمين وإفطار  ، الصدقات  في ، والتضامن

 : تعالى  قال 

 [ 9:  الحشر﴾ ]خَصَاصَة   بِهِمْ  كَانَ  وَلوَْ  أنَفسُِهِمْ  عَلىَ وَيؤُْثِرُونَ ﴿

 : الشريف  الحديث وفي

ا فطّر  من "   [الترمذي رواه] "    .أجره مثل له كان صائم 

  والفقير   الغني  ويجلس   ،   الطبقية  الفوارق  تذوب   ،  رمضان  في

  بالغ  إنساني  مشهد   في   ،  والدعاء  الخبز   يتقاسمان   ،   واحدة   مائدة  على

 . الدلالة

 العلاقات  بناء إعادة

  القسوة  أفسدته  ما   فيصُلح   ،   السلوك  ويهذبّ  ،  الطباع  يرقّق   الصيام

 . أقرب والقلوب ، ألطف   والكلمات ، وُدًّا  أكثر المجالس فتصبح.  اليومية

 العربي  الشعر  في رمضان  –  الأدبي التحليل : الخامس  الفصل 

 الشعر  في  الروحي  البعد

.  والنور  الصفاء  موسم  بوصفه  برمضان  العرب  الشعراء  احتفى

 : شوقي أحمد قال

 مشتاقِ   إلى  تسعى مشتاقُ          ساقي يا هاتها ولىّ  رمضانُ 

 : آخر  وقال

       له  انقضاءَ  لا  وفيض   صبر   شهرَ  يا

 وَصَلَتْ  قد الرحمنِ  إلى القلوبُ  فيكَ                            

  حيث   ،  الشهر  لهذا  العميق   الوجداني  البعد  يعكس   هنا  فالشعر

 .الروح  في  صداه  يترددّ  ، داخلي  نشيد   إلى الصوم يتحول

 الصوفية  الرمزية

  حيث   الل،   إلى   للرحلة   رمز   إلى   رمضان   يتحول  ،   الصوفي   الأدب  في

 . رفيق  والذكر ، زاد  والسهر ،  طريق الجوع

 : الفارض  ابن قال

ا فيكَ   الحبِّ  بفرطِ  زدني        تحيّر 



 

15 
 

ا هواكَ  بلظى حشى وارحم                             تسعّر 

 . كشف وسيلة  والاحتراق ،  معرفي  مقام هنا فالحيرة

 النور  إلى الجوع  من  –  رمضان

  الحرمان  زمن  ليس  ؛  النور   شهر  بل   ،  الجوع   شهر  ليس  رمضان

ا  ليس   ؛   الروحي   الامتلاء   زمن  بل   ،   هو.  للروح   رحلة  بل  ،   للجسد  اختبار 

ا  يثمر   وصمت   ،   بقاء   إلى   يفضي  وفناء  ،   إشراق   إلى  يفضي   احتراق    كلام 

ا  .حكيم 

  نقي   ،  الروح   خفيف  ،   جديد  من  الإنسان  يولد  ،   رمضان  في

  أبصر   وعين    ،  أصفى  بقلب    الحياة  في  رحلته   لاستئناف  مستعد ا  ،  السريرة

 . الل  إلى أقرب  وروح   ،

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

16 
 

 

 الفصل الثالث: فضل رمضان في القرآن والسنة

 

 الإنسان   بناء  في   المقدسّ   الزمن   فلسفة :  القدر  وليلة   القرآن   شهر  

 واجتماعيا   ونفسيا   روحيا  

  يعبر  كونيّ    كضوء    الإسلامي   الوجدان  في   رمضان   شهر  يأتي

  وليس .  الطويل  سباتها  من  الأرواح   يوقظ  قدسيّ    ونسيم    ،  النفس  ظلمات

  روحية  ومدرسة  ،   وجودية  حالة  هو  بل  ،   التقويم  في  شهر    مجرد  رمضان

  الداخل  من  الإنسان  تشكيل  يعيد  اجتماعي  وملتقى  ،  نفسي  ومختبر  ،
  تشريع    كتابَ   باعتباره  لا  ،  القرآن   يتنزّل  الشهر  هذا  قلب  وفي.  والخارج 

  ،  ومصيره  الإنسان  سرّ   يخاطب  وجودي ا   خطاب ا  باعتباره  بل  ،  فحسب

 . والسكينة  الوعي أسرار له  ويكشف  ،  المعنى دروب في  ويقوده

 : تعالى قال

نَ   وَبيَنِّاَت    لِلّنَّاسِ   هدُ ى  الْقُرْآنُ   فيِهِ   أنُزِلَ   الَّذِي  رَمَضَانَ   شَهْرُ ﴿   مِّ

 [. 185:  البقرة ﴾ ]وَالْفُرْقاَنِ  الْهُدىَ  

  توافق  هو  بل  ،   زمنية  مصادفة  ليس   رمضان  في   القرآن   نزول

  رقَّ   إذا  إلا  الفهم  مغاليق  تفُتح  لا  إذ  ،  الوحي  ونقاء  الجوع  صفاء  بين  دقيق

 . المادة ثقل  يخفُّ  حين إلا  الحكمة أنوار  تتوهج ولا ، الجسد

 والصفاء  الفهم بوابة  الجوع –  القرآن  شهر

 للمعرفة  كطريق   الجوع : الصيام فلسفة 

ر   بل  حرمان ا،  ليس  الصيام  الروح   تشبع ،  الجسد  يجوع  فحين .  تحرُّ

  يكسِر  الجوع.  بالحكمة   القلب  ينطق  ،  الداخلي  الضجيج  يصمت  وحين  ،

  الخطاب   لتلقي  قابلية  أكثر  ويجعلها  ،  غرائزها  ويهذبّ  ،  النفس   أنانية

 . الإلهي

 : الغزالي  الإمام قال

 . "  القربات ومفتاح  ،  الخيرات مفتاح  الجوع "  

  ،   منكسرة  ونفس    ،  خاشع  بقلب    بل   ،  ممتلئ  بعقل    يفُهم  لا  فالقرآن

  السلف  كان   لماذا   نفهم  هنا   ومن.  والأنانية  الشهوة   أثقال   من   متجردة   وروح  



 

17 
 

ا   فيه   يرون  كانوا إذ  ،  رمضان  في   القرآن   تلاوة  من يكثرون  الصالح   موسم 

 . الروحي للحصاد

 : الشافعي  قال

 . "    صلاة  في إلا منها ما ختمة،  ستين رمضان في  أختم كنت " 

  الإيقاع  مع  انسجام  بل  ،  العبادة  في  مبالغة  ليس  السلوك  وهذا

 القابليات  فيه  وتتضاعف  ،  الروح   أنفاس  فيه  تتسارع  الذي  للشهر  الكوني

 . الإدراكية 

 واجتماعي  نفسي كخطاب القرآن 

  مشروع ا   بل  ،  فحسب   فردي ا  خطاب ا  ليس  رمضان  في   القرآن 

  فالقرآن.  والعدل   والتكافل  الرحمة   أسس   على   المجتمع  بناء  لإعادة  جماعي ا

  العلاقات   تشكيل  يعُيد  بل  ،  فقط   العقول   على   معانيه  ينُزل  لا  ،  يتنزل  حين

 .الإنسانية

 : تعالى قال

لُ ﴿ ]لِلّْمُؤْمِنيِنَ   وَرَحْمَة    شِفاَء    هوَُ   مَا  الْقُرْآنِ   مِنَ   وَننَُزِّ :  الإسراء ﴾ 

82 .] 

  ومن  ،   القلق   من   الإنسان  يحرّر   إذ   ،   واجتماعي   نفسي  هنا  فالشفاء

  تتجلى   هنا  ومن.    بالروح   تفتك  التي  الاستهلاكية   النزعة   ومن  ،  القسوة

  ،  التضامن  روح   وإحياء  ،   الاجتماعي  السلوك   تهذيب  في  الصيام  حكمة 

 . العطاء ثقافة  وإشاعة

 المقدسّ  الزمن  فلسفة  –  القدر ليلة

 والقيمة  الكمية بين الزمن  

 . أعمق  لكنها ،  غيرها من  أطول ليلة  ليست  القدر ليلة

 : تعالى قال

 [. 3:  القدر ﴾ ]شَهْر   ألَْفِ  مِنْ  خَيْر   الْقدَْرِ  ليَْلَةُ ﴿

  يحرّر  فالقرآن .  قيمة  ويصير   ،   كميته   من  الزمن   يتحرّر  هنا

  حيث  ،   المعنى   عالم  في   ويدخله   ،   المادية  الحسابات  أسر  من  الإنسان

ا تساوي قد الدقيقة  ا تعادل قد  واللحظة ،  عمر   . دهور 



 

18 
 

  حين  الكشف،   لحظة   هو  المقدسّ   الزمن   ،  الصوفية   الفلسفة  في

  فيها  يتحوّل   لحظة  وهي .  بالباقي  والفاني  ،  باللامحدود  المحدود   يلتقي

 . الحق أنوار تعكس صافية  مرآة  إلى القلب 

 : السكندري  الل  عطاء ابن قال

  أمداده،   قلّت  عمر    وربَّ   أمداده،  وقلَّت  آماده،   اتسعت  عمر    ربَّ "   

 ". أمداده  وكثرت

 الوجودي  والتحوّل القدر  ليلة 

  تحوّل  لحظة   بل   ،   الأجر  لمضاعفة  فرصة  مجرد  ليست  القدر   ليلة

  ترتيب  وإعادة  ،  المصير  كتابة  إعادة  ليلة  إنها.  الإنسان  مسار  في  جذري

 . الل  مع العهد  وتجديد ، الأولويات

 : النبوية السنة  وفي

 . "  ذنبه من تقدم ما له  غُفر واحتساب ا إيمان ا القدر  ليلة قام من"   

  ،   الحق   يدي  بين  وجودي   وقوف   بل   ،   صلاة  مجرد   ليس   هنا  فالقيام

  فيه   وتغتسل   ،  بضعفها   النفس   فيه  وتبوح   ،  بعجزها  الروح   فيه  تعترف

 . الغفلة   أدران  من القلوب 

 القدر  وليلة رمضان  في  الفلسفي الصوفي  البعد

 الذات  أعماق في  كرحلة   رمضان

 تتقشع  حيث  ،  الكشف  موسم  هو   رمضان  أن   الصوفيون  يرى

  ،   ذاته  مواجهة  في  الإنسان   يضع  فالصيام.  الأسرار  وتنكشف  ،  الحجب

 . ظلاله  ومصالحة  ،  تناقضاته واكتشاف ، أعماقه محاورة   على ويجبره

 : الرومي  الدين جلال يقول

 . "  المعنى سماء  إلى يحملها  الذي  الروح  حصان هو  الجوع" 

  حقيقة   وتتجلىّ  ،   الصدق   ويظهر   ،   الزيف   يسقط  الجوع،   ففي 

 . الاجتماعية  الأقنعة عن بعيد ا الإنسان

 روحي   كمعراج   القدر ليلة

  سماوات   إلى  الروح   تصعد  حيث  ،   القلب   معراج   هي  القدر   ليلة

 .العالم ضجيج عن  وتغيب ،  الأنس طعم  وتذوق ، القرب

 : الشاعر  قال



 

19 
 

 مُجسّدا  الوجود سرُّ  بها وسرى      إلهها بنور  غسُلت ليلة   يا

 متعبدّا ربّها  تلقى والروحُ      متعلّق    السما على  القلوب فيها

  حيث  ،  صورها  أبهى  في  الوجود  وحدة  تتجلىّ  ،  الليلة  هذه  في
  منسوجة   أنفاسه  وأن  ،  متكامل  كوني  نظام  من  جزء  أنه  الإنسان  يشعر

 . القدر  بخيوط

 للنصوص  الأدبي التحليل

 ( القرآن فيه  أنزل  الذي رمضان شهر : )آية تحليل

  الشهر  بين  وتربط   ،  للقداسة  وعاء    بوصفه  الزمن  توظّف  الآية

  بالمعنى  مشحون   بل   ،   حيادي ا  ليس   هنا  فالزمن . عضوية   علاقة  في  والقرآن 

 . بالنور مشبع ،

  يليق   لا   القرآن  وكأن  ،  بالاختصاص  يوحي   البلاغي   التركيب 

 . وطهر صفاء من  يحمله  لما ، الشهر  هذا  في  إلا بنزوله

 ( شهر ألف  من  خير القدر ليلة : )آية تحليل

  شهر،   وألف  واحدة  ليلة   بين   العددية  المفارقة  على   الآية   تعتمد

  تقييم  لإعادة  صريحة  دعوة  وهي.  الكمية  مقابل  القيمة  فلسفة  لتكريس

 . الاستهلاكية النزعة   من وتحريره  ،  الزمن مفهوم 

ا  ليس   رمضان ا  موسم    تعيد  ،   متكاملة  وجودية  تجربة   بل  ،   عابر 

  ويشرق  النفس،   وتصفو  ،   الجسد  يتطهّر   فيه.  جديد  من   الإنسان  صياغة

  لحظة  بل  عبادية،  محطة  مجرد  ليست  القدر  وليلة.  العقل  ويتجددّ  القلب،
  علاقته  ترتيب  ويعيد  وجوده،   معنى  الإنسان  فيها  يكتشف  كوني،  وعي

 . والمطلق بالزمن

 يأتي  الروحي،   والفراغ  والاستهلاك،  السرعة،  وطأة  تحت  يئن  عالم    وفي

  ربه،  مع  ويصالحه  ذاته،   إلى  ويعيده  بجوهره،  الإنسان  ليذكّر  رمضان

 . جديد من  البدء  فرصة ويمنحه

 



 

20 
 

 

 البعد النفسي والاجتماعي –الفصل الرابع: رمضان والإنسان  

 

 الإنسان وبناء الروحي التحرر مدرسة: الصيام

  الفجر  طلوع  من   والشراب  الطعام  عن  امتناع    مجرد  ليس  الصيام

  ومدرسة   ،  النفس   أعماق  في   وجودية  رحلة  هو  بل   ،  الشمس   غروب  إلى

  تتجاوز  عبادة  هو.  وسلوكي ا  وأخلاقي ا  روحي ا  الإنسان  تشكيل  لإعادة  كبرى

  ،  الضمير   وتوقظ   ،   الإرادة   فتصقل   الروح،   باطن   إلى   لتنفذ   الجسد  ظاهر

 .الإنساني والحب والتكافل، ، الرحمة معاني  على القلب  نوافذ وتفتح

 : تعالى قال

ياَمُ   عَليَْكمُُ   كتُِبَ   آمَنوُا  الَّذِينَ   أيَُّهَا  ياَ﴿   مِنْ   الَّذِينَ   عَلىَ  كتُِبَ   كَمَا  الصِّ

 (. 183:  البقرة ﴾ )تتََّقوُنَ  لَعلََّكمُْ  قبَْلِكمُْ 

  اليقظة   أي  ،   التقوى  هي  الصيام  من  الكبرى  الغاية  الل  فجعل

ا   ،  لمسؤوليته  واعي ا  ،  لذاته   مراقب ا  الإنسان  تجعل   التي   الداخلية   من   متحرر 

 . وجوده  بحقيقة متصلا   الشهوة،  عبودية

  للصيام  النفسي البعد : 

 الإرادة  وتحرير الذات  ضبط  على  تدريب 

 الإيمان نور إلى النفس  علم من : الرغبة وتأجيل الصيام

 الإشباع   تأجيل  على  القدرة  أن  الحديثة  النفسية   الدراسات  تؤكد
  يُعرف  ما  وهو.  الحياة  في   والنجاح   النفسي  النضج   مؤشرات   أهم  أحد   تمثل

 (. Self-Control) الذات  ضبط بـ النفس  علم في

 الصيام  جعل  حين  ،  بقرون  النظريات  هذه  سبق  الإسلام  أن  غير

  بل  ،  داخلي  عنف    أو  قهر    دون  ،  النزوات  كبح  على  يومي ا  عملي ا  تدريب ا

 . والنية المحبة   على قائم واع   تهذيب عبر

 ى  : صلى الله عليه وسلم الل  رسول  قال

 (. ومسلم البخاري رواه) "    جُنّة الصيام" 

  اندفاعات  من  الإنسان  تحمي   ،   وروحية   نفسية   وقاية   هنا  والجنة

 . الروحية الطاقة واستنزاف ، الرغبة واستبداد ،  الغضب



 

21 
 

  ،   الحرام   اجتناب  على   أقدر   يصبح  المباح،  عن   يمتنع  حين  فالصائم

 . لشهواته القسري الخضوع  من يتحرر ، طوع ا يجوع وحين

 الروح  لإحياء النفس كسر: الصوفية  الرؤية في الصيام

  يكون  لا  تهذيبها  وأن   ،  أمّارة   بطبعها  النفس  أن  المتصوفة  يرى

  لتحقيق   روحية   رياضة  أعظم   هو  والصيام.  اللطيف  بالترويض  بل  بالقمع

 . التوازن هذا

 : الغزالي  حامد أبو قال

  ،   الشيطان   مجاري   ويضيق   ،   النفس   سورة   يكسر  الصيام"   

 "   . القلب نور  ويشرق

 : الصوفية  لغة وفي

  صوت   ليعلو  المعدة   وسكوت   ،   القلب   ليشبع  الجسد  جوع  الصيام

 . الروح 

 : الصوفي  الشاعر  ويقول

       فأنكشفَتْ  المعنى أشبعَ  كي جُعتُ 

 محدودِ   غير نور   أسرارُ  القلبِ  في                                

 قهر  لا تحرير  عبادة الصيام – الديني البعد

 الحرية  إلى القيد من الصيام

  من   تحرير   حقيقته  في   لكنه   ،  ثقيل   قيد    الصيام  أن  البعض   يظن   قد

 . الجسد عبودية

 :  القدسي   الحديث في تعالى قال

  رواه)  "  به  أجزي   وأنا  لي  فإنه  الصوم   إلا   له  آدم  ابن   عمل  كل "   

 (. البخاري

 الإنسان   يمنح  وهذا  ،  الل  إلا  عليها  يطلع  لا  ،  سرية  عبادة  فالصيام

 . المطلق الإخلاص لممارسة نادرة فرصة 

  على   القدرة   في   بل   ،   الرغبات   إشباع  في   ليس  الحقيقي  والتحرر

 . فيها التحكم

   :الحكماء  أحد  قال كما



 

22 
 

 "    .دنياه ملك نفسه، ملك ومن  نفسه،  ملك   شهوته، ملك  من"   

 الأخلاقي  الضمير وبناء الصيام

  أرقى  يمارس   فإنما  ،   الخلوة   في   الطعام  عن  الصائم  يمتنع  حين
  إلى   يحتاج   لا  الذي  الحي   الضمير  يتشكل  وهنا.  الذاتية  المراقبة  درجات

 . خارجي  رقيب

 : تعالى قال

َ  بأِنََّ  يَعْلمَْ  ألَمَْ ﴿  (. 14:  العلق﴾ )يَرَى اللَّّ

 .دائم وجداني حضور إلى عقلية  فكرة  من الإيمان يحوّل فالصيام

 المجتمع  تشكيل وإعادة  رمضان  –  الاجتماعي البعد

 الجماعة  إلى الفرد من : الاجتماعي التكافل   

  على  المجتمع  تشكيل  يُعيد  بل  ،  منعزلين  أفراد ا  يصنع  لا  رمضان

 . والتكافل الرحمة أساس

 : مظاهره  أبرز من

 الجماعية  الإفطار موائد

   والزكوات الصدقات 

 والمحتاجين  الفقراء تفقد  

 بالجوع الجماعي  الإحساس 

 . شامل اجتماعي مشروع  إلى فردي  طقس   من العبادة تتحول وهنا

 : تعالى قال

ا مِسْكِين ا  حُبِّهِ  عَلىَ   الطَّعاَمَ  وَيُطْعِمُونَ ﴿ ا وَيتَيِم   (. 8: الإنسان﴾ )وَأسَِير 

 الإنساني  الوعي وبناء المشترك  الجوع

  الفوارق  وتذوب  ،    القلوب   تتقارب   مع ا،   والفقير   الغني   يجوع  حين

 . المصطنعة

 : الشاعر  ويقول

 

       أوجعه الأرضِ   في مسلم   اشتكى إذا



 

23 
 

 الأمعاءِ  جوعِ  قبل  القلوبِ  جوعُ                                

  الضمير   يوقظ   جماعي  وعي  إلى  فردي  ألم    من   يتحول  هنا  فالجوع

 . الآخرين آلام تجاه حساسية أكثر  الإنسان ويجعل  ، الاجتماعي

 المعنى  عن  البحث ورحلة  الصيام –  الفلسفي الصوفي  البعد

 النور  إلى كطريق  الجوع

 . كشف  بوابة  بل ، حرمان ا ليس الجوع ،  الصوفية الفلسفة في

 : عربي ابن قال

  امـن  ،  المعدة   شبعت   وإذا   ،  الروح   شبعت   الجسد،   جاع  إذا "   

 "   .القلب 

  يطرح   الإنسان  ويجعل  ،   الأولويات  ترتيب  يعيد   هنا  فالجوع

 : الكبرى  الأسئلة

 ؟  أمضي أين وإلى  ؟ خُلقت ولماذا  ؟ أنا من

 الوجودي  والوعي الصيام

  وحاجته   ،  الوجودي   بفقره  الشعور   الإنسان  في   يوقظ  الصيام

 . الل  إلى المطلقة 

 :   تعالى قال

ِ  إلِىَ  الْفقَُرَاءُ  أنَتمُُ  النَّاسُ  أيَُّهَا ياَ﴿  (. 15:  فاطر﴾ )اللَّّ

  الغرور   من   فيتحول  ،  هشاشته   الإنسان  يدرك  ،  الجوع   لحظة   وفي

 . الرحمة  إلى الأنانية ومن ، التواضع إلى

 : الشاعر  ويقول

 الجليلِ  العظيمِ  الملكِ  حضرةِ  في      ذرة   نفسي رأيتُ   حتى جُعتُ 

    الأدبي التحليل

 : متعددة  دلالات  يحمل  المطروح  الصيام 

 . الرغبة وتأجيل الذات ضبط مفهوم يبرز :  نفسي ا

 . والإخلاص بالتحرر الصيام يربط :  ديني ا 

 . الجماعي والوعي التكافل على الضوء  يسلط :  اجتماعي ا 



 

24 
 

 . ومعرفة كشف   كوسيلة  الجوع فكرة يعمق:  صوفي ا 

 : على  يعتمد  الأدبي والأسلوب

 .  الروح   شبع –  القلب  نور –  القلوب  جوع:   الشعرية  الصورة

 .الروح /الجسد –  الحرية/القيد –  الشبع/الجوع :  التضاد 

 . العربي والشعر  والسنة القرآن  مع التناص 

  العقل   من  قريب ا  يجعله  وفكري ا  جمالي ا  بعد ا  يمنح  التداخل  وهذا

 . مع ا والقلب 

  تشكيل  إعادة  هو .  حياة  مشروع   بل   ،   عابرا    موسما    ليس  الصيام

  ،  الرحمة   لمعاني  وإحياء  ،  للضمير   متجدد  وبناء  ،   الداخل   من   للإنسان

 . المادة  أغلال  من  للروح  وتحرير

 الصيام   يأتي  ،  الاستهلاكية  والنزعة   السرعة  تسوده  زمن  وفي
  في   ليست  السعادة  بأن  ويذكره  ،  الأولى  بساطته  إلى  الإنسان  ليعيد

 . التحرر في بل الامتلاك، 

ا  صيامه   من   جعل   لمن   فطوبى ا،   جوعه  ومن   للروح،  معراج    نور 

 . بالله وصالا   إمساكه  ومن يقظة ، عطشه ومن

 

 

 

 

 

 

 



 

25 
 

 من الظاهر إلى الباطن   –الفصل الخامس: الطقوس والشعائر  

 :  والاعتكاف التراويح صلاة

 الخلوة  وسكينة القيام أنوار  بين الروح  رحلة

  معه   تقُبل   بل  ،  فحسب  زمن    يُقبل   لا   ،   رمضان  شهر   يُقبل   حين

  وتهُدهد   ،  التائهة  الأرواح   لتستقبل   السماء  أبواب   وتفتح  ،   النور  من  عوالم

.  والمعنى  السكينة  إلى  الأزلي  شوقه  الإنسان  في  وتوقظ  ،  المتعبة   القلوب

  ،  قيودها  من  الروح   وتتحرر   ،   أعبائه   من   الجسد   يتخفف   ،   رمضان   في

 . الصفاء إلى ساعي ا ،  متأمّلا    عبد ا:   الأول أصله إلى الإنسان ويعود

  التراويح   صلاة  تبرز  ،  العظيم  الشهر  هذا  شعائر  بين  ومن

  الوعي   وبناء  النفس   تهذيب  في   متكاملين  مسارين  بوصفهما   والاعتكاف

  ،   النهار  كدّ   بعد  للروح   استراحة  فالتراويح.  والنفسي  والاجتماعي  الروحي
 ،   والخلوة  القيام  وبين.  العالم  ضوضاء  من  السرّ   لتصفية  خلوة  والاعتكاف

  ويكتشف   ، ذاته  فوق  الإنسان  يسمو  حيث  ،   الصوفي  الطريق  معالم  تتشكل

 . الطمأنينة نبع أعماقه في

ياَمُ   عَليَْكمُُ   كتُِبَ   آمَنوُا  الَّذِينَ   أيَُّهَا  ياَ﴿   :تعالى   قال   عَلىَ   كتُِبَ   كَمَا  الصِّ

 (. 183:  البقرة ﴾ )تتََّقوُنَ  لَعلََّكمُْ  قبَْلِكمُْ  مِن الَّذِينَ 

ا   ،  وجدانية  حالة  بل   ،   فحسب  ظاهري ا سلوك ا  ليست  والتقوى   ونور 

ا سكينة يثُمر ، باطني ا  . وسلام 

 الروح  واستراحة  الليل  قيام –  التراويح صلاة

 والعبادة  الفقه  ميزان  في  التراويح: الأول المحور

  سنّها  مؤكدة  سنُّة    ،  العظيمة  رمضان  شعائر  من  التراويح  صلاة

  أن  خشية   الاجتماع  ترك   ثم  ،   معدودة   ليالي  بأصحابه  قام  حين   ،   صلى الله عليه وسلم  النبي

  تقدم ما له غُفر واحتساب ا إيمان ا رمضان قام من "     :صلى الله عليه وسلم  قال. عليهم تفُرض

 (. عليه  متفق)  "   ذنبه من

  إمام  على   الناس  فجمع  ،  عنه   الل  رضي  الخطاب  بن  عمر   جاء  ثم

  تنظيم  بدعة :  أي  ،"    هذه  البدعة   نعمت "       :  الشهيرة  كلمته  وقال  د،  واح 

 . مشروع  أصلها لأن  ، عبادة لا

  النص  روح   بين  الجمع  في  الإسلامي  الفقه  عبقرية  تتجلى  وهنا

  إلى  الطريق  وتيسير ،   العبادة  وتنظيم   ،  الجماعة   فحفظ ،  الشريعة   ومقاصد

 . الدين جوهر  من  ذلك كل الخشوع،



 

26 
 

 التراويح لصلاة والاجتماعي  النفسي البعد: الثاني المحور

  تطهيري   طقس  هي  بل  ،   متتابعة  ركعات  مجرد   التراويح  ليست

 التراويح   تأتي  ،  الحياة  ومكابدة  والعمل  الصيام  من  طويل نهار  بعد.  للنفس 

 . الداخلية الفوضى ترتيب  ويعيد ،  القلق لهيب  يُطفئ  ، رحمة  كنسيم

  حيث  ،  وجداني  تفريغ  حالة  التراويح  تمثل   النفسي،  المستوى  على

  أثبتت  وقد .  وزن ا  أخف  قلبه  فيرتد  الل،  يدي  بين  همومه  العبد  يسكب

  ،  التوتر  مستويات  من   تقُلل  المنتظمة  الصلاة  أن  الحديثة  الدراسات

 . بالرضا الشعور وتعزز ،  النفسي الاستقرار  وتحُسّن

  روح   يبعث  المساجد  في  المسلمين   اجتماع  فإن  ،  اجتماعي ا  أما

  والعالم  ،   والفقير   الغني  يقف  حيث   ،  الطبقية  الفوارق  ويذُيب  ،   الألفة 

 . واحدة رحمة   وراجين ، واحد ا دعاء   مرددين  ، واحد صفّ    في ،  والعامي

 الصوفية  الرؤية في  التراويح: الثالث  المحور

  ركعة  فكل.  إلهي  عشق    رحلة  التراويح  تعُدّ   ،  الصوفية  التجربة  في

 . نور بوابة  دمعة وكل  انكسار،  سجدة وكل  ،  ارتقاء

 : الفارض ابن يقول

ا فيك  الحب بفرط  زدني        تحيّر 

 تسعرَّا  هواك بلظى  حشى  وارحم                             

  لحظة   عن   بل  ،  الركعات   عدد   عن   يبحث   لا  التراويح   في  فالمصلي

 . قلبه في  الإلهي الحضور  ويشهد  ، العالم عن يغيب  حين ، التجلي

  إذ ، فقط جسدية راحة لا ، وجودية استراحة تصبح هنا والتراويح

 . الذكر بحر في  ويذوب  ، الأنا ضغط  من الإنسان يتحرر

 المعنى  وخلوة  القلب صوم  –  الاعتكاف

 شرع ا  الاعتكاف  مفهوم :   الأول المحور

  شواغل  عن  والانقطاع  ،  العبادة  بقصد  المسجد  لزوم  الاعتكاف

  لليلة   طلب ا  رمضان  من   الأواخر  العشر   في  يعتكف   صلى الله عليه وسلم  النبي  وكان.  الدنيا
 :   تعالى قال . القدر

 (. 187:  البقرة ﴾ )الْمَسَاجِدِ  فيِ  عَاكِفوُنَ  وَأنَتمُْ  تبُاَشِرُوهنَُّ  وَلَا ﴿



 

27 
 

  ،  الذات  إلى  واعية  عودة  بل  ،  الحياة  من   هروب ا  ليس   والاعتكاف

 . الروحية  البوصلة ضبط وإعادة

 والاجتماعي النفسي البعد في  الاعتكاف : الثاني المحور

  ،   الضغوط  فيه  وتشتد  ،   الأصوات   فيه   تتنازع  ،  صاخب   عالم   في

  ،   الجسد  صيام  بعد   الناس  عن  صيام فهو.  نفسية   ضرورة   الاعتكاف   يصبح

 . الضجيج من إيجابي وانسحاب

 . المسار  ومراجعة  ،  والمحاسبة ،  للتأمل  مساحة إنه

  ،  علاجية   أداة  الواعية   المؤقتة   العزلة  تعُدّ   ،   النفس  علم  وفي  

 . الداخلي  التوازن  واستعادة ،  التوتر تفكيك  على تسُاعد

 ؛  بالمجتمع  الفرد  علاقة  تشكيل  يُعيد  الاعتكاف  فإن  ،  اجتماعي ا  أما

 . تعاملا    وأصدق  ، وعي ا وأعمق ،  رحمة  أكثر يعود فالمعتكف

 الفلسفية الصوفية التجربة في  الاعتكاف: الثالث  المحور

  الوحدة   إلى  الكثرة  من  رحلة  هو  الاعتكاف  ،  الصوفية  الفلسفة  في

  رداء ويرتدي  ،  العادة  ثوب   السالك  يخلع  حيث.  الباطن  إلى   الظاهر  ومن  ،

 . المجاهدة

 . "   المعرفة أبواب  من  باب الخلوة"      :الجنيد قال

  في   والبقاء   ،  الذكر   في  الفناء  طعم  الإنسان  يذوق  ،  الاعتكاف   وفي

 . الوجود أسرار وتنكشف ، القلب ويتكلم ، العقل  يسكت هنا،. المحبة

 :   الرومي  الدين جلال ويقول

 فيه   الل تجد         السوى من قلبك  خلِّ 

ا بل ،  العالم عن غياب ا ليس  فالاعتكاف  . الل  في حضور 

 والسكون  الحركة جدلية – والاعتكاف  التراويح

  وبين.  وجودي ا  سكون ا الاعتكاف  يجسد  بينما  ،   روحية   حركة   التراويح   تمثل

 . الإنساني الكيان يتوازن  ، والسكون  الحركة 

  الصوت   ويعلو  ،  النشاط  ويتجدد  ،  الجسد  يتحرك  ،  التراويح  ففي

  وينطق  ،  اللسان   ويصمت  ،   الجسد  فيسكن   ،  الاعتكاف  في  أما  ،   بالقرآن

 . القلب 



 

28 
 

  العمل   عن  غنى  لا  إذ  ؛   الروحي  النضج  سر   هو  التوازن  وهذا

 . التأمل عن  ولا الفعل  عن ولا ،  الفردية الخلوة  عن  ولا الجماعي

    أدبي تحليل

  والأسلوب   الرصينة  العلمية  اللغة  بين  المزج   على  التحليل  يعتمد

 تسُتخدم   حيث .    والقلب  العقل   بين  للجمع   محاولة   في   ،   الشعري   الأدبي

  رحلة   ،  الروح   استراحة:  مثل  ،  المجردة  المعاني  لإحياء  البلاغية  الصور

 . الوجودية الخلوة الإلهي،  العشق

  لتعميق  والشعرية والنبوية القرآنية الاقتباسات التخليل   يوظف كما

  الهيكلي  البناء  ويعتمد.  التراثية  بجذورها  الفكرة   وربط  ،   الوجداني  الأثر

 معرفي ا  تكاملا    يحقق   مما  ،   التصوف   إلى   النفس  إلى  الفقه   من   التدرج   على

 .وروحي ا

  وتعلو   ،  الهمم  وتشُحذ  ،   العزيمة  تتجدد  ،   التراويح  صلاة  في

  ،  القلوب   وتصفو  ،  الأنفاس   تهدأ   ،  الاعتكاف   وفي.  السماء   نحو  الأرواح 

 . جديد من الإنسان ويولد

  جناح   ؛   الإلهي  القرب  فضاء   في   المؤمن   بهما  يحلق  جناحان  إنهما

  عمق   وعاش   ،   التراويح  لذة  ذاق   فمن .  السكون   وجناح   ،   الحركة 

 ،   نابضة  حياة  بل  ،   جامدة  طقوس ا  ليست  العبادة  أن  أدرك  الاعتكاف،

ا  . متدفق ا ونور 

  أن صادق رجاء إلا القلب في يبقى لا ،الايمانية  الرحلة ختام وفي

   : تعالى قوله أهل من  نكون

 (. 15:  الذاريات﴾ )وَعيُوُن   جَنَّات   فيِ  الْمُتَّقِينَ  إنَِّ ﴿

  

 

 

 الفصل السادس: رمضان والقانون والمجتمع المعاصر



 

29 
 

 

 : القيمي والوازع  القانوني الردع بين 

  السؤال  أن  غير  ،   بالإفطار  المجاهرة   معاقبة  في  القوانين  تختلف
  في   بل  ،   القانوني  النص  صرامة  في  ولا  العقوبة  حدةّ  في   يكمن  لا  الأعمق 

  الذي  فالمجتمع.  الإقبال  أو  الامتناع  على  الإنسان  يحمل   الذي   الدافع  طبيعة

  الدين  لأن   ،   روحه  تهتدي  ولا   ،  قلبه   يصوم  لا   ،  القانون  من   خوف ا  يصوم

  ،  داخلي تهذيب مشروع بل  ، فحسب  خارجي ضبط نظام ليس جوهره  في

  المراقبة،   إلى  الرقابة  ومن   ،   الاختيار  إلى   الإكراه   من   للسلوك   وتحويل

 . الباطن إلى  الظاهر ومن

  ،  الغفلة   عن  إمساك   بل   ،  فحسب   الطعام  عن   إمساك ا  ليس  فالصيام

  تربوية  مدرسة  إنه.  بالمادة  المرضي   التعلقّ  وعن   ،  القلب  قسوة  وعن
  بذاته  الإنسان  علاقة   صياغة  يُعيد  ،  اجتماعي  نفسي   ومختبر  ،  روحية

 . الطاعة حب  إلى العقوبة  خوف  من  الامتثال ويحوّل ، وبالكون وبالآخر

 الضمير  وسلطان القانون سلطان بين

  ،  الاجتماعي  السلم   لحماية   ووسيلة   ،  وضبط   تنظيم  أداة   القانون

  الخفي   الرقيب  فهو   ،  الضمير  أما .  السلوك  ظاهر   عند  تقف   حدوده  أن   غير

  غياب   في  حتى  الانحراف  من  الفعل  يحرس  الذي  الداخلي  والسياج   ،

 . العيون

 : تعالى  الل  يقول

َ  إنَِّ ﴿  ، (1: النساء﴾ )رَقيِب ا عَليَْكمُْ  كَانَ   اللَّّ

ا  بل   ،  الجسد  تلاحق  شرطة  ليست  الإلهية  فالرقابة   يوقظ   نور 

 . سباته من  القلب ويوقظ ، الوعي

  حقيقة  في  فهو  ،   العقوبة   أو   الغرامة   يخشى  لأنه   الإنسان  صام  فإذا

ا  امتثل  بل  ،   يصم  لم  الأمر   أما.  المعنى  إلى  جائع ا  باطنه  ظل  بينما  ،   ظاهر 

  القسرية   الطاعة  مقام  من  ارتقى  فقد  ،  خلوته  في  الل  يراقب  الذي  الصائم

 . الحرة   العبودية مقام إلى

 : بقوله الحقيقة  هذه  صلى الله عليه وسلم النبي  لخّص وقد

 ، "   وَالْعطََشُ  الْجُوعُ  إلِاَّ  صِياَمِهِ  مِنْ   لهَُ  ليَْسَ  صَائمِ   رُبَّ "   



 

30 
 

  ،   حياة  بلا   صورة   ،   عبادة  روح  بلا  الصيام  أن   إلى   بليغة   إشارة   في

 . قلب  بلا وجسد

 واجتماعي  نفسي كتحوّل الصيام

  على  المستوى  عالي  تدريب ا  الصيام  يمثل   ،  النفسية  الناحية  من

  جوهرية  مهارات  وهي  ،   النزوات  وكبح  ،  الإشباع  وتأجيل  ،  الذات   ضبط

":    الأمّارة   نفسه  "  لـ  يقول   أن   يتعلم  فالصائم.  المتوازنة   الشخصية  بناء  في

 . الداخلية السيادة خطوات  أولى ويبدأ ، عبوديتها من  فيتحرر  ،  توقفي

  إذ.  والتكافل  التعاطف   من   شبكة  يخلق   فالصيام  ،   اجتماعي ا  أما

  فيتحول  ،  القلب  في  الرحمة   مشاعر   وتتحرك   ،  الفقير   بجوع  الغني   يشعر

 . الاجتماعية  العدالة نحو الجميع  عليه يعبر  إنساني جسر إلى الصيام

 : الشاعر  قال

ا بنيك عضَّ  الجوعُ ما إذا  عيالَا   كلَّهمُ  الناسَ   حسبتَ       يوم 

 يصبح  حيث  ،  للصيام  الأخلاقي  البعد  يتجلى  المعنى  هذا  وفي

 . للحرمان لا  للإحساس  وطريق ا ، للعذاب  لا للوعي  وسيلة الجوع

 للصيام  الفلسفي الصوفي  البعد

  سوى ما  ترك بل ، الطعام ترك  ليس الصيام ، الصوفية الرؤية في

 . القرب بأنوار وتحليته ، الدنيا شواغل  من  القلب تخلية إنه. الل

   : العارفين أحد قال

  عن   القلوب  وصوم   ،  الشهوات   عن  الجوارح   صوم  الصوم"  

 . "  السوى ملاحظة   عن الأرواح  وصوم  ، الالتفات

  الحقد عن وقلبه ، التشويش عن فكره يصوم من هو الحق فالصائم

 . الغفلة  عن وروحه  ، الحرام عن وبصره ، الأذى  عن ولسانه ،

  ،   الذات  داخل  فلسفية  رحلة  إلى  الصيام  يتحول  ،  السياق  هذا  وفي

 وهم  ويتبدد ، كبرياؤه فينكسر ، الجوع أمام هشاشته الإنسان يكتشف حيث

 . العبودية  حقيقة  فيدرك ،  التواضع ويتعلم ،  القوة

 : القدسي  الحديث  في  تعالى الل  يقول

وْمُ "    ، "  بِهِ  أجَْزِي وَأنَاَ لِي الصَّ



 

31 
 

  سائر  دون   إليه  الصيام  الل  ينسب  إذ   ،   عظيم  سر    التعبير   هذا   وفي

  السر   عبادة  فهو  ،  الل  إلا  عليه  يطّلع  لا  إذ  ،  خلوص  من  فيه  لما  ،  العبادات

 . الرياء لا ،

 والمسؤولية  الحرية بين بالإفطار المجاهرة

  ،   واجتماعي  قانوني  سياق   في   بالإفطار   المجاهرة  مسألة   تطُرح 

  القيمي  التحدي إعلان في بل ، ذاته الإفطار في ليس الحقيقي الإشكال لكن

 . الشهر   بحرمة الجمعي الشعور   وكسر ،

  خطاب  هي  بل   ،  فقط   شخصية   حرية   ممارسة   ليست   فالمجاهرة

  وإضعاف   ،   بالمقدس   والاستخفاف   ،  الاستفزاز   دلالات  يحمل   ،   رمزي 

 . الجماعية  الروح 

.  بها  الارتقاء  في  بل  ،  القيم  كسر  في  ليست  الحقيقية  الحرية  إن
  والموعظة  بالحكمة  إصلاحه   في  بل  ،  المجتمع  مع  الصدام  في  وليست

 . الحسنة

 : تعالى قال

 (. 125:  النحل﴾ )الْحَسَنَةِ  وَالْمَوْعِظَةِ  باِلْحِكْمَةِ  رَبِّكَ   سَبيِلِ  إلِىَ   ادعُْ﴿

  الحبل  يترك  ولا  ،  القمع  على  وزنه  يقيم  لا  المتوازن  فالمجتمع

  لا  القناعة من نابع ا الالتزام تجعل أخلاقية منظومة يبني بل ، الغارب على

 . الخوف

 الأصلي  للنص  والفلسفي الأدبي التحليل

  يختصر  إذ  ،   القليلة  سطوره   في  عالية  فكرية  كثافة   النص   يحمل

  ، "  الداخل   إلى  الخارج   من  السلوك  تحويل  : "واحدة   جملة  في  الدين  فلسفة 

 . عميقة  تربوية رؤية  على  تنطوي  عبارة وهي

  جوهره   في   والدين .  الوعي   يمثل   والداخل   ،   السلطة  يمثل  فالخارج 

  جسد  ومن   ،   مختار  كائن  إلى   منقاد   كائن   من   الإنسان  تحويل   مشروع

 . منضبطة  روح  إلى  منضبط

"عبارة   أن   كما   لا  ،  القانون  من   خوف ا  يصوم  الذي   فالمجتمع  : 
  والطاعة   الشكلية   الطاعة  بين   الفارق  عن   ببلاغة   تكشف "    قلبه   يصوم

 .القيمي   والانضباط الظاهري الامتثال  بين ، الجوهرية



 

32 
 

  ،  بالدلالة  المشبع  الإيجاز  تعتمد   التي  ،   المكثفة  البلاغة  تتجلى  وهنا

 . والاجتماع النفس وعلم والفلسفة الدين بين يجمع رحب ا تأويلي ا أفق ا وتفتح

.  وعي  موسم  بل   ،  جوع   موسم  ليس   ،   جوهره  في   الصيام،  إن
ا  بل  ،  الطعام  عن  امتناع ا  وليس   أثره  يتحقق  ولا.  المعنى  على  انفتاح 

  ومن   ،   روحية   تجربة  إلى   مفروض  سلوك   من   يتحول   حين  إلا   الحقيقي 

 . قلبية  عبادة إلى  اجتماعية عادة

  يمنع  قد  والردع.  الروح   يوقظ  لا  لكنه  ،  الجسد  يضبط  قد  فالقانون

 من   الإنسان  تصنع  التي  فهي  ،  القيم  أما.  القناعة  يخلق  لا  لكنه  ،  المخالفة

 . حي  ضمير  إلى  بل ، سوط إلى يحتاج  لا مجتمع ا وتبني ، الداخل

  لا  ،   حياة   رسالة  الصيام  يصبح   ،  الجسد  قبل   القلب   يصوم  وحين

 . عابر  طقس  مجرد

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

33 
 

 

 توازن الجسد والروح  –الفصل السابع: الصحة والصيام  

 

 والروحي النفسي الأثر وعمق  التشريع حكمة بين الصيام 

  ،   والشراب  الطعام  عن  امتناع    مجرّد  الإسلام   في   الصيام  يكن   لم

  تهدف   ،  عميقة   وجودية  رحلة    كان بل  ،   الجسدية   للشهوات  تقييد    مجرد   ولا

  فضاءات   في   روحه  وإطلاق  ،   المادة  سجن  من   الإنسان  تحرير   إلى

  ،  السلوك  وتقويم  ،  النفس   تهذيب  بين  تجمع  عبادة  إنه.  والمعرفة  الصفاء

  رحمة   تجُسّد  متكاملة  منظومة  في  ،  الجسد  وتوازن  ،  الروح   وتزكية

   . وشموليته الإسلام

  الأصحاء يضرّ  لا  المعتدل الصيام أن الحديثة الدراسات أثبتت وقد
  ويعزّز  ،   واليقظة  النوم  وينظّم  ،   الأيضية  الوظائف   بعض   يحسّن  بل  ،

  ،   طويلة  بقرون  الاكتشافات  هذه  سبق  الإسلام  أنّ   غير.  الذهني  الصفاء

 : تعالى  فقال  عظيمة،  ذهبية  قاعدة قرر  حين

ا   كَانَ   وَمَنْ ﴿ ] أخَُرَ   أيََّام    مِنْ   فَعِدَّة    سَفرَ    عَلىَ   أوَْ   مَرِيض  :  البقرة﴾ 

184 .] 

  على  تبُنى  لا  العبادة:    الإسلامي  التشريع  فلسفة  تختصر  آية  إنها

  تقديم  إلى  نسعى   ،   البحث  هذا  وفي .  والتيسير  الرحمة  على   بل   ،   الإضرار 

  وصوفية  ،   نفسية   اجتماعية،  ،   دينية  زوايا  من   للصيام  متكاملة   قراءة 

 . المعنى عمق في  ويغوص  ،  الوجدان يلامس أدبي بأسلوب ،  فلسفية

 المقاصد  وأفق  التشريع حكمة – الإسلامية  الرؤية في الصيام

 تعذيب  لا تزكية عبادة الصيام: الأول المحور

  ساحة  لا  شاملة،  تربوية  مدرسة  ليكون  الإسلام  في  الصيام  جاء

 : تعالى الل يقول . للنفس قهرا   ولا للجسد تعذيب

ياَمُ   عَليَْكمُُ   كتُِبَ   آمَنوُا  الَّذِينَ   أيَُّهَا  ياَ﴿   مِنْ   الَّذِينَ   عَلىَ  كتُِبَ   كَمَا  الصِّ

 [. 183:  البقرة ﴾ ]تتََّقوُنَ  لَعلََّكمُْ  قبَْلِكمُْ 

  ،   السريرة  ونقاء  ،  الضمير  يقظة  أي  ؛  التقوى  هي  الكبرى  فالغاية

  بل   ،   فحسب   ماديا    امتناعا    ليس   المعنى   بهذا   والصيام.  بالله  العلاقة   وصفاء



 

34 
 

  الوعي   من  أسمى   أفق  نحو  بالإنسان  وارتقاء    ،  الشهوة  عبودية  من   تحررا  

 . الروحي

 الحرج  ورفع اليسر  قاعدة: الثاني المحور

 : تعالى الل  قال حين

ا كَانَ  وَمَنْ ﴿  ﴾ أخَُرَ  أيََّام   مِنْ  فَعِدَّة   سَفَر   عَلىَ أوَْ  مَرِيض 

  وراحة  ، مشقة لا  رحمة الدين أن: قوامه خالدا ، إنسانيا   مبدأ   أرسى

 . عنت لا

 : صلى الله عليه وسلم  النبي وقال

 (. البخاري  رواه)  "  غلبه إلا أحد   الدين يشُادّ  ولن  ، يسُر  الدين هذا إن "  

  ،   إخلاص  اختبار  بل  ،  قدرة  امتحان  ليس  الإسلام  في  فالصيام

  الإنسان  ظروف  فيه  ترُاعى   ،   روحي  مقام  بل  ،  جسدية   بطولة  وليس

 . وحاجاته وضعفه

 روحية   علمية قراءة  –  النفسية والصحة الصيام

 الحيوي  الإيقاع وتنظيم الصيام: الأول المحور

 تحسين   في  يساهم  المعتدل  الصيام  أن  الحديثة  الدراسات  أثبتت

  وهذا.  التوتر  وتقليل  التركيز،  وتحسين  النوم،  وتنظيم  الأيض،  عمليات

 : صلى الله عليه وسلم  قال حيث الطعام،  في الاقتصاد في النبوي الهدي  مع يتوافق

 (. الترمذي رواه ) "   ..بطنه  من شرا   وعاء   آدم ابن ملأ ما"   

  ،   صفاء    أكثر  العقل  ويجعل  ،  الحواس  يوقظ  المعتدل  فالجوع

 . الروح  يثُقِل  الذي الجسد ثقل من  ويخُفّف

 للصيام النفسي الأثر: الثاني المحور

  وتأجيل  ،   الانفعال  وضبط  ،   الصبر   الإنسان  يتعلم  الصيام  في

  ويغدو .  الداخلي  التوازن  لتحقيق  أساسية  نفسية  مهارات  وهي  ،    الإشباع

 : صلى الله عليه وسلم النبي قال كما ،  غضبه  في التحكم  على قدرة أكثر الصائم

 . "  صائم إني:  فليقل   قاتله أو  أحد سابه فإن"   

 على   الإنسان  تدرّب  ،  نفسي  علاج   آلية  إلى  الصيام  يتحول  هنا

 . الداخلي السلام  وتحقيق ،  مشاعره  إدارة



 

35 
 

 المجتمع وبناء الإنسان بناء –  الاجتماعي والبعد الصيام

 الاجتماعي   والتكافل الصيام: الأول المحور

  فتتحرك  ،  الفقير  بآلام  يشعر   ،   رمضان  نهار   في الغني  يجوع  حين
  عظيما    رافدا    الصيام  كان  هنا  ومن .  عطاؤه  ويزداد   ،  الرحمة  نوازع  فيه

  ،  الصائمين  وإفطار  ،  الصدقات  في  ثماره  تتجلى  الاجتماعي،  للتكافل

 .المحتاجين وتفقد

 : الشاعر  قال

 الفقيرا  نعمتهمُ  أهلُ  تذكّرَ       يوما   القومَ  عضَّ  الجوعُ ما إذا

 الإنسانية العلاقات  وتزكية الصيام: الثاني المحور

.  الحِلم  ويزرع  ،  الخطاب  ويهذبّ  ،  النزاعات  حدةّ   يخفف  الصيام

  منسوب   ويعلو   ،   القلوب  وتلين  ،   الخصومات  تتراجع   الصيام  شهر   ففي 

 . الاجتماعية الوحدة  فتتحقق ، التسامح

 الباطن  إلى  الظاهر من  رحلة  –  الصوفية التجربة  في الصيام

 ومشاهدة  مجاهدة الصيام: الأول المحور

 صيام   بل  ،  فقط   الطعام  ترك  ليس  الصيام  ،  الصوفي  الفكر  في

  حامد   أبو  يقول.    الغفلة  عن  القلب   وصيام  ،   المعاصي  عن  الجوارح 

 : الغزالي 

  السمع  كفّ   بل   ،   فحسب  والفرج   البطن   إمساك  الصوم  ليس "   

 . "   الآثام عن  واللسان والبصر

 :   عربي  ابن ويقول

  ،  الجسد  اعتاده  عمّا  امتناع  لأنه  ،  وربه  العبد  بين  سرّ   الصوم"  

 . "  السرّ  به ليحيا

 الروحي  والفناء الصيام: الثاني المحور

  تقوى   ،  المادة  تضعف  وحين.  الروح   تشبع  ،  الجسد  يجوع  حين

  والبقاء  ،  الأنا  عن   للفناء   طريق  الصوفية  التجربة   في   فالصيام.  المعاني

 :   الحلاج  يقول. بالله

 الهوى  من  فشَبِعتُ  الدنيا عن  جُعتُ 

 الأطيبا  المدامِ  غير من  وسكرتُ                               



 

36 
 

 الصيام حول  والنبوي القرآني  الخطاب جماليات – الأدبي التحليل

 الصيام خطاب  في  القرآن  بلاغة: الأول المحور

  ﴾تتََّقوُنَ  لعَلََّكمُْ ﴿ :تعالى  قوله في  البلاغي  الإعجاز يتجلىّ

  غاية  بأسمى  الصيام  ربط   بل   ،  لتتعبوا   أو  ،  لتجوعوا :  يقل   لم  إذ

 .واسعا   روحيا   أفقا   يحمل  ، بليغ إيجاز في  ،  التقوى وهي ،  أخلاقية

 النبوية السنة  في الجمالي البعد: الثاني المحور

 : حديث  في  الأدبي البعد يظهر 

  ، "  ربه   لقاء  عند  وفرحة  ،  فطره  عند  فرحة:  فرحتان  للصائم"   

  لوحة   في  ،  الآخرة  وسعادة  ،  الدنيا  لذة  بين  الوجودية  الثنائية  تتجسد  حيث

 . رقيقة  شعورية

  ،  حياة   منهج  هو   بل  ،  محدودة   زمنية   عبادة  مجرد   ليس  الصيام
  ،  وبالآخرين  ،   بذاته  علاقته   ويصوغ  ،   الداخل   من  الإنسان  تشكيل  يعيد

 :  الكريمة  الآية  ضوء وفي. وبالله

ا كَانَ  وَمَنْ ﴿  ﴾ أخَُرَ  أيََّام   مِنْ  فَعِدَّة   سَفَر   عَلىَ أوَْ  مَرِيض 

  العبادة  تتوازن  حيث  ،   الدين   لهذا   المشرق   الإنساني  الوجه   يتجلى

 .بالتيسير التكليف ويقترن ،  الرحمة مع

  عالم  من وسفرا    ،  والسماء  الأرض  بين  جسرا    الصيام  يغدو  وهكذا

  يسمو   الذي  ،  الكامل   الإنسان  لتربية   ومدرسة   ،   المعنى   عالم  إلى   الحس

 .كوني وانسجام داخلي، سلام في  ويعيش غرائزه، ويهذبّ ، بروحه

 

 

 

 

 



 

37 
 

   المكان حين يلتقي الزمان –الفصل الثامن: العمرة في رمضان 

 

 الروح  تهذيب في والمكان  الزمان تجليّات: ورمضان مكّة 

  ،  الأسرار  تتضاعف  ،  المقدسّ  بالمكان  المقدسّ  الزمان  يلتقي  حين

  ،   رمضان  في.  مصاريعها  على  القرب  أبواب  وتفُتح  البركات،  وتتنزّل

  الأرواح   ومهوى   الأفئدة  مهوى  ،   مكة  وفي   ،   والقرآن  والقيام  الصيام  شهر

  لم  كما  ذاته  من  العبد ويقترب   ،   صورها  أصفى   في   الإنسان  حقيقة   تتجلىّ  ،

 :  صلى الله عليه وسلم  النبي قول  دلالة  نفهم هنا ومن. قبل من  يقترب

 ، "   حجة تعدل  رمضان في  عمرة"  

  ،   الأجر   تعظيم  بمعنى   ولكن   ،  الحج   فريضة   إسقاط   بمعنى  لا 

  وأشرف   الأوقات  أقدس  في  الل  إلى  الساعين  وتكريم  ،  الثواب  وتكثيف

 . الأمكنة 

  في   أعمق   ورحلة  ،   الجغرافيا  في   رحلة :  مزدوجة  رحلة    إنها
  جوهرها  وتكتشف  ،  شوائبها  من  النفس   تتعرّى  حيث   ،  الروح   تضاريس

 . المكنون

 الإسلامية  الرؤية في والمكان الزمان قداسة

 المقدسّ  الزمان: الأول المحور

ا   ليس   رمضان   ،   كبرى  روحية  حالة   بل   ،   فحسب   التقويم  في  شهر 

  قال.  الشياطين  وتصُفدّ  ،   النيران   أبواب   وتغُلّق   ،  الرحمات   فيه   تتنزّل   زمن  

 : تعالى

نَ   وَبيَنِّاَت    لِلنَّاسِ   هدُ ى  الْقُرْآنُ   فيِهِ   أنُزِلَ   الَّذِي  رَمَضَانَ   شَهْرُ ﴿   مِّ

 [. 185:  البقرة ﴾ ]وَالْفُرْقاَنِ  الْهُدىَ  

  الوجدان   تشكيل  يعيد  ،   تربوي    فاعل    بل   ،   محايد ا  ليس   هنا  فالزمن 

 .والمحاسبة المراقبة مقام  إلى النفس  ويقود ،  السلوك ويهذبّ ،

 المقدسّ  المكان: الثاني المحور

 : تعالى  قال الأرواح،  وبوصلة الروحي، العالم قلب  فهي   مكة، أما

لَ   إنَِّ ﴿   آل ﴾ ] لِّلْعاَلَمِينَ   وَهدُ ى  مُباَرَك ا   ببَِكَّةَ   للََّذِي   لِلنَّاسِ   وُضِعَ   بيَْت    أوََّ

 [. 96:  عمران 



 

38 
 

  ليست  أنفاسه وأن  ،  عادية  ليست  خطاه  بأن  الإنسان يشعر  مكة  في

 . قربى  دمعة  وكل ، عبادة  نظرة وكل  ،  طاعة خطوة  فكل ، الأنفاس  كسائر

 والروح  الفقه  بين النبوي الحديث دلالة

 الفقهي  المعنى: الأول المحور

 :    صلى الله عليه وسلم  النبي قول

 "    حجة تعدل رمضان   في عمرة " 

  أركان   من  ركن    فالحج   الحج،  فريضة   تسُقط  العمرة   أن   يعني  لا 

  رمضان  في  العمرة  ثواب   أن  المعنى  وإنما.  غيره   مقامه  يقوم   لا  ،  الإسلام

  سعة  من   وهذا.  الإجزاء  حيث   من   لا   ،  الفضل   حيث   من  الحج  ثواب  يعادل

 . القرب  سبل لهم وييُسّر ، الخير  أبواب  لعباده يفتح حيث ،  الل رحمة 

 الصوفي  الروحي المعنى: الثاني المحور

  ،  الأصل  إلى  عودة    رمضان  في  العمرة  تمثلّ  ،  الصوفي  البعد  في

  في   وتذوب   ،   أثقالها  من  الروح   تنخلع  حيث   ،   الأولى  الذات  إلى   ورجوع ا
  العين   قبل   القلب   يبكي  حيث   ، "    الجميل   الانكسار "      مقام  إنها.  الل  حضرة

 . الجسد قبل  السر ويسجد ،

 : الفارض  ابن قال

ا فيك  الحبِّ  بفرطِ  زدني  تسعّرَا  هواك بلظى  حشى  وارحم     تحيّر 

  طواف   بل  ،  فحسب  البيت  حول   طواف ا  ليست   رمضان   في  فالعمرة

 .الرجاء  ومروة الشوق  صفا بين وسعي   ، المعنى حول

 للتجربة  والاجتماعية  النفسية الأبعاد

 النفسي  البعد: الأول المحور

 ،   الداخلية  المرايا  وتتكسّر  ،  الضغوط  تتراكم  ،  الحياة  زحام  في

  نوع  يحدث  ،  رمضان  في  ،  مكة  في  لكن .  نفسه  ينسى  الإنسان  يكاد  حتى

  ،  بعمق   وتتنفّس  ،  توازنها  النفس  تستعيد  حيث  ، "    النفسي   الانبعاث"      من

 .الطمأنينة وتستشعر

 : تعالى قال

ِ   بذِِكْرِ  ألََا ﴿  [. 28: الرعد﴾ ]الْقلُوُبُ  تطَْمَئنُِّ  اللَّّ



 

39 
 

  ،  ذكر  والصيام  ،  ذكر  والقيام  ،   ذكر  والسعي  ،  ذكر  فالطواف 

ا  القلب يغدو حتى  . السكينة من  بحر 

 الاجتماعي  البعد: الثاني المحور

  ولا  فقير،   ولا  غنيّ   فلا   ،  الحرم   في   الاجتماعية  الفوارق  تذوب

 تتجلىّ   وهنا.  العبودية  محراب  في  واحد    صف    بل  ،  أعجميّ   ولا  عربيّ 

  ،   واحد  بساط   على  الناس   يلتقي  حيث  ،  الإنسانية  الأخوّة   صور  أسمى

 . واحد نبع من ويشربون

 : الشاعر  قال

 والعملِ   بالتقى إلا فضلَ   فلا        مشط   كأسنانِ  سواسية   الناسُ 

 والحقيقة  الرمز بين الصوفية التجربة

ا  بوصفه الطواف : الأول المحور  وجوديًّا رمز 

  حول  الكائن  دوران   بل   ،  فحسب   جسدية  حركة   ليس   الطواف

  يدور  إنما  والطائف  ،  المطلقة  الحقيقة  إلى  ترمز  الكعبة.  المعنى  مركز

 . الروحي مركزه ويستعيد ،  الداخلية فوضاه  ترتيب ليعيد ، قلبه  حول

 للحياة  فلسفة  بوصفه السعي : الثاني المحور

  ،   وأمل  جهد  :  الإنساني  السعي   فلسفة  تتجلىّ  ،   والمروة  الصفا  بين

  إلى  عطشها  تحوّل  التي  ،   هاجر  قصة   إنها .  ونهوض   سقوط    ،  ورجاء   تعب  

 . خالدة  شريعة سعيها فصار  ،  قوة  إلى وضعفها ، نبع

 النبوي  للنص  مبسّط أدبي تحليل

ا  تركيب ا  النبوي  الحديث  يحمل   اجتمع  حيث  الدلالة،  كثيف  موجز 

  تعدل "   :  صلى الله عليه وسلم فقوله.  الإيقاع  وجمال  ،   المعنى  وعمق  ،  البلاغي  الإيجاز  فيه
  ،  الهمم   ويستنهض  ،   الوجدان   ويحرّك  ،  للتأمل  واسع ا  أفق ا  يفتح  "    حجة

  العبارة  تتجاوز  حيث  ، صلى الله عليه وسلم  كلمه   جوامع   من   وهذا .  تعقيد  أو   إطالة  دون

 . تنقضي  لا روحية  آفاق   إلى اللفظية  حدودها

  تجربة   بل   ،  فحسب  عبادة  رحلة   ليست   رمضان  في   العمرة  إن

  وللروح   ،  صفاءه   وللقلب   ،  إنسانيته  للإنسان  تعيد  ،  متكاملة  وجودية

  الجسد  بين  ،  والباطن  الظاهر  بين  ،  والمكان  الزمان  بين  لقاء  إنها.  نقاءها

 .جديد  من  وُلد وقد رحلته من  الإنسان يعود حيث  ، والروح 



 

40 
 

  ،  جسده  قبل  بروحه   وسعى   ،  قدميه  قبل   بقلبه  طاف  لمن  فطوبى

 .حيًّا دام ما  تفارقه  لا ،  داخله في  مكة يحمل  وهو مكة  من وعاد

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

41 
 

 مدرسة الوعي الإنساني: رمضان بوابة التحرّر وبناء الإنسان

 

ا نمرّ به  ، يعيد ترتيب    ، بل هو زمن يمرّ بنا  رمضان ليس شهر 

 ، ويوقظ فينا الأسئلة الكبرى:   فوضى الداخل 

ا في حضرة    من نحن؟ وإلى أين نمضي  ؟ وما معنى أن نكون بشر 

   ؟ الل

، بل    ، بل موسم وعي. وليس محطة حرمان  إنه ليس موسم جوع 

البطون قبل  القلوب  تخُتبر  فيه  تحرّر.  قبل    فضاء  النياّت  وتمُحّص   ،

 .، وتصُقل الأرواح قبل العقول الأفعال

 :يقول الل تعالى 

مِن   الَّذِينَ  عَلىَ  كتُِبَ  كَمَا  ياَمُ  الصِّ عَليَْكمُُ  كتُِبَ  آمَنوُا  الَّذِينَ  أيَُّهَا  ﴿ياَ 

 ( 183البقرة:  )قبَْلِكمُْ لَعلََّكمُْ تتََّقوُنَ﴾ 

الكبرى من الصيام ليست الجوع التقوى  فالغاية  ؛ أي يقظة    ، بل 

 .، ونقاء القصد   ، وشفافية الروح  الضمير

 :ويقول جلال الدين الرومي

  "  لماذا تبقى في السجن والباب مفتوح  " 

المفتوح على مصراعيه  الباب  ذلك  أراد    ورمضان… هو  لمن   ،

 .الخروج من سجن العادة إلى فضاء الحرية

 رمضان وبناء الوعي الإنساني

بالله علاقتها  في  الذات  إدراك  هو  وبالناس  الوعي  وبالكون.    ،   ،

الإدراك  هذا  في  عميقة  مدرسة  إلى مركزه    ورمضان  الإنسان  يُعيد  إذ   ،

 .: عبد ا لله، ومسؤولا  عن نفسه وأثره في العالم الحقيقي 

  ، بل يدرّب إرادته على الكفّ  فالصائم لا يمتنع عن الطعام فحسب

نزعاته ويهذبّ  النفسية    ،  التربية  تتجلىّ  وهنا  أولوياته.  ترتيب  ويُعيد   ،

 .، ويقوّي سلطة القيم ؛ إذ يضُعف سلطان الغريزة  للصيام

 :صلى الله عليه وسلمقال رسول الل 

يدع   " أن  في  حاجة  فليس لله  به  والعمل  الزور  قول  يدع  لم  من 

 ) رواه البخاري     " (  طعامه وشرابه



 

42 
 

، وصيام القلوب    فالصيام الحقيقي هو صيام الأخلاق قبل الأجساد

 .قبل الأفواه

  البعد الصوفي والفلسفي للصيام

الصوفية الرؤية  امتناع ا  في  ليس  الصيام  امتلاء  ،  بل  ليس    ،   .

ا   ، وامتلاء باطني. فحين تفرغ المعدة  ، بل فيض. إنه فراغ ظاهري   نقص 

 .، ينطق الوجدان ، وحين تصمت الشهوة ، يمتلئ القلب 

   :يقول أبو حامد الغزالي

 "   ، والصبر نصف الإيمان الصوم نصف الصبر" 

: إذ يتحوّل الإنسان    وفي هذا المعنى يتجلىّ البعد الفلسفي للصيام

متأمل كائن  إلى  مستهلك  كائن  روح    من  إلى  للمتعة  طالب  ومن جسد   ،

 .باحثة عن المعنى

 :وفي هذا السياق يقول ابن الفارض 

ا  وارحم حشى بلظى هواك تسعّرا    زدني بفرط الحب فيك تحير 

؛ حيث تتكسّر المألوفات، وتنكشف    فرمضان زمن الحيرة الجميلة

 .أسرار الوجود، وتلين القلوب لمخاطبة الل

 رمضان والتزكية النفسية والاجتماعية 

فقط  فردية  عبادة  ليس  اجتماعي    الصيام  إصلاح  مشروع  بل   ،

، ويُربيّ على    ، وينُمّي روح التضامن  شامل. فهو يوقظ الإحساس بالآخر

 .التعاطف 

، يدرك   ، يشعر بجوع الفقير. وحين يحسّ بالألم حين يجوع الغني

ا    معنى الرحمة. ومن هنا كانت الزكاة والصدقة في رمضان أكثر حضور 

 .، لأنها امتداد طبيعي لوعي الصيام

 :صلى الله عليه وسلم قال النبي 

 (رواه الطبراني"  )   أحبّ الناس إلى الل أنفعهم للناس  "

التوترات تفريغ  على  الصيام  يعمل  النفسي،  البعد  وتهذيب    وفي   ،

 ، وإعادة ضبط الإيقاع الداخلي للإنسان. فالصائم يتعلمّ الصبر   الانفعالات

ا داخلي ا عميق ا ، ومراقبة الأفكار ، وضبط الغضب   .، مما يمنحه سلام 

 



 

43 
 

 البعد الأدبي والرمزي لرمضان  

العربي  الأدب  للنقاء   في  ا  ا رمز  دائم  والتجدد  ، كان رمضان   ،    ،

 :والانبعاث. يقول الشاعر 

   أتاك الربيع الطلق يختال ضاحك ا

 من الحسن حتى كاد أن يتكلّما                        

الأرواح  ربيع  هو  المعاني  ورمضان  تزهر  فيه  وتخضرّ    ،   ،

 .القلوب بعد يبس الغفلة 

،   ، والدعاء إلى صدقه  إنه زمن رمزي تعود فيه اللغة إلى صفائها

مناجاة مواسم  إلى  الليالي  وتتحوّل  معناها.  إلى  يختلي   والدمعة  حيث   ،

 .، فيسمع صوت فطرته من جديد الإنسان بربه

 رمضان كرحلة تحرّر  

خروج  رحلة  الشهوة   :  رمضان  أسر  من     ،   خروج 

 .،ومن غفلة القلب  ومن سطوة العادة 

الداخل من  للتحرّر  مفتوحة  دعوة  على    إنه  الثورة  عبر  لا   ،

المعنى   الخارج  الذات. وفي هذا  ، يصبح الصيام ثورة    ، بل عبر تهذيب 

 .، تغيّر الإنسان من جذوره هادئة

 :قال تعالى

َ لَا يُغيَِّرُ مَا بِقوَْم  حَتَّى يُغيَِّرُوا مَا بأِنَفسُِهِمْ﴾  )11الرعد:  )  ﴿إنَِّ اللَّّ

الإنسان   يعيد  حيث  الجوهري،  التغيير  هذا  فرصة  هو  فرمضان 

 .صياغة علاقته بنفسه وبخالقه وبالناس

طقوس  موسم  ليس  زمن    رمضان  وليس  وعي.  مدرسة  بل   ،

الداخل   امتناع من  الإنسان  بناء  لإعادة  فرصة  هو  امتلاء.  زمن  بل   ،    ،

 .، وإحياء ما مات في الضمير وترميم ما تصدعّ في الروح 

المفتوح  الباب  الرومي  إنه  قال  كما  من    ،  الخروج  أراد  لمن   ،

 .، ومن ظلمة العادة إلى إشراقة المعنى  سجن الغفلة إلى نور اليقظة 

   .، وروح  متطلعة إلى الل فطوبى لمن دخله بقلب  حيّ، وعقل  واع  

 

 



 

44 
 

 عادات وتقاليد ثقافية في شهر رمضان الباب الثاني : 

 

عام كلّ  المجتمعات    في  آفاق  على  رمضان  تطُلُّ هلالاتُ  حين   ،

إلى    الإسلامية  من طور   انتقال  زمنيّ  مجرّد  الشهر  هذا  قدومُ  يكون  لا   ،

شامل   طور وجوديّ  تحوّل   هو  بل  الوعي  ،  أنساقُ  فيه  تتبدلّ  وتعُاد    ،   ،

العلاقة بين الإنسان وربّه الفرد وجماعته  صياغة  ، وبين الجسد   ، وبين 

فـرمضان العميق  وروحه.  جوهره  في  متكاملة  ،  حضارية   حالة    ،    ،

، وتتجسّد فيها   ، ويتآخى فيها الدينُ بالاجتماع  تنصهر فيها العبادةُ بالثقافة
فيتشكّل من ذلك كلهّ نسيج  إنسانيّ   القيمُ في سلوك  يوميّ نابض بالحياة  ،

   .، يعكس عمق التجربة الإسلامية في تماسّها بالمقدسّ  فريد

وسائر   والشراب  الطعام  عن  امتناع   مجرّد  رمضان  ليس 

بل هو    المفطرات التصوّف    –،  وأهلُ  القلوب  أربابُ  يعبّر  صيامُ   –كما 

الل  غير  إلى  الالتفات  عن  الشهوات   السرّ  أسر  عن  الروح  وصيامُ   ،    ،

. هو مدرسة  كبرى لإعادة بناء   وصيامُ الوجدان عن الانغماس في الغفلة

الداخل ،    ، وتطهير باطنه من أدران الأنانية والشره والقلق  الإنسان من 

 .، وأشدّ قرب ا من معنى الاستخلاف في الأرض  ليغدو أكثر صفاء  

   :وقد عبّر القرآن الكريم عن هذا المقصد السامي بقوله تعالى

مِن   الَّذِينَ  عَلىَ  كتُِبَ  كَمَا  ياَمُ  الصِّ عَليَْكمُُ  كتُِبَ  آمَنوُا  الَّذِينَ  أيَُّهَا  ﴿ياَ 

   )183قبَْلِكمُْ لَعلََّكمُْ تتََّقوُنَ﴾ )البقرة:  

والعطش الجوع  ليست  الصيام  من  النهائية  بلوغ    فالغاية  وإنما   ،

التقوى في    مقام  الإنسان  يجعل  الذي  العميق  الروحيّ  الوعي  ذلك  أي  ؛ 

دائمة يقظة   والعلن   حالة  السرّ  في  الل  يراقب  بميزان    ،  أفعاله  ويزن   ،

 .الأخلاق والمسؤولية 

الإلهي المقصد  هذا  رحم  عادات     ومن  القرون  عبر  تشَكّلت   ،

رمضانية اجتماعية    وتقاليد  مظاهر  أو  خاوية  طقوس   مجرّد  تكن  لم   ،

النفسية    –في أصولها    –، بل كانت    عابرة ا ثقافية  مشبعة بالدلالة  رموز 

والروحية  الجماعية  والاجتماعية  الإفطار  فموائد  التراويح   .  ،    ، وصلاة 

، وإحياء الليالي    ، وزيارات الأقارب  ، وحلقات الذكر  والسهرات القرآنية

والدعاء التضامن  بالقيام  روح  تعبرّ عن  سلوكية  أنماط  كلّها  وتعمّق    ؛   ،

 .، وتعُيد وصل ما انقطع من أواصر المودةّ والرحمة  الإحساس بالانتماء



 

45 
 

من الناحية النفسية، يمثلّ الصيام تمرين ا عالي ا على ضبط الدوافع  

النزوات. فالإنسان بطبيعته  وكبح  الفوريّ   ،  الإشباع  إلى  مياّل  كائن    ،    ،

مواجهة    في  يضعه  الصيام  أنّ  غير  الألم.  ويتجنّب  اللذة  وراء  يسعى 
ذاته  مع  والتأجيل  مباشرة  الصبر  فنّ  ويعلّمه  منطق    ،  من  فينتقل   ،

المعنى منطق  إلى  الإرادة.    الاستهلاك  سيادة  إلى  الرغبة  عبودية  ومن   ،

النبي   التربوي بقوله:    صلى الله عليه وسلم وقد أشار  البعد  جُنّة"    إلى هذا  ؛ أي  "    الصيام 
 .وقاية وحصن من الانزلاق في مسالك الهوى والشر 

السياق الفلسفي   وفي هذا  بالبعد  الديني  البعد  يلتقي  يتحوّل   ،  إذ  ؛ 

القديم السؤال  طرح  تعيد  وجودية  ممارسة   إلى  أنا  الصيام  من  وما    :  ؟ 

ا لشهواتي  الغاية من وجودي ، أم خليفة  لله في    ؟ وهل خُلقتُ لأكون أسير 

، تصبح    ، حين تعُاش بوعي  وإيمان  ؟ إنّ لحظات الجوع والعطش  أرضه

عمقها إلى  الحياة  سطح  من  بالإنسان  تعبر  ا  إلى    جسور  المادةّ  ومن   ،

 .، ومن المحدود إلى المطلق  الروح 

الاجتماعي المستوى  على  ا    أما  موسم  بوصفه  رمضان  فيتجلىّ   ،

لإحياء قيم التكافل والتراحم. فالزكاة والصدقات وإفطار الصائمين ليست  

إلى تقليص    أعمالا  فردية معزولة  لنظام  أخلاقيّ يسعى  ، بل هي تجليات  

الطبقات بين  بمسؤوليته    الفجوة  الغنيّ  فيه  مجتمع  متماسك يشعر  وبناء   ،

 :  صلى الله عليه وسلم ، ويستعيد فيه الفقير كرامته الإنسانية. وقد قال رسول الل  تجاه الفقير

ا كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر    فطّر  من"    صائم 

 ،  "   الصائم شيء

الإسلام في  الاجتماعية  الرؤية  عمق  عن  يكشف  حديث  ،    وهو 

 .حيث تكُافأ المشاركة والتكافل كما يُكافأ العمل الفردي 

في   الجماعية  الذاكرة  ترسمها  التي  الصور  أجمل  من  ولعلّ 
الموائد الممتدةّ في الأزقة والشوارع  ، حيث    المجتمعات الإسلامية مشهدُ 

الناس على اختلاف طبقاتهم وأعمارهم في صفّ  واحد  ، لا يميّز    يجلس 

اللحظات تلك  في  التقوى.  سوى  المصطنعة   بينهم  الحدود  تتلاشى   ،    ،

الاجتماعية الفوارق  يجمعها    وتذوب  كبرى  أسرة   بأنّهم  الجميع  ويشعر   ،

 .الإيمان وتوحّدها القيم

العربي الأدبي  التراث  لافت  وفي  بحضور   رمضان  حظي   ،    ،

 ، وروحانيّة أجوائه، ونقاء ساعاته.  حيث تغنىّ الشعراء بجمال لياليه

 :يقول أحدهم  



 

46 
 

      أتاك شهرُ الصيامِ بالخيرِ والبركاتِ 

د العهدَ بالطاعاتِ                               فطِبْ نفس ا، وجدِّ

 :ويقول آخر في وصف لياليه

           ليالي الصومِ نور  في الدجى سطعـا

 كأنها الفجرُ في آفاقه طلعـا                                   

، بل هو تعبير  عن تجربة وجدانية    وهذا التجليّ الشعريّ ليس ترف ا لغويًّا

جمال   عميقة  إلى  العبادة  تتحوّل  حيث  نشوة    ،  إلى  الالتزام  ويتحوّل   ،

 .روحية

الصوفيّ  بُعده  الل  وفي  إلى  سلوك   رحلةَ  رمضان  يغدو  تبدأ   ،   ،

  –في عرف أهل التصوف    –بالمجاهدة وتنتهي بالمشاهدة. فالصائم الحقّ  

فحسب بجوارحه  يصوم  وعقله  لا  ولسانه  بقلبه  يصوم  بل  فيغضّ    ،   ،

 ، ويطهّر فكره من السوء.  ، ويكفّ لسانه عن اللغو بصره عن الحرام 

 وقد قال الإمام الجنيد:   

 .  "   الصوم نصف الصبر، والصبر مفتاح الوصول " 

ا نحو   وفي هذا القول تتجلىّ الفلسفة الروحية للصيام بوصفه معبر 

 .مقام الرضا والطمأنينة

النصوص   في  رمضان  لخطاب  الأدبيّ  التحليل  إلى  انتقلنا  وإذا 

الإيقاع  عالية  لغة   يوظّف  الكريم  القرآن  أنّ  وجدنا  مشبعة     الدينية،   ،

 لقلوب قبل العقول. فقوله تعالى:  بالتصوير والإيحاء، تلامس شغاف ا

مِنَ  )    وَبيَنِّاَت   لِلنَّاسِ  هدُ ى  الْقرُْآنُ  فيِهِ  أنُزِلَ  الَّذِي  رَمَضَانَ  شَهْرُ 

 (،  185الْهُدىَ وَالْفُرْقاَنِ﴾ )البقرة:  

المقدسّ والكلام  المقدسّ  الزمان  بين  فيجعل من رمضان    يربط   ،

. فالزمن هنا ليس    ، ومن الصيام سياق ا لتلقيّ الهداية  فضاء  نزوليًّا للمعنى

، والإنسان مدعوّ إلى الارتقاء    ، بل كيان  مشحون  بالقداسة  وعاء  محايد ا

 .لمستواه الروحي

المعاصر  النفس  علم  زاوية  رمضان    ومن  إلى  النظر  يمكن   ،
الإيقاع   ينظّم  فالصيام  النفسيّ.  التوازن  لإعادة  سنويًّا  ا  برنامج  بوصفه 

للجسد المفرط  الحيوي  الاستهلاك  وطأة  من  ويخفّف  للعقل    ،  ويتُيح   ،

والتأمّل الاسترخاء  تخلق حالة     فرصة  العامّة  الروحية  الأجواء  أنّ  كما   .



 

47 
 

، وتعُزّز الإحساس   ، تقلّل من معدلّات التوتر والقلق من السكينة الجماعية

 .بالأمان والانتماء

اليوم   الإسلامية  المجتمعات  يواجه  الذي  الأكبر  التحديّ  أنّ  غير 
يتمثلّ في الحفاظ على روح رمضان في ظلّ تسارع الإيقاع المادي للحياة  

الممارسات  الحديثة من  كثير  على  الاستهلاكية  النزعة  طغت  حيث   ،    ،

إلى موسم  للإسراف الغذائي والسهر    –في بعض البيئات   –فتحوّل الشهر  

، بدل أن يكون فرصة  للتقشّف الواعي والانضباط الروحي. وهنا   العبثي

إعادة   في  والإعلامية  والثقافية  الدينية  للمؤسسات  التربوي  الدور  يبرز 

 .توجيه الوعي الجمعي نحو المقاصد الكبرى للصيام

بوصفه   نقرأه  أن  تقتضي  لرمضان  الفلسفي  البعد  استعادة  إنّ 

الإنسان بناء  لإعادة  يدرّبنا   مشروع ا  فالصيام  تعبدّي.  طقس   مجرّد  لا   ،
التخففّ فنّ  المادةّ  على  أثقال  من  يحرّرنا  والتخففّ  يتحرّر   ،  وحين   ،

 .   ، تتسّع آفاقه للمعرفة والحبّ والعطاء الإنسان

المعرّي   العلاء  أبو  الشاعر  عبّر  الفلسفية    –وقد    –على طريقته 

 :عن قيمة الزهد حين قال 

 أرضِ إلا من هذه الأجسادِ ـ    خفّفِ الوطءَ ما أظنُّ أديمَ ال

،    وكأنّ هذا البيت يذكّرنا بأنّ التعلقّ المفرط بالماديات يثقل الروح 

 .بينما التخفّف يفتح لها أبواب السماء

تقدمّ ما  منقطع ا    وفي ضوء  ليس زمن ا  إنّ رمضان  القول  يمكن   ،
، ومختبرها    ، ومحورها الأخلاقيّ   ، بل هو قلبها النابض  عن سياق الحياة

، حين يسمو على    التربويّ. فيه تتجلىّ إنسانية الإنسان في أسمى صورها

قسوته   أنانيته على  رحمته  ويغلب  فهو    ،  المنفعة.  على  المعنى  ويقدمّ   ،

 .، وللمجتمع تماسكه ، وللقلب نبضه  شهر يعيد للروح بوصلتها

العصور عبر  رمضان،  يظلّ  الدين    وهكذا،  قدرة  على  شاهد ا   ،

متوازنة إنسانية  إنتاج حضارة   والعمل   على  العبادة  بين  تجمع  وبين    ،   ،

الفرد والجماعة. وإذا أحسناّ استثماره  الروح والعقل ، تحوّل من    ، وبين 
، ومن    ، ومن شعيرة  مؤقتة إلى منهج حياة  موسم  عابر إلى مدرسة  دائمة 

 .طقس  تعبدّي إلى مشروع حضاري شامل 

في عالم  يضجّ بالصراعات والقلق    –وما أحوج الإنسان المعاصر 

، ليجد في رمضان ملاذ ا    إلى أن يستعيد هذا المعنى العميق  –والاغتراب 



 

48 
 

ا نحو السلام الداخلي  روحيًّا ، وبوابة  نحو إنسانية أرحب، تتسع   ، وجسر 

 .له ولغيره، وتفتح أمامه أفق الأمل في عالم  أكثر عدلا  ورحمة 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

49 
 

 

 الفصل الأول: المدفع… حين يعلن الزمن طاعته للروح 

 

 مدفع الإفطار: رمز الانضباط الجماعي 

المضيء رمضانَ  أفقِ  وتتماهى   في  الأزمنةُ  تتداخلُ  حيث   ،
القلوب  خفقان  مع  ينهض    الأصواتُ  الإفطار،  أقدم    مدفع  أحد  بوصفه 

الإسلامي  العالم  في  الرمضانية  ا   التقاليد  تاريخ  تختزل  سمعية   علامة    ،

التعبدّ من  الصبر    طويلا   مع  الإنسان  حكاية  القصير  دويّها  في  وتكثفّ   ،

إنّ صوت    والرجاء الروحي.  الامتلاء  إلى  سبيلا   بوصفه  الجوع  ومع   ،

، بل يتجاوز ذلك ليغدو    المدفع لا يقتصر على كونه إعلان ا لحظةَ الإفطار

الذاكرة يوقظ  جمعيًّا  الزمن  طقس ا  وحدة  ويجسّد  الإحساس    ،  ويعمّق   ،

الشعور  ذات  تتقاسم  جماعة   إلى  الرجاء  بالانتماء  وذات  وذات    ،   ،

 .الارتعاش المقدسّ عند مغيب الشمس

 البعد التاريخي والاجتماعي 

نشأ تقليد مدفع الإفطار في سياق الحاجة إلى وسيلة  دقيقة  لإعلام  

الحديثة ووسائل   الساعات  التي سبقت  الأزمنة  الغروب في  بموعد  الناس 

يعيده   من  فمنهم  له،  ظهور   أول  تحديد  في  المؤرخون  اختلف  وقد  البثّ. 

، حين أطُلق مدفع  مصادفة  عند الغروب   إلى العصر المملوكي في القاهرة

، فاستحسنوا الفكرة واستمرّت. ومنهم من    فظنّ الناس أنّه إعلان للإفطار

، حيث استخُدم المدفع أداة  لتنظيم الزمن العام    يرجعه إلى العهد العثماني 

   .في المدن الكبرى

الطقس   هذا  راكمه  ما  هو  التاريخية  التفاصيل  من  الأهمّ  أنّ  غير 

، بل تحوّل إلى    فالمدفع لم يعد مجرّد وسيلة إعلامية   .دلالات رمزيةمن  

الطفولة  منذ  الأفراد  تترسّخ في وجدان  ثقافية   بذكريات    علامة   ، وترتبط 

الدافئة  الرحمة   البيوت  وموائد  لحظة    ،  حول  المتحلّقة  الأهل  ووجوه   ،

الإفطار. وهنا تتجلىّ الوظيفة الاجتماعية للمدفع: إذ يؤكّد وحدة الزمن بين  

المجتمع اليوم  أفراد  من  نقطة  واحدة  يلتقون عند  لحظة     ، ويجعلهم  في   ،

 .مشحونة  بالمعنى

تعالى الأبَْيضَُ   :يقول الل  الخَيْطُ  لَكمُُ  يتَبَيََّنَ  حَتىّٰ  وَاشْرَبوُا  ﴿وَكُلوُا 

يَامَ إلَِى اللَّيلِْ﴾ وا الصِّ  (. 187البقرة: ) مِنَ الخَيْطِ الأسَْوَدِ مِنَ الفَجْرِ ثمَُّ أتَمُِّ



 

50 
 

،    ، بل لحظة تحوّل  وجوديّ   فالليل هنا ليس مجرّد توقيت  زمني 

، ومن انتظار     ، ومن شدةّ  إلى سعة  ينتقل فيها الإنسان من حال  إلى حال

إلى تحقق. وصوت المدفع هو الجسر السمعيّ الذي يعبر عليه الصائم من  

 .ضفّة الإمساك إلى ضفّة الإفطار

 من التوترّ إلى الطمأنينة  –البعد النفسي  

نفسيّ  منظور   عميق  من  انفراج   لحظة  المدفع  صوت  يمثلّ   ،    ،

والرضا.   الطمأنينة  إلى  المشحون  الترقبّ  حالة  من  النفس  فيها  تنتقل 

،    ، يكبح فيها رغباته  فالصائم طوال النهار يعيش حالة  من الضبط الذاتي

الأساسية حاجاته  إشباع  إيجابي ا  ويؤجّل  داخلي ا  ا  توترّ  يولدّ  ما  وهذا   ،   ،

 .سرعان ما يتحوّل عند سماع المدفع إلى شعور  بالراحة والانبساط

تشبه اللحظة  النفس  إنّ هذه  في علم  بـ  ،  يُعرف  ما  التحرّر  "     ، 
فجأة"  الانفعالي النفسية  القيود  تنفكّ  والروحَ مع ا    ، حيث  الجسدَ  فتغمر   ،

ا لهذه العبادة ،    موجة  من الهدوء العميق. وكأن الزمن نفسه ينحني احترام 

أنفاسه لبرهة  قصيرة ليتيح للإنسان أن يلتقط  ، وأن يعيد ترتيب    فيتوقّف 

 .علاقته بذاته وبخالقه 

 بقوله  المعنى هذا عن  صلى الله عليه وسلموقد عبّر النبي 

)   "  ، وفرحة عند لقاء ربه  : فرحة عند فطره للصائم فرحتان" 

 متفق عليه(. 

حسّية   نفسية  الأولى  الإفطار   فالفرحة  لحظة  في  تتجلىّ  أمّا    ،   ،

، في    ، تتجلىّ في أفق اللقاء الإلهي. والمدفع  الثانية فهي روحية أخروية

السياق الفرحة الأولى  هذا  ، ممهّد ا    ، ليس سوى مفتاح  سمعيّ يفتح باب 

 .للثانية

   فناء الجوع وبقاء المعنى –البعد الصوفي والفلسفي   

، لا يُقرأ مدفع الإفطار بوصفه إعلان ا لانتهاء   في الرؤية الصوفية

،    فناء الجوع في الشبع : ناقوس الفناء، بل يُفهم بوصفه    الجوع فحسب

الرضا  في  المشقةّ  الصائم  وفناء  إنّ  التسليم.  في  الأنانية  وفناء  حين    ،   ،

، بل يفرح بما حققّه من    ، لا يفرح فقط بزوال الألم  يسمع صوت المدفع

 .، وما اقترب به من مقام الرضا ، وما اكتسبه من صفاء مجاهدة

للصيام العميق  الفلسفي  البعد  يتجلىّ  نقيض    وهنا  ليس  فالجوع   :

،   ، بل شرطه. فالإنسان ، بل طريقه. والحرمان ليس ضدّ العطاء الامتلاء



 

51 
 

شهواتها من  ذاته  يفرغ  وكأنّ    حين  بالمعنى.  لامتلائها  المجال  يفسح   ،

، لا على    ، يعلن نهاية مرحلة وبداية أخرى  ، في دويّه الخاطف  المدفع

 .، بل على مستوى الوعي   مستوى الجسد فقط

 قال أحد العارفين:  

  . "  ، وبالشبع تغُلق أبواب الغفلة  بالجوع تفُتح أبواب السماء" 

   :وفي الشعر العربي نجد أصداء  لهذا المعنى، كما في قول الشاعر 

   رأيتُ الجوعَ باب ا للوصالِ        ، فلمّا لاحَ فجرُ رضاهُ  صَبرتُ 

ا  فالجوع هنا ليس عقوبة  ا بل وعد ا  ، بل جسر  ، وليس    ، وليس ألم 

 .حرمان ا بل اقتراب ا

 التحليل الأدبي لصورة المدفع 

ثريّة رمزية   صورة   الإفطار  مدفع  يمثلّ  الأدبية،  الناحية  ،    من 
،    ، في الأدب   تتداخل فيها عناصر الصوت والزمن والوجدان. فالصوت

، بما يحمله    ، بل حامل  للمعنى. ودويّ المدفع   ليس مجرّد ظاهرة فيزيائية

 .، يختزل لحظة التحوّل الكبرى في تجربة الصيام من قوة  وفجائية

الذي    "    النداء الكوني"    ، يشبه    إنّ المدفع، في المخيال الجمعي 

القلوب قداسة  يوقظ  للزمن  بأنّ  ويذكّرها  نهاية  ،  للانتظار  وأنّ  وأنّ    ،   ،

ا في السرديات الشعبية  ، وفي    لكلّ مشقةّ أمد ا. ولذلك نجد حضوره متكرّر 

، وفي النصوص الأدبية التي تناولت رمضان بوصفه    الذكريات الطفولية 

ا للصفاء والتآلف  .موسم 

المدفع   اعتبار  يمكن  البلاغي،  التحليل  الرحمة  وفي  عن  كنايةً 

الغروب  الإلهية  عند  تتنزّل  و   التي  الوجودي ،  للانفراج  بعد    استعارةً 

الأفق في  الصوت  ينفجر  فكما  في    الضيق.  الفرح  مشاعر  معه  تنفجر   ،

 .الصدور

 المدفع بين الأصالة والمعاصرة  

في زمن  تتسارع فيه التكنولوجيا، وتتعددّ فيه وسائل الإعلام، ظلّ  

الرمزية بمكانته  محتفظ ا  الإفطار  عبر    مدفع  يبُثّ  بات  الأذان  أنّ  رغم   ،
الإذاعات والقنوات الفضائية والتطبيقات الذكية. وهذا الثبات يشير إلى أنّ  

، بل بالمعاني المتراكمة حولها. فالمدفع   الإنسان لا يعيش بالوسائل وحدها

، بل   ، وليس عادة  ، بل طقس  ، وليس أداة  ، بل ذاكرة  ليس مجرّد صوت

 .هوية



 

52 
 

على   محافظة  جوهرها  في  هي  التقليد  هذا  على  المحافظة  إنّ 

الثقافية  الأجيال   الذاكرة  بين  الصلة  الأبناء عن    ، وعلى  يتوارث  ، حيث 

، والشعور المشترك بالفرح. وهنا   ، وترقّب اللحظة الآباء دهشة الإصغاء
، ليصنعوا مع ا فسيفساء    ، والتاريخي بالوجداني  يلتقي الاجتماعي بالنفسي 

 .رمضانية لا تكتمل دون دويّ المدفع

 المدفع في ضوء القرآن والسنة والشعر 

 إذا كان القرآن قد ربط الصيام بالتقوى

ياَمُ كَمَا كتُبَِ عَلىَ الَّذِينَ مِن   : ﴿يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كتُِبَ عَليَْكُمُ الصِّ

 (، 183البقرة:  )  قبَْلِكُمْ لعََلَّكمُْ تتََّقوُنَ﴾

، حيث يشعر    فإنّ مدفع الإفطار يمثلّ لحظة التتويج لهذا المقصد  

التقوى  اقترب خطوة  من  بأنّه  ا على    الصائم  ا صغير  انتصار  ، وأنّه حققّ 

 .ذاته

العبادة في  والدقةّ  التوقيت  قيمة  تتجلىّ  النبوية،  السنة  كما    وفي   ،

    :صلى الله عليه وسلم في قوله 

 "   لا يزال الناس بخير ما عجّلوا الفطر " 

زمني  . استعجال   مجرّد  ليس  هنا  واعية    فالتعجيل  استجابة   بل   ،

والمدفع الرحمة.  السياق  لنداء  هذا  في  هذه    ،  يوقظ  الذي  الصوت  هو   ،

 .الاستجابة

أما في الشعر العربي، فقد تغنىّ الشعراء بمعاني الصبر والجوع  

 :، وربطوا بينها وبين النقاء الروحي. يقول أبو العتاهية والانتظار

ع    قد ذاق مرَّ تجرُّ
 سيعلم أنّ الصبر أحلى من الشهدِ      وإنّ امرأ 

، ويغدو    وهكذا، يتحوّل الجوع الرمضاني إلى مدرسة  في الصبر

 .، وبداية الثمرة  المدفع جرس نهاية الدرس

 قراءة فلسفية ختامية  

، يمكن القول إنّ مدفع الإفطار يرمز إلى   من منظور  فلسفيّ شامل

والامتلاء الحرمان  الإنساني  جدلية  الوجود  تحكم  لا   التي  فالإنسان   .

، ولا يدرك معنى الشبع إلا إذا    يعرف قيمة النعمة إلا إذا ذاق طعم الفقد

الجوع القلق  خبر  إلا عبر دروب  الطمأنينة  إلى  . وفي هذه    ، ولا يصل 



 

53 
 

الوعي   الجدلية تدريب ا على  الصيام  المدفع علامة  على    ، يصبح  ، ويغدو 

 .اكتمال دورة  من المجاهدة 

، ليس سوى سؤال  وجوديّ يترددّ في    ، في عمقه  إنّ دويّ المدفع 
،    ، ولقمة  مباركة  الأفق: ماذا بعد الصبر؟ والجواب يأتي في صحن  دافئ

،    وهنا تتوحّد الفلسفة بالدين .اللهم تقبلّ :، ودعاء  صاعد   وابتسامة  عائلية

 .ويتعانق الجسد بالروح، ويتحوّل الزمن إلى معنى

الإفطار في سماء رمضان  مدفع  ا  ليس صوت ا عابر  بل    ، إذن،   ،

مفتوح هو   ثقافيّ  والنفس    نصّ  والاجتماع  التاريخ  طبقات  فيه  تقُرأ   ،

إلى   الإمساك  من  الإنسان  رحلة  تختصر  لحظة   إنّه  والفلسفة.  والتصوّف 

السعة   الانطلاق إلى  الضيق  ومن  كلّ    ،  وفي  الشكر.  إلى  الجوع  ومن   ،

، لا بدّ أن تمنحنا   ، مهما اشتدتّ  مرّة  يدوي فيها، يعيد تذكيرنا بأنّ الحياة

ا ، مهما طال  ، وأنّ الصبر لحظة إفطار  .، لا بدّ أن يثمر فرح 

يخفق  وهكذا قلب ا  للزمن  أنّ  على  شاهد ا  المدفع  يظلّ صوت   ،    ،

  ، وللإنسان قدرة  دائمة على أن يحوّل الألم إلى أمل   وللعبادة صوت ا يترددّ

   .، والصمت إلى نشيد  من الطمأنينة ، والجوع إلى وصال

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

54 
 

  

 الفصل الثاني: الحكواتي 

   الذاكرة الشفوية والوعي الجمعي  

 

 الحكواتي: الحكاية كفعل تربوي وروحي 

 الحكاية الرمضانية: 

   من مجالس السمر إلى فلسفة المعنى والوجود 

المبارك  العصور  ارتبط شهر رمضان  عبر  السمر    ،  بمجالس   ،

الروحي الناس   والأنس  كان  حيث  إفطارهم    ،  من  يفرغوا  أن  بعد   ،

دافئة  وصلاتهم حلقات  في  الحكواتي  حول  يلتفون  بالحياة    ،  تنبض   ،

، لتغدو وسيلة     ، ليستمعوا إلى قصص  تتجاوز كونها تسلية  عابرة  والخيال
التأثير عميقة  والأجيال.    تربوية   القيم  بين  يربط  إنساني ا  ا  وجسر   ،

، وصانع  ، بل كان مربيّ ا اجتماعي ا فالحكواتي لم يكن مجرّد راو  للحكايات

جمعيّ   من    وعي   قرون  عبر  تشكّل  وإنسانيّ   أخلاقيّ   لتراث   وناقلا    ،

 .التجربة والمعاناة والتأمل

السياق تمثلّ    في هذا  كانت  الرمضانية  الحكاية  إن  القول  يمكن   ،

أشكال   من  بالقصص"  شكلا   بالمعرفة"  التربية  المتعة  تمتزج  ،    ، حيث 

بالحكمة  فالقصة  والدهشة  بالواقع.  والخيال  أجواء    ،  في  ترُوى  حين   ،
الأخلاقي  روحانية الوعي  تشكيل  لإعادة  فعاّلة  أداة   تصبح  وتخفيف    ،   ،

، وبثّ الطمأنينة في القلوب. ومن هنا نفهم سرّ    وطأة الصيام على النفس

 :قوله في  كما ، والتوجيه التعليم في  القصص أسلوب  على صلى الله عليه وسلماعتماد النبي 

؛ إذ كان يبدأ حديثه بهذه  ..…    " كان فيمن كان قبلكم رجل  " 

السامعين انتباه  ليشدّ  العبرة  العبارة  ويهيّئ عقولهم لاستقبال  فيتحوّل    ،   ،

 .السرد إلى وسيلة  تربوية  تلامس القلوب قبل العقول

 البعد النفسي للحكاية في رمضان 

النفسي المنظور  الحكاية وظيفة علاجية عميقة  من  تؤدي  إذ    ،   ،

الانفعالية الشحنات  تفريغ  في  التوتر  تسهم  وتخفيف  التوازن    ،  وإعادة   ،

فالصيام الصائمة.  للنفس  السامية  الداخلي  الروحية  أبعاده  رغم  قد    ،   ،
النفسي والانقباض  الجسدي  الإرهاق  من  نوع ا  القصة    يحُدث  فتأتي   ،



 

55 
 

، يعيد للنفس حيويتها وانشراحها. وقد أشار    لتكون بمثابة متنفس  وجداني

بـ   يُعرف  ما  إلى  المعاصرون  النفس  بالقصص"    علماء   "   العلاج 

(Narrative Therapy)  الذي يعتمد على إعادة بناء التجارب الإنسانية ،
الثقافة الإسلامية   من خلال السرد ،    ، بصورة فطرية   ، وهو ما مارسته 

 .منذ قرون طويلة

 :، إذ يقول الل تعالى  ولعل في القرآن الكريم ما يؤكّد هذه الحقيقة

الْقرُْآنَ﴾   ذاَ  هَ  إلِيَْكَ  أوَْحَيْناَ  بِمَا  الْقصََصِ  أحَْسَنَ  عَليَْكَ  نَقصُُّ  ﴿نحَْنُ 

   .[ 3]يوسف: 

تاريخي ليس مجرد سرد  القرآني  نفسي    فالقصص  بناء  بل هو   ،

متكامل  الفؤاد  وتربوي  تثبيت  إلى  يهدف  الأمل  ،  وبعث  وتربية    ،   ،

   :الإرادة. وفي موضع آخر يقول سبحانه

]هود:   فؤَُادكََ﴾  بِهِ  نثُبَِّتُ  مَا  سُلِ  الرُّ أنَْباَءِ  مِنْ  عَليَْكَ  نَقصُُّ  ﴿وَكُلاًّ 

120 ].   

، تشير إلى دور الحكاية في    فالتثبيت هنا يحمل دلالة نفسية عميقة

 .، ومواجهة القلق والاضطراب تقوية العزيمة

 الحكاية بوصفها خطاباً اجتماعياً 

الاجتماعية  الناحية  من  في    أما  الحكاية  مجالس  كانت  فقد   ،

والفقير الغني  فيه  يلتقي  جامع ا  فضاء   والعامي  رمضان  والعالم  في    ،   ،

، ويتساوون أمام سحر    ، يتشاركون الضحك والعبرة   دائرة إنسانية واحدة
التماسك   تعزيز  في  القصة  وظيفة  تتجلىّ  وهنا  المعنى.  وجلال  الكلمة 

  ، والشجاعة  ، مثل الصدق  ، وترسيخ منظومة القيم المشتركة   الاجتماعي

 .، والصبر ، والإحسان ، والعدل 

والإنساني  الاجتماعي  البعد  هذا  عن  العربي  الشعر  عبّر  وقد 

 :للقصص والحكايات، كما قال أبو تمام

لِ       نَقِّل فؤُادكََ حَيثُ شِئتَ مِنَ الهَوى     ما الحُبُّ إلِّا لِلحَبيبِ الأوََّ

، تترك    ، التي غالب ا ما تكون عبر قصة أو حكاية  فالتجربة الأولى 
الوجدان  في  يُمحى  لا  ا  العاطفي    أثر  للوعي  الأولى  النواة  وتشكّل   ،

 .والأخلاقي

قضايا  بعيدة عن  الرمضانية  الحكايات  تكن  لم  الإطار،  هذا  وفي 

، في إطار     ، والخيانة  ، والوفاء  ، والظلم  ، بل كانت تعالج الفقر  المجتمع



 

56 
 

فجّ. وهنا  المتلقي يتأمل ذاته وواقعه دون مباشرة أو وعظ  رمزيّ  يجعل 

، حيث يتحوّل الخيال إلى مرآة تعكس الحقيقة بأبهى    تتجلىّ عبقرية السرد

 .صورها

 البعد الصوفي: من ظاهر القصة إلى باطن الحكمة 

الحكاية مرآة  للمعنى    ، فالظاهر قصة  ومن الزاوية الصوفية، تعُدّ 

الرؤية   هذه  عن  السكندري  الل  عطاء  ابن  عبّر  وقد  حكمة.  والباطن   ،

  :بقوله 

 ."   ، وإنما أناره ظهور الحق فيه  الكون كله ظلمة "

المتصوفة  فالحكاية نظر  في  يخُفي    ،  رقيق ا  حجاب ا  إلا  ليست   ،

الإلهي المعنى  أنوار  في    وراءه  الغوص  دون  ظاهرها  يتأمل  ومن   ،

 .باطنها، يفوته سرّها الأعظم 

ا من القصص الصوفية تعتمد الرمز والإيحاء ،   ولهذا نجد أن كثير 

في العطار  الدين  فريد  حكايات  في  الطير"  كما  تتحوّل  "  منطق  حيث   ،

فالهدهد   المطلقة.  الحقيقة  عن  بحثه  في  الإنسان  رحلة  إلى  الطيور  رحلة 

الروحي للمرشد  للمجاهدة   رمز  رمز  بالمخاطر  المليء  والطريق   ،    ،

المحبوب في  للفناء  رمز  السيمرغ  إلى  السياق   والوصول  هذا  وفي   .    ،

، التي تعبّر عن أعمق   تصبح الحكاية ضرب ا من ضروب الفلسفة الروحية

 .أسئلة الوجود بلغة بسيطة قريبة من القلب 

 الحكاية والفلسفة: سؤال المعنى والوجود 

، يمكن النظر إلى الحكاية بوصفها أداة الإنسان  من منظور فلسفي

فالإنسان حوله.  من  والعالم  ذاته  بطبيعته  لفهم  قصصي  ،  كائن  لا    ،   ،

هنا ومن  السرد.  خلال  من  إلا  حياته  يفهم  أن  الحكاية   يستطيع  فإن   ،

، بل هي ممارسة وجودية تعيد طرح    الرمضانية ليست مجرد ترف ثقافي

 ؟  ؟ وما غاية وجودنا ؟ ولماذا نصوم الأسئلة الكبرى: من نحن 

أن   إلى  ريكور  بول  الألماني  الفيلسوف  أشار  الهوية  "    وقد 

، بمعنى أن الإنسان يبني صورته عن ذاته  "    الإنسانية تتشكّل عبر السرد
،    من خلال القصص التي يرويها عن نفسه وعن الآخرين. وفي رمضان

، تصبح الحكاية وسيلة لإعادة بناء هذه الهوية    حيث يشتد حضور المعنى

 .على أسس روحية وأخلاقية



 

57 
 

الكريم القرآن  في قصص    وفي  ا  الفلسفي واضح  البعد  نجد هذا   ،

لذاته  الأنبياء الحدث  يُقدَّم  لا  حيث  في   ،  الل  لسنُن  تجلي ا  باعتباره  بل   ،

، ليست مجرد   . فقصة يوسف عليه السلام  ، وقوانين الوجود  الكون ، مثلا 
الغدر والصبر والتمكين فلسفة الابتلاء  حكاية عن  ،    ، بل هي درس  في 

 .، والضيق إلى فرج  وكيف يتحوّل الألم إلى أمل 

 للحكاية الرمضانية  التحليل الأدبي 

  ، تقوم الحكاية الرمضانية على عناصر أساسية من الناحية الأدبية

المشوّق السرد  ، والمكان    ، والزمان الروحي  ، والشخصيات الرمزية  : 

، مع توظيف الصور    الحميمي. فالسرد غالب ا ما يتسّم بالبساطة والوضوح 

الشخصيات أما  الخيال.  وتثير  الانتباه  تشدّ  التي  نماذج    البلاغية  فهي   ،

 .، الصبر والجزع  إنسانية عامة، تمثلّ الخير والشر، القوة والضعف

خاص بطابع  الرمضاني  الزمان  الزمن    ويتميّز  فيه  يمتزج  إذ   ،

للتأمل  الدنيوي بالزمن الروحي إلى فسحة  الليل  فيتحوّل  ، والنهار إلى    ، 

  ، أو الساحة الشعبية  ، فهو غالب ا مجلس السمر   مدرسة للصبر. أما المكان 

 .، وكلها فضاءات حميمة تعزّز الألفة والتواصل  ، أو البيت العائلي

وقد عبّر الشعر العربي عن هذا الجو الروحي والاجتماعي، كما  

 :قال أحمد شوقي

 مُشتاقُ تسَعى لِمُشتاقِ       رَمَضانُ وَلىّ هاتِها يا ساقي

وجداني   طابع  من  البيت  في  ما  شوق    فرغم  يعكس  أنه  إلا   ،

 .الإنسان إلى لحظات الصفاء والأنس التي يحملها هذا الشهر

 الحكاية بين التراث والواقع المعاصر

الراهن عصرنا  الرقمية   في  الوسائط  هيمنة  ومع  تراجعت    ،   ،

التقليدية الحكواتي  تتراجع  مجالس  لم  الحكاية  إلى  الحاجة  لكن  بل   ،   ،

المسلسلات الرمضانية  اتخذت أشكالا  جديدة ،    ، والبرامج الدينية  ، عبر 

والمنصات الرقمية. غير أن التحدي الأكبر يتمثلّ في الحفاظ على العمق  

 .، وعدم اختزالها في مجرد ترفيه سطحي القيمي والروحي للحكاية

الحكاية روح  إحياء  هو  اليوم  فقط  فالمطلوب  شكلها  لا  أي    ،   ،

والفلسفية  والنفسية  التربوية  لوظيفتها  الاعتبار  أداة    إعادة  تظل  بحيث   ،

الإنسان مسؤولية    لبناء  تتجلىّ  وهنا  الوقت.  لتمضية  وسيلة  مجرد  لا   ،



 

58 
 

الجمال   بين  يجمع  قصصي  خطاب  تقديم  في  والمربين  والدعاة  المثقفين 

 .الفني والعمق المعنوي

مجرد   ليست  الرمضانية  الحكاية  إن  القول  يمكن  المحصلة،  في 
مركّبة ثقافية  ظاهرة  هي  بل  عابر،  شعبي  الأبعاد    تراث  فيها  تتداخل   ،

للوجدان تربية   فهي  والفلسفية.  والنفسية  والاجتماعية  وشفاء     الدينية   ،

للهوية  للنفس وبناء   والحاضر  ،  الماضي  بين  وجسر   خلال    ،  ومن   .

الكريم القرآن  النبوية   استلهام  والسنة  العربي   ،  والشعر  والتراث    ،   ،

كونية   الصوفي لغة   بوصفها  الحكاية  تتجلىّ  في    ،  ما  أعمق  عن  تعبرّ   ،

 .، وتوق  إلى الحقيقة الإنسان من شوق  إلى المعنى 

إنساني ودفء  روحانية  من  يحمله  بما  رمضان،  يظل  ،    وهكذا 

الكبرى  للحكاية  ا  النور   موسم  نحو  رحلته  في  الإنسان  حكاية  حيث    :   ،
، والمعنى سبيلا  إلى    ، والكلمة صدقة  جارية  يصبح السرد صلاة  أخرى

 .الل

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

59 
 

 

   الفصل الثالث: فوازير رمضان

 

 الفوازير: ذكاء مرح ومعرفة مغلّفة بالبهجة 

 فوازير رمضان بين الترفيه والتربية: 

 قراءة دينية اجتماعية نفسية فلسفية  

الروحي للارتقاء  مواسم  الأزمنة  من  جعل  الذي  لله  ،    الحمد 

والوعي النفس  ترتيب  لإعادة  سيدنا   ومحطات   على  والسلام  والصلاة   ،

  جدّ   بين  وتوازن  ،  الفطرة  لنداء  تصغي  كيف  الإنسانية  علمّ  الذي  صلى الله عليه وسلممحمد  
  :فقال  ،  النفس ومتطلبات  العبادة  وبين ، ولهوها الحياة

 ."  روّحوا القلوب ساعة بعد ساعة، فإن القلوب إذا كلتّ عميت " 

الصفاء  الجمعي بوصفه زمن  الوجدان  في  ،    يأتي شهر رمضان 

التهذيب المجاهدة  وموسم  وميدان  للفرح    ،  فسحة  ذاته  الوقت  في  لكنه   ،

 نسان لطاقاته الروحية والعقلية. ، وساحة لإعادة اكتشاف الإ المشروع

الإطار هذا  برزت    وفي  رمضان،  مظاهر    فوازير  أبرز  كأحد 

، بل يتجاوز    ، الذي لا يكتفي بإدخال السرور على القلوب   الترفيه الثقافي 

، يعيد الاعتبار للفرح بوصفه قيمة إنسانية   ذلك ليغدو تدريب ا ذهني ا جماعي ا

للجد  عميقة  ا  نقيض  لا  النفسي    ،  التوازن  صناعة  في  له  شريك ا  بل   ،

 .والاجتماعي

 الفوازير بين اللهو المباح والترويح التربوي 

ا    ، ليست مجرد تسلية عابرة  ، في جوهرها  إن الفوازير  ، ولا لهو 

،    ، الذي يحرّك العقل  اللعب المعرفي ، وإنما هي شكل من أشكال    فارغ ا
الدهشة الحاجة    ويوقظ  هذه  الإسلام  أدرك  وقد  السؤال.  ملكة  ويستثير   ،

، وأكد على أهمية التوازن    ، فشرّع الترويح بضوابطه الأخلاقية   الإنسانية

 .بين العبادة ومتطلبات النفس

   :قال تعالى

وَالطَّيبِّاَتِ   لِعِباَدِهِ  أخَْرَجَ  الَّتيِ   ِ اللَّّ زِينَةَ  مَ  حَرَّ مَنْ  زْقِ﴾ ﴿قُلْ  الرِّ   مِنَ 

 .32الأعراف:  



 

60 
 

ا مذموم  ترف ا  ليس  الإسلام  في  نفسية،    فالفرح  هو ضرورة  بل   ،

، يمكن    ، ما دام منضبط ا بقيم الخير والفضيلة. ومن هنا  ومطلب فطري 

، وبين  يربط بين الجدّ والمرح  جسرًا تربويًابوصفها  النظر إلى الفوازير 

 .، وبين السؤال والدهشة العقل واللعب

 البعد النفسي للفوازير وأثرها في التوازن الانفعالي 

النفس  علم  منظور  تفريغ    من  في  ا  مهم  ا  دور  الفوازير  تؤدي   ،

النفسية اليومية  الضغوط  الحياة  إيقاع  عن  الناتج  التوتر  وتخفيف   ،    ،

الحيوية للإنسان  خاصة في شهر الصيام ، وتتبدل    ، حيث تتغير الأنماط 

 .عاداته الغذائية والنومية

  إن المشاركة في حل الألغاز تنشّط مناطق التفكير العليا في الدماغ

مثل   السعادة  هرمونات  إفراز  وتحُفّز  الشعور    الدوبامين،  يعزز  مما   ،
، ويقوّي الدافعية الإيجابية. كما أن هذا التفاعل الجماعي    بالرضا النفسي 

أفراد الأسرة أو المجتمع    الانسجام الاجتماعييولدّ حالة من   إذ يجتمع   ،

،    ، تتلاقح فيه العقول   ، فيتحول التفكير إلى نشاط جماعي   حول لغز واحد

 .وتتشابك فيه المشاعر

  :قال  حين المعنى هذا إلى  صلى الله عليه وسلم وقد أشار النبي 

وإن لنفسك عليك    ،  ، وإن لعينك عليك حقًّا  إن لبدنك عليك حقًّا "

 " .   حقًّا

المنطلق   فالفوازير  هذا  من  زائد ا  ،  ترف ا  ليست  بل ضرورة    ،   ،

، وتمنح الصائم طاقة ذهنية تعينه   ، تسُهم في إعادة التوازن الداخلي نفسية

 .على مواصلة رحلة التهذيب الروحي 

 الفزورة بوصفها سؤالًا فلسفيًا عن الوجود  

بوصفها   الفزورة  إلى  النظر  يمكن  وجوديًافلسفي ا،  على    تمرينًا 

المعرفة مفتاح  هو  في جوهره  فالسؤال  السؤال.  الحكمة.    طرح  وبداية   ،

الفزورة الوصول إلى الجواب بقدر ما هو   السير في  وليس الغرض من 

 .، واختبار حدود العقل  ، واستكشاف الممكن طريق البحث

الكبير  الوجودي  السؤال  مع  الفزورة  تتقاطع  نحن : وهنا  ؟    من 

   ؟ ؟ وإلى أين نمضي ولماذا نحن هنا



 

61 
 

  ، وهو يطرح الأسئلة بحث ا عن المعنى  فالإنسان منذ فجر التاريخ

الملكة ليوقظ هذه  الكريم  القرآن  ، ويحث    ، وعن غاية الوجود. وقد جاء 

 :الإنسان على التأمل والتفكر

 .﴿أفَلََا يتَدَبََّرُونَ الْقرُْآنَ﴾ ،  ﴿أفََلَا يَعْقِلوُنَ﴾،   ﴿أفََلَا يتَفَكََّرُونَ﴾ 

السؤال   عن  مصغرّة  الفزورة صورة  في  السؤال  يصبح  وهكذا، 

   :الفلسفي الأكبر 

الجواب  المهم  إليه   ليس  الطريق  بل  بما يحمله من تجربة  ،   ،    ،

 .، ولذة اكتشاف ومعاناة فكرية

 الفوازير في التراث العربي بين الحكمة والدهشة 

الحديث  العصر  وليدة  الفوازير  تكن  ا    لم  قديم  العرب  بل عرفها   ،

أشكال متعددة من   الشعرية والنثرية في  في    الألغاز  تطُرح  كانت  التي   ،

ا للذكاء المجالس الأدبية والعلمية  .، وتنشيط ا للعقل  ، اختبار 

 :ومن أشهر ذلك قول أحدهم

      ما هو الشيء الذي يمشي بلا قدم  

 ويبكي بلا عين  ويسُمع بلا أذنِ؟                            

الفن    وقد برع الشعراء في صياغة الألغاز  ا من  ، فجعلوها مزيج 

 :، ومن الحكمة والطرافة. يقول أبو العلاء المعري والذكاء

 لآت  بما لم تستطعه الأوائلُ      وإني وإن كنت الأخير زمانُه 

العقلي  التحدي  روح  إلى  إشارة  البيت  هذا  في    وفي  والرغبة   ،

 .، وهي ذات الروح التي تحرّك الفزورة  تجاوز المألوف

 البعد الاجتماعي للفوازير في رمضان 

الروابط الأسرية   ا في تعزيز  ا اجتماعي ا بارز  الفوازير دور  تلعب 

رمضان ليالي  ففي  الإفطار  والمجتمعية.  بعد  الأسرة  تجتمع  حيث   ،    ،

إلى   الفزورة  للحوار والتفاعل تتحول  العمرية   وسيلة  الفوارق  تذيب   ،    ،

 .وتخلق مساحة مشتركة بين الصغير والكبير

، الذي يشترك    المجتمع المتآلفإن هذا التفاعل يعيد إحياء مفهوم  
أفراده في الفرح والتفكير، في السؤال والبحث، بعيد ا عن العزلة الرقمية  

 .التي فرضتها الشاشات الحديثة



 

62 
 

   :وفي هذا السياق، يتجلى قول الل تعالى

   ﴿وَتعَاَوَنوُا عَلىَ الْبِرِّ وَالتَّقْوَى﴾، 

حيث يتحول التعاون في حل الفوازير إلى صورة رمزية للتعاون  

 .في شؤون الحياة كافة 

 الفوازير كمدخل للتربية القيمية  

فعاّلة تربوية  أداة  الفوازير بوصفها  القيم    يمكن توظيف  لغرس   ،

سطحية أسئلة  تكون  أن  فبدل  والإنسانية.  والأخلاقية  أن    الدينية  يمكن   ،

الصدق معاني  طياتها  في  والأمانة  تحمل  والتواضع  ،  والصبر  ،   ،    ،

 .والتفكر 

   :مثال ذلك فزورة تقول 

 .الحفرة :والجواب    ما هو الشيء الذي كلما أخذتَ منه كبر؟

: فكلما أخذ الإنسان   وهنا يمكن إسقاط المعنى على القيم الأخلاقية

، واتسعت حفرة روحه. وهذا    ، ازداد فراغه الداخلي  من الدنيا بلا حساب

   :المعنى يتناغم مع قول الل تعالى 

 .﴿وَمَا الْحَياَةُ الدُّنْياَ إلِاَّ مَتاَعُ الْغرُُورِ﴾ 

 التحليل الأدبي للفزورة 

الأدبية الناحية  على    من  الفزورة  تعتمد  والتكثيف  الإيحاء ،   ،    ،

، تفتح أمام القارئ أو المستمع    فهي تقُدمّ صورة لغوية مختزلة  .والمفارقة

، بل إنها في كثير   فضاء  من الاحتمالات. وهذا ما يجعلها قريبة من الشعر

 .من الأحيان تتخذ شكلا  شعري ا موزون ا

بين   الجمع  على  قدرتها  في  الفزورة  جمالية  الغموض  وتكمن 

التفكير والوضوح لإثارة  يكفي  بما  غامضة  فهي  يكفي    ؛  بما  وواضحة   ،

 .لإمكانية الوصول إلى الحل. وهذه الثنائية هي سرّ سحرها الفني

 الفوازير والبعد الروحي في رمضان 

رمضان شهر  ا  في  خاص  روحي ا  بعد ا  الفوازير  تكتسب  إذ   ،   ،

فالصائم مع ا.  والقلب  العقل  إلى وسيلة لإيقاظ  يعيش حالة    تتحول  ، وهو 
، وأكثر قابلية    ، يكون أكثر استعداد ا للتأمل والتفكر   من الصفاء الروحي

 .لاكتشاف المعاني العميقة خلف الأسئلة البسيطة 

  :قال  حين صلى الله عليه وسلموهنا تتجلى حكمة النبي 



 

63 
 

 . " للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه "

في صناعة   تسهم  الفطرفالفوازير  بهجة    فرحة  من  تحمله  بما   ،

 .، تمهّد لفرحة اللقاء الأكبر  عقلية وروحية 

، بل    إن فوازير رمضان ليست مجرد لحظات عابرة من التسلية

فلسفية نفسية  تربوية  ثقافية  ظاهرة  عمق    هي  بساطتها  في  تختزل   ،

السؤال على  تدريب  فهي  المعنى.  عن  البحث  في  الإنسانية  ،    التجربة 

التفكير على  والقلب  وتمرين  العقل  بين  يصل  وجسر  الفرد    ،  وبين   ،

 .، وبين الأرض والسماء والمجتمع

  ، وتضيق فيه مساحات التأمل  وفي زمن تتسارع فيه وتيرة الحياة 

بأن   لتذكّرنا  الفوازير  تأتي  الحكمة،  أصل  بداية    الدهشة  السؤال  وأن   ،

، ما    ، وأن الفرح قيمة إنسانية لا تقل قداسة عن العبادة  الطريق إلى النور

 .، وصناعة الإنسان المتوازن  دام يقود إلى معرفة الل، وإعمار النفس

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 : الإفطار الجماعي… مائدة الرحمة والإنسان الرابع الفصل  



 

64 
 

 

 الإفطار الجماعي: حين تتساوى الأيدي والقلوب 

رمضان   شهر  في  الجماعي  عادة    الإفطار  مجرّد  ليس  المبارك 

، تتداخل فيه الأبعاد الدينية    ، بل هو طقس إنساني مركّب   اجتماعية عابرة 

والصوفية والفلسفية  والنفسية  حضارية    والاجتماعية  لوحة  ليشكّل   ،

ناصعة تعبّر عن روح الإسلام في أبهى تجليّاتها. ففي هذه اللحظة اليومية  

واحدة مائدة  حول  الناس  فيها  يلتقي  الطبقية   التي  الحواجز  تتلاشى   ،    ،

،   ، والقوي والضعيف ، ويجلس الغني والفقير وتذوب الفروق الاجتماعية 
العميقة والإنسانية  الوجدانية  المساواة  من  مشهد  في  والأمّي،  ،    والعالم 

، ويتراجع    ، فتتقدمّ الرحمة   وكأنّ الزمان والمكان يعيدان ترتيب سلمّ القيم 

   .، ويعلو صوت الأخوّة التفاخر

، حين جعل إطعام    لقد أرسى الإسلام هذا المبدأ منذ فجر الدعوة

 :، وربطه بالإيمان الصادق، فقال تعالى  الطعام من أعظم القربات

ا   وَأسَِير  ا  وَيتَيِم  مِسْكِين ا  حُبِّهِ  عَلىَ   الطَّعاَمَ  إنَِّمَا    ۝﴿وَيُطْعِمُونَ 

ا﴾ الإنسان:  ِ لَا نُرِيدُ مِنكمُْ جَزَاء  وَلَا شُكوُر   .9–8نُطْعِمُكمُْ لِوَجْهِ اللَّّ

أنقى صورها في  العطاء  فلسفة  ترسم  الآية  يتحرّر    فهذه  ، حيث 

،    ، ويتحوّل إلى عبادة خالصة   الفعل من أي دافع نفعي أو مصلحة ذاتية 

  .، وتطهير القلب من شوائب الأنانية ووسيلة لتزكية النفس

الشريفة  النبوية  السنةّ  تفطير    وفي  على  الصريح  الحثّ  جاء   ،

 :  صلى الله عليه وسلم ، فقال النبي  ، لما فيه من أجر عظيم ومعنى إنساني جليل الصائمين

ا  فطّر  مَن"     أجر   من  ينقص  لا  أنّه  غير  أجره  مثل  له  كان  صائم 

 شيء«.   الصائم

، بل يرفعه    هذا الحديث لا يختزل الفعل في مجرد إشباع جسدي 

،    ، حيث يصبح المُفطِر شريك ا في الثواب  إلى مرتبة المشاركة الروحية 

 .وكأنّ الأجر يتكاثر بتكاثر القلوب التي تتعاون على البرّ والتقوى 

الاجتماعية  الناحية  في    من  فعاّلة  أداة  الجماعي  الإفطار  يمثلّ   ،

  تعزيز روح التضامن والتكافل. فهو يعيد بناء الجسور بين أفراد المجتمع 

، ويزرع في النفوس معنى المسؤولية    ، ويقوّي شبكة العلاقات الإنسانية

، لا يسألون عن الأنساب   المشتركة. حين يجلس الناس على مائدة واحدة

البنكية  الأرصدة  الدعاء والابتسامة  ولا عن  يتبادلون  بل  ويتقاسمون    ،   ،



 

65 
 

اللحظة  تلك  في  الماء.  وكوب  والتمر  لغة    الخبز  إلى  الطعام  يتحوّل   ،

 .، وتعبّر عن وحدة المصير الإنساني ، تنطق بالمحبّة عالمية

 ويحضر هنا قول الل تعالى:  

 [،  10﴿إنَِّمَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَة ﴾ ]الحجرات:  

ا نظري ا أنّ الأخوّة ليست شعار  ، بل ممارسة يومية تتجسّد    ليؤكّد 

، وإشعار    ، ومواساة المحتاج   ، أبرزها مشاركة الطعام  في أفعال ملموسة

لما   عملي ا  ا  نموذج  يقدمّ  الجماعي  فالإفطار  الإنسانية.  بكرامته  الضعيف 

   .يمكن أن تكون عليه المجتمعات حين تسودها قيم الرحمة والعدل

النفسية الزاوية  من  حاجة   أما  يلبّي  الرمضاني  التقليد  هذا  فإن   ،

، يتألّم   إنسانية عميقة إلى الانتماء والأمان. فالإنسان بطبعه كائن اجتماعي

، يشعر الفرد أنّه جزء من   ، ويأنس بالجماعة. وفي لحظة الإفطار بالعزلة
أكبر تكن فردية معزولة  كيان  لم  الصيام  في  معاناته  وأنّ  بل تجربة    ،   ،

،    مشتركة تفيض بالمعنى. هذا الإحساس بالانتماء يعزّز التوازن النفسي

القلق قدرة    ويخفّف من وطأة  أكثر  إيجابية تجعله  الإنسان طاقة  ، ويمنح 

 .على مواجهة تحديّات الحياة

وقد أثبتت دراسات علم النفس الاجتماعي أنّ المشاركة الجماعية  

السعادة  هرمونات  إفراز  من  تزيد  الدينية  الطقوس  مثل   في   ،   "  

، يتجلىّ    ، الذي يرتبط بمشاعر الثقة والتعاطف. وهكذا  "    الأوكسيتوسين

الجماعي  للإفطار  العلاجي  للصحة    البعد  رافد ا  الديّن  يصبح  حيث   ،

 .، لا مجرّد منظومة شعائرية جامدة النفسية

، يرتقي الإفطار الجماعي إلى مقام الفناء في    وفي الأفق الصوفي

، وتتحرّر الذات  "    نحن"    ، حيث يذوب الأنا الفردي في بحر ال ـ  الجماعة

الضيقة مركزيتها  إخوانه    من  يشارك  حين  فالصوفي  للآخرين.  لتتسّع   ،

  ، بل تدريب ا روحي ا على التواضع   ، لا يرى في ذلك إشباع ا للجوع  الطعام

ا لغرور النفس ا للقلب من حبّ التملّك. وقد عبّر جلال    ، وكسر  ، وتطهير 

 :الدين الرومي عن هذا المعنى بقوله 

تقُسّم   "  كيف  تتعلمّ  واحدة،  مائدة  على  الآخرين  مع  تجلس  حين 

 ." قلبك قبل أن تقسّم خبزك 

، يمكن النظر إلى الإفطار الجماعي بوصفه    ومن منظور فلسفي

ففي   المعاصر.  عالمنا  تسود  التي  المفرطة  الفردانية  لثقافة  ا  مقاوم  فعلا  

يمنح  بما  لا  يملك  بما  الإنسان  قيمة  فيه  تقُاس  الطقس    زمن  هذا  يأتي   ،



 

66 
 

إنّ   المشاركة.  فضاء  في  إلا  يكتمل  لا  الإنساني  الوجود  بأنّ  ليذكّرنا 

، وتأكيد    الجلوس إلى مائدة مشتركة هو إعلان رمزي عن رفض العزلة

   .على أنّ المعنى الحقيقي للحياة ينبع من التواصل والتراحم

حين   المعنى  هذا  من  يقترب  ليفيناس  إيمانويل  الفيلسوف  ولعلّ 

مركز الأخلاق، ويرى أنّ مسؤوليتنا تجاهه سابقة على   "   الآخر"  يجعل 

 أي اعتبار آخر.  

الجائع الآخر  أمام  لوجه  وجه ا  يضعنا  الجماعي  ،   فالإفطار 

، بل باعتباره استجابة    ، لا بوصفه تفضّلا    ويستنهض فينا واجب العطاء

 .أخلاقية لنداء إنساني أصيل

  أما الأدب العربي، فقد زخَر بصور الكرم والجود وإطعام الطعام

 :، بوصفها علامات على سموّ النفس ونبل الأخلاق. يقول حاتم الطائي

 وأطعمُ ضيفي قبلَ نفسي وإنني  

ا للكرامِ شنيعاَ                                أرى الجوعَ عار 

   :ويقول الشاعر 

 إذا لم يكن في العيشِ وصل  ورحمة   

   فكلُّ صيام  دونَ حبّ  جوعُ                            

، حيث لا قيمة    فالبيت الأخير يلخّص فلسفة الصيام في جوهرها

المحبة نحو  إلى جسر   يتحوّل  لم  إن  لم    للجوع  إن  للحرمان  معنى  ولا   ،

 .يثمر تعاطف ا ورحمة

مبسّط أدبي  تحليل  الصيام    وفي  بين  يربط  الشاعر  أنّ  نلاحظ   ،

، رابط ا جدلي ا يجعل من المحبة شرط ا لتمام العبادة. فالصيام بلا   والحبّ 

شكلية  ممارسة  مجرّد  إلى    رحمة  يتحوّل  بالحبّ  المقرون  الصيام  بينما   ،

   .، تعُيد تشكيل الإنسان من الداخل تجربة روحية عميقة 

كان   ما  الجماعي  التاريخية على الإفطار  الأمثلة  أجمل  من  ولعلّ 

  بعضهم  ويواسون  ،  القليل   يقتسمون  كانوا  حيث  وصحابته،  صلى الله عليه وسلميفعله النبي  
  في  السلوك  هذا  القرآن  مدح   وقد.  أنفسهم  على  غيرهم  ويقدمّون   ،   البعض

 : الأنصار  وصف

 [.  9خَصَاصَة ﴾ ]الحشر:  سِهِمْ وَلوَْ كَانَ بِهِمْ أنَفُ  عَلىَ   ﴿وَيؤُْثِرُونَ  



 

67 
 

حاجته   بعض  عن  الإنسان  يتخلىّ  حين  ذروته،  يبلغ  هنا  الإيثار 

   .، فيسمو بذلك إلى أعلى درجات الإنسانية ليشبع غيره

، تتجلىّ صور الإفطار الجماعي في موائد    وفي واقعنا المعاصر
،    ، حيث تمتد الأيدي بالعطاء  الرحمن المنتشرة في الشوارع والساحات

الفقر آنية لمشكلة  الموائد ليست فقط حلولا   القلوب بالمحبّة. هذه  ،    وتفُتح 

،   بل رسائل رمزية قوية تؤكّد أنّ المجتمع ما زال يحتفظ بنبضه الأخلاقي

 .رغم تحديّات العولمة والاستهلاك 

، بل    غير أنّ القيمة الحقيقية لهذه الموائد لا تكمن في كثرة الطعام

، واحترام كرامة الإنسان. فالعطاء الذي    ، ونقاء المقصد  في صدق النيّة

جوهره  يفقد  باستعلاء  ألفة     يُقدَّم  يثمر  بالتواضع  المقرون  العطاء  بينما   ،

 .ومحبة  صادقة 

هنا متكاملة   ومن  تربوية  مدرسة  الجماعي  الإفطار  يصبح   ،    ،

المشاركة معنى  الطفل  فيها  العطاء   يتعلمّ  فضيلة  الشابّ  ويكتسب   ،    ،

ويستعيد فيها الكبير دفء الانتماء. إنها لحظة تتربّى فيها النفوس على قيم  

، وتصُاغ فيها شخصية الإنسان المسلم في أبهى    الصبر والشكر والرحمة 

 .صورها

رمضان   في  الجماعي  الإفطار  إن  القول  يمكن  الخلاصة،  وفي 

اجتماعية  عادة  مجرّد  شاملة   ليس  ممارسة حضارية  هو  بل  تختزل    ،   ،

إنه فعل ديني ،    ، وتجربة نفسية  رؤية الإسلام للإنسان والكون والحياة. 
اجتماعية فلسفي  ورسالة  ورمز  تتكاثر    ،  وفي زمن  وإشراقة صوفية.   ،

،    ، يبقى هذا الطقس المبارك شاهد ا على إمكانية اللقاء  فيه أسباب الفرقة

 .ودليلا  على أنّ موائد المحبة أوسع من كل موائد الطعام

رمضان يظلّ  جماعي  وهكذا،  إفطار  من  يحمله  بما  ا    ،  موسم   ،

الرحمة الكبرى:  القيم  مع  العهد  لتجديد  والعدل  سنوي ا  والإيثار  ،   ،    ،

 والتواضع.

تقُتسم  لقمة  كل  يُرفع   وفي  دعاء  وكل  تهُدى   ،  ابتسامة  وكل   ،    ،
، ويُكتب فصل جديد من فصول النور في   يتجلىّ المعنى الأسمى للإنسانية

 .كتاب الحياة



 

68 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

69 
 

 : فوانيس رمضان… النور كرمز وجوديالخامسالفصل  

 

 الفانوس: الضوء في عتمة النفس 

 الفانوس الرمضاني: رمزُ النور بين الفطرة والروح والهوية

لعبة  طفوليّة  تضُيء دروب اللهو   ليس الفانوس الرمضانيُّ مجرّدَ 

الكريم الشهر  ليالي  عميق  في  رمز  حضاري   هو  بل  يتجاوز سطح    ،   ،

المعنى  جوهر  إلى  الروح   المظهر  آفاق  إلى  الزينة  حدود  ويتخطّى   ،    ،

 حيث يتجلىّ النور بوصفه حقيقة  كونية  وروحية  ونفسية  واجتماعية. 

التقاء بين    الجمعيّة الإسلامية يمثلّ نقطة  الذاكرة  الفانوس في  إنّ 

، وبين الجمال الظاهري والنور   ، وبين الفطرة والإيمان الطفولة والقداسة

 .، في تماه  دقيق يعبرّ عن فلسفة الإنسان في سعيه نحو الهداية الباطني

فحسب ماديّ ا  ا  عنصر  ليس  الصوفية  الثقافة  في  هو    الضوء  بل   ،

 :تجلّ  إلهي  يرمز إلى الهداية والكشف واليقين. يقول الل تعالى 

ُ نوُرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ﴾ )النور:    ، )35﴿اللَّّ

جامعة آية   والخلق    وهي  والنور  الوجود  معاني  فيها  تحتشد   ،
ا. فالنور    والهداية  ، حتى عدهّا العلماء من أعمق آيات القرآن دلالة  ورمز 

وحده بالبصر  يرُى  ا  ليس ضوء  بالبصيرة   الإلهي  يدُرك  إشراق ا  بل   ،    ،

ا يتجلىّ في القلب قبل أن يسطع في العين   .وسرًّ

المنطلق للنور الإلهي في    من هذا  امتداد ا رمزي ا  الفانوس  ، يغدو 

الإنسانية والبراءة  التجربة  الطهارة  لمعاني  وحاملا   الطفل    ،  يمسك  إذ   ،

 بفانوسه كما يمسك القلبُ بنور فطرته الأولى. 

، يلتقي فيها    فالطفولة في التصوّر الإسلامي حالةُ صفاء  وجوديّ  

النبي   أشار  وقد  الحياة.  تعكّرها شوائب  أن  قبل  الأولى  بذاته    صلى الله عليه وسلمالإنسان 
 :بقوله  المعنى هذا إلى

الفطرة  " يولد على  مولود  أو    كل  أو ينصّرانه  يهوّدانه  فأبواه   ،

   .()رواه البخاري ومسلم  "  يمجّسانه

 

 .، والفانوس صورة  حسّية لذلك النور فالفطرة هنا نور  كامن 



 

70 
 

النفسي البعد  لدى    في  الوجداني  الأمان  حالة  الفانوس  يمثلّ   ،

والانتماء   الطمأنينة  عن  يعبّر  الرمزي  النفس  علم  في  فالنور  الطفل. 

 ، بينما الظلام يرمز إلى الخوف والقلق والغربة.  والدفء العاطفي

، فإنّه لا يحمل أداة    وحين يسير الطفل بفانوسه في ليالي رمضان  

فحسب روحية     إضاءة  جماعة   إلى  بالانتماء  داخلي ا  ا  شعور  يحمل  بل   ،

التطلّعات    كبرى الجماعية مع  الذكريات  فيه  تتعانق  مقدسّ   وإلى طقس    ،

 .الفردية 

الاجتماعي  البعد  في  التلاحم    أما  على  علامة   يمثلّ  فالفانوس   ،

الشوارع   في  رمضان  مظاهر  تتبدىّ  إذ  الإنساني.  والتكافل  المجتمعي 

والأسواق الشرفات  والأحياء  على  الفوانيس  تتعلّق  حيث  وتضُاء    ،   ،

المشترك   الأزقة  النور  من  فضاءات   إلى  المدن  فتتحوّل  مشهد     ،  في   ،
للحبّ   صامتة   لغة   الفانوس  ويغدو  أفرادها.  وتكامل  الأمة  بوحدة  يذكّرنا 

يزداد    والتراحم الناس  يتقاسمُه  حين  النور  أن  تؤكّد  بصرية   ورسالة    ،

 .اتساع ا وإشراق ا

الفلسفي  البعد  لمسيرة    وفي  ا  بوصفه رمز  الفانوس  قراءة  يمكن   ،

 الإنسان في بحثه الأزلي عن المعنى. 

سائل  كائن   الحقيقة  فالإنسان  إلى  متطلعّ  ظلمات    ،  في  يفتشّ   ،

الجهل عن قبس  من اليقين. وهنا يلتقي رمز الفانوس مع الرؤية الفلسفية  

 الإسلامية التي ترى في النور مفتاح المعرفة.  

 "   :مشكاة الأنوار" يقول الغزالي في 

لغيره "   المظهر  بنفسه  الظاهر  هو  المعرفة  "    النور  أنّ  أي   ،

 .الحقيقية لا تنُال إلا بانكشاف النور في القلب 

ا لمسيرة السالك    وفي هذا السياق ، يصبح الفانوس تجسيد ا مصغّر 

الحقّ  طريق  في  النفس   الصوفي  ظلمة  في  صغيرة  بخطوة   يبدأ  إذ   ،    ،

الأمل  قبس  ابن    حاملا   قال  وكما  والطمأنينة.  المشاهدة  مقام  يبلغ  حتى   ،

 :الفارض 

 يا نورَ عيني ويا سؤُلي       زادني الحبُّ فيك وَجد ا 

 .، بل نورُ الشوق والمعرفة  فالضوء هنا ليس حسّي ا



 

71 
 

وقد وظّف الشعر العربي رمز النور والفانوس في سياقات  روحية  

الجمال الإلهي   المخيال الشعري هو صورة  فالنور في  وعاطفية متعددّة، 

 :والإنساني مع ا. يقول المتنبي

 لمن بات في نعمائه يتقلبُّ         وأظلمُ أهلِ الظلمِ من بات حاسد ا 

 :فالنعمة هنا نور، والحسد ظلمة. وفي شعر أبي العلاء المعرّي

 إلا من راغب  في ازديادِ       تعب  كلهّا الحياةُ فما أعجبُ 

 .وهو تعبير فلسفي عن ظلمة الوجود حين يغيب النور الإيماني

النبوية السنّة  في  عن    أما  التعبير  في  النور  توظيف  تكرّر  فقد   ،

 :صلى الله عليه وسلم ، كما في قوله  الهداية والاستقامة

برهان "  والصدقة  نور،  ضياء  الصلاة  والصبر  )رواه    "  ، 

 .(مسلم

، في إشارة  إلى تدرّج    الضياء و  النور وهنا يفرّق الحديث بدقة  بين  

الروحي  بوهج     الإشراق  يبدأ  الذي  الفانوس  رمزية  مع  ينسجم  ما  وهو   ،

  .بسيط ثم يشتدّ إشراقه 

، يمكن النظر إلى الفانوس باعتباره    وفي التحليل الأدبي الرمزي

مركّبة سيميائية  الهندسي    علامة   فشكله  والدلالة.  الشكل  بين  تجمع   ،

والتوازن بالانسجام  يوحي  تنوّع   التقليدي  تعكس  المتعددّة  وألوانه   ،

الإنسانية تتجلىّ    التجربة  التي  الواحدة  الحقيقة  إلى  فيحيل  ضوؤه  أما   ،

تحويل   في  الإسلامية  الشعبية  الثقافة  براعة  تتجلىّ  وهنا  شتىّ.  بأشكال  

الفئات   جميع  من  للإدراك  قابلة  بسيطة،  رموز   إلى  الكبرى  المفاهيم 

 .العمرية

، بل    ، ليس مجرّد إرث  فولكلوري  ، في هذا السياق   إنّ الفانوس

، ويغرس في النفوس    ، يُعيد تشكيل الوعي الجمعي   خطاب  ثقافي  متكامل

رمضان   ليالي  في  الأطفال  يخرج  فحين  والصفاء.  والتسامح  النور  قيم 

 :مرددّين الأناشيد التراثية، كقولهم

 وحوي يا وحوي إياّحة

للأمة الثقافية  الذاكرة  إنتاج  يعيدون  استمرارية    فإنهم  ، ويؤكّدون 

 .المعنى عبر الأجيال



 

72 
 

ومن منظور علم النفس التربوي، فإنّ هذه الطقوس الرمزية تسُهم  

للطفل  والاجتماعية  الدينية  الهوية  بناء  الإحساس    في  فيه  تزرع  إذ   ،

مباشرة  بالانتماء غير  بطريقة  الكبرى  بالقيم  وتربطه  الفرح    ،  عبر   ،
يعيشها   بل  القيم بوصفها أوامر جافة،  يتلقىّ  فالطفل لا  والجمال.  واللعب 

ا في وجدانه  في سياق  احتفاليّ  مبهج   .، وهو ما يجعلها أكثر رسوخ 

، يكتسب الفانوس دلالة    وفي زمن العولمة وتسارع الإيقاع المادي

الاستهلاك    مقاومة طغيان  وجه  في  الثقافية  بالهوية  تشبثّ ا  يمثلّ  إذ   ،

 والاغتراب. 

التقليدي  الأنماط    فالفانوس  مواجهة  في  يقف  بساطته،  رغم   ،

الجافة  التقنية  الصناعية  في  تخُتزل  لا  الروح  أن  ليؤكّد  النور    ،  وأن   ،

وحدها الكهربائية  المصابيح  من  يسُتمدّ  لا  حين    الحقيقي  القلب  من  بل   ،

 .يتصّل بمصدر الهداية 

ا   وهنا يتجلىّ البعد الفلسفي العميق للفانوس ، بوصفه سؤالا  مفتوح 

، أم هو    حول معنى النور في حياة الإنسان: هل هو مجرّد وسيلة للرؤية

؟ تلك أسئلة     ؟ وهل النور الخارجي يغني عن النور الداخلي  غاية في ذاته

   .وجودية تضع الإنسان أمام مسؤوليته في البحث عن الحقيقة 

الحقيقة هذه  المتصوّفة  أدرك  ا    لقد  رمز  النور  في  يرون  فكانوا   ،

 ، بل بالمجاهدة والتزكية.   ، التي لا تنُال بالدرس وحده للمعرفة الذوقية 

 ،  "النور إذا دخل القلب انشرح وانفسح " قول الجنيد:  

وهو وصف  دقيق لحالة الصفاء الروحي التي يعيشها المؤمن في  

 .لحظات القرب من الل 

وفي ضوء ذلك، يمكن القول إنّ الفانوس الرمضاني ليس تفصيلا   

الكريم الشهر  طقوس  في  تشكيل    هامشي ا  في  مركزي   عنصر   هو  بل   ،

الشاملة الرمضانية  بالفرح   التجربة  العبادة  فيها  تمتزج  التي  ، والروح    ، 

بالسماء  بالجمال الأرض  يصل  رمزي   جسر   إنّه  بالجماعة.  والفرد   ،    ،

 .، والظاهر بالباطن والطفولة بالحكمة

، يعبرّ عن رؤية    ، يغدو الفانوس خطاب ا حضاري ا متكاملا    وهكذا

الإسلام للنور بوصفه أصل الوجود وغاية المسير. فمن نور الفطرة يولد  

، وبينهما تتشكّل رحلته الوجودية بكل    ، وإلى نور الهداية يسعى   الإنسان

 :ما تحمله من أسئلة  وآمال  وآلام. وكما قال الشاعر 



 

73 
 

       إذا ما أضاءَ القلبُ نورُ هدايـة  

 تلاشى ظلامُ الشكِّ وانكشفَ الدربُ                        

  ، ليس إلا ترجمة  حسّية  لهذا النور المعنوي  ، في النهاية  فالفانوس
، ويمضي في درب    ، ودعوة  مفتوحة  لكل إنسان أن يحمل قبسه الخاص

 .الحياة بقلب  مضيء  وروح  متصّلة  بمصدر النور الأزلي

عابرة ممارسات  ليست  الرمضانية  والتقاليد  العادات  بل    إنّ   ،

ثقافية حيةّ الجمعي  نصوص  الوعي  الإنسان    ، تختزن  تفاعل  ، وتعكس 

 .مع الزمن المقدسّ

، يتبيّن    وفي ضوء التحليل الديني والاجتماعي والنفسي والصوفي

، حيث تتحوّل العادة    شهر المعنى، بل  لنا أنّ رمضان ليس شهر الطقوس

 .، واللعب إلى حكمة، والجوع إلى نور  إلى عبادة

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

74 
 

 

 مراجع مختارة 

 القرآن الكريم .1

 صحيح البخاري ومسلم  .2

 زاد المعاد – ابن القيم .3

 إحياء علوم الدين  – الغزالي  .4

 الحكم العطائية  – ابن عطاء الل السكندري .5

 (WHO, PubMed) دراسات طبية عن الصيام .6

7. Philip Jenkins – The Lost History of Christianity 

 . المكية الفتوحات عربي، ابن.  .8

 دراسات في علم النفس الإنسانيمصطفى حجازي ،   .9
 . الملحد  صديقي مع  حوار محمود، مصطفى.  .10

 . الإسلام في  الكامل  الإنسان بدوي،  الرحمن عبد.  .11

 . المتقطع الصيام حول حديثة طبية   دراسات.  .12

 . الجوزية القيم ابن  –  السالكين مدارج .  .13

 .دراسة في طبيعة المجتمععلي الوردي،   .14

 .سؤال الأخلاقطه عبد الرحمن،  .15

 .مختارات من الشعر العربي القديم والحديث .16

 


