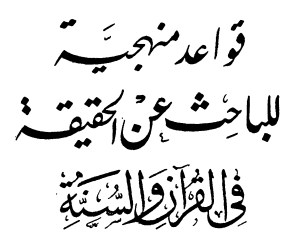
دكتور فارو فأحمرين

قواعدمنهجت للباحث عن المقيف فالفراز والشيئية







ذكتور فارُوق أجِمر ديوٍ في كلية التربية ـ جامعة الرياض

> كَلِّ وَالْكِيْكُونِيْ اللطبيّع والنشرُ وَالْوُدْنِيعِ ١ خدع منذا . مرته بي ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١



أفسلا يتسدبرون القسران ؟!! ولسو كان من عنسسد غسيم اللسه لوجدوا فيه اختلافا كثيرا •

(سورة النساء: ۸۲)

# منهج البحث في انقرآن والسنة أو اهم قواعد المنهج الواجب اتباعه في فهم الكتاب والسانة

## تمهيـــد :

الله عز وجل هو الاله الحق ، وما من اله غيره ، والاله الحق لا يرضى من عباده ولا يقبل منهم الا الاستسلام والطاعة والانتياد له وحده ، ويرغض منهم أى استسلام أو طاعة أو انقياد أو عبادة يشرك غيها العبد معه غيره . فهو لا يقبل من العبد الا ما كان خالصا له وحده سواء كان ذلك صلاة أو نسكا أو محيا أو ممات .

فالاسلام بهذا المعنى هو العقيدة الفكرية والمشاعر الوجدانية والسلوك العملى والحياة الاجتماعية للتوحيد الخالص ، ذلك أن المعنى اللغوى والشرعى للاسلام هو اسلام الوجه والارادة لله رب العالمين وصرفهما عمن سواه .

ومن ثم كان الاسلام - ولا يزال - هو دين الله عز وجل الذى ارتضاه لخقه من الانس والجن ، من لدن آدم ونوحا الى ابراهيم ومحمد عليهم جميعا الصلاة والسلام ، غما من رسول أو نبى الا أتى قومه بالاسلام ( أن الدين عند الله الاسلام - آل عمران ١٩) ، ومن ثم وجب على المسلم الايمان بالرسل وبما جاءوا به ، لانهم جميعا لم يأتوا الا بما أوتى به خاتم الانبياء والمرسلين ( قل آمنا بالله ، وما أنزل علينا ، وما أنزل على ابراهيم واسماعيل واسحق

وبهذا المعنى تكون التوراة هى مصدر الاسسلام الذى نزل على موسى عليه السلام ، ويكون الانجيل مع التوراة هما مصدر الاسلام الذى جاء به عيسى عليه السلام ، غليس ثمسة غروقا واختلافات جوهرية بين اسلام نبى واسلام نبى آخر ، لان عقيدتهم واحدة هى « لا الله الا الله » ، وشريعتهم واحسدة واصلها معرفة الحسلال والحرام وانظمة الحياة الاجتماعية فى الكتب المنزلة من عنسد الله وليس من غيرها .

واذا كان اصل الاديان كذلك ، فما الذى جعل اتباع التوراة الان وقبل الان يهودا كافرين ، وليسوا مسلمين موحدين ؟! وما الذى جعل أتباع الانجيل الان وقبل الان مسيحيين مشركين ، وليسوا مسلمين موحدين ؟! ، وما بال أتباع القرآن حيال هذه القضية ؟

ان هذه القضية تخص — فى المقسام الاول — مصدر الدين ، فمصدر الاسلام الذى نزل على موسى هو التوراة ، وقسد حرفها اليهود فحادوا بذلك عن التوحيد وعن الاسلام لله عز وجل ، فمساصبحوا بعد ذلك مسلمين موحدين ، ولا أصبحت الديانة التى بين ايديهم — نتيجة لغلية التحريف على كتسابهم — هى الديانة التى نزلت على موسى عليسه السلام . ( من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه — النساء ٢٤) . ( فبما نقضهم ميشاقهم لعنساهم وجعلنا قلوبهم قاسية يحرفون الكلم عن مواضعه ونسوا حظا مما ذكروا به — المائدة ١٣) .

وكذلك الحسال بالنسبة للمسيحيين حيث أصاب الانجيال من الوضع والتحريف والتغيير ما أصاب التوراة .

وأنزل الله عز وجل القرآن الكريم على سيدنا محمد خاتم الانبياء والمرسلين صلى الله عليه وسلم ناسخا لماقبله من الكتب السماوية، باعتبارها لم تعد صالحة \_ نتيجة التحريف والتبديل \_ لارشاد الانسان وهدايته وتمكينه من تحقيق عبوديته واسلامه لله وحده (يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم كثيرا مما كنتم تخفون من الكتاب ، ويعفوا عن كثير ، قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين \_ المائدة 10 ) .

ولان القرآن آخر الكتب السماوية من الله عز وجل للفالمين حتى يوم الدين ، وعد الله عز وجل بحفظه من التبديل والتحريف الذي أصاب الكتب السابقة بفعل الكافرين ( انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون ــ الحجر ٩) .

ومن ثم غالقرآن الكريم ، منذ أن أنزله الله عز وجل على رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم الى قيام الساعة ، هو المسدر السماوى لدين الله ، أى الاسلام ، ولكنه ليس المصدر الوحيد ، ذلك أن الله عز وجل أوحى الى نبيه الكريم صلى الله عليه وسلم بوحى آخر غير القرآن الكريم هو السنة النبوية الشريفة .

فانسنة وحى من الله الى رسوله ، كالقسر آن سواء بسواء من حيث الاصل ، بيد أن القرآن الكريم كلام الله غهو من الله بلفظه ومعناه ، وأحاديث الرسول الامين وحى من الله عز وجل بالمعنى والمنهوم ، ولفظها وحروفها من صياغة الرسول عليه الصلاة والسلام .

فالقرآن الكريم والسنة الصحيحة هما مصدرا الاسلام وتلك قضية لم ولن يختلف عليها اثنان من المسلمين المسردا وجماعات ، مدارسا وفرقا ، مذاهبا واتجاهات ، والمختلف مع المسلمين حيالها بالرفض الكلى أو الجزئى أو بمجرد التحفظ البسيط ليس مسلما .

ويقدم القرآن الكريم للناس جميع الحقائق الكونية التى يجد الانسان نفسه مدفوعا بفطرته للبحث عنها ، حيث يشعر بدوافع ذاتية ملحة لمعرفتها ، معرفة يطمئن لها قلبه ، ويركن اليها عقله ، وتسكن بها نفسه .

وكذلك السنة النبوية الصحيحة ، غهى المبينة للقسرآن الكريم والمفصلة له ، وهى التطبيق الامين الراشست ، والثمرة النموذجية الكاملة للتوجيسه والتنظيم القرآنى للحيساة البشرية والإنسانية ، متمثلة في رسسول الله صلى الله عليسه وسلم كنموذج للسلوك الخلقى الإنساني حتى قالت عنه أمنا عائشة رضى الله عنها الخلقى الإنساني حتى قالت عنه أمنا عائشة رضى الله عنها المجاهدين في سبيل الله ، وكحاكم لامة الحق ، ومتمثلة فيمن كانوا حوله من الصحابة رضوان الله عليهم كمجتمع نموذجى فريد ، حتى يمكن القول أن المجتمع الاسلامي في العهد النبوى وفي عهد الراشدين كان تطبيقا أمينا خالصا للقسرآن الكريم ، ومن ثم ارتقت البشرية ، متمثلة في هذا المجتمع الى قمة سامقة نستطيع أن نقول : انها لم تبلغها من قبل ولا من بعد وان كان في مقدورها وفي مكنتها أن تعيد هذا البناء بعينه مرة ثانية الى واقع الحياة البشرية ، أو على الاقل الى درجة قريبة منه ، أذا وجدت الفئة المؤمنة التى تريد اقامته ، وتعيل وتجاهد لاعادته ، وتحيا وتموت من أجله .

<sup>(</sup>۱) اخرجه النسائي .

فالقرآن الكريم لم يكن ( لدى الصحابة كتساب مواعظ اخلاقية فقط ، او تاريخا أنزل كغيره عن قرون ماضية ، وانما هو كتساب غيبى وانسسانى واخلاقى وعملى وضسع الخطسوط الرئيسسية للوجود كله ، فهو كتاب الكون منذ نشأته الى فنائه ) (١) . وذلك هو الاصل الاول للاسلام ( وبجانب هذا الاصل الاول ، وجد الاصل الثانى وهو السنة ، ما صدر عن رسول الله منقول وفعل واشارة ، وأن يتلمسوا في هذا الاصسل الثانى مالا يقسل عن الاصل الاول في حقيقته الالهية مادة فكرهم وعملهسم ، وسار الاصلان متعساونين يرسمان الحياة الجديدة ويرسخانها في جميع قواعدها ) (١) .

وبالرغم من أن جميع المفكرين الاسلاميين على اختلاف مذاهبهم وفرقهم يقرون جميعا بأن القرآن الكريم والسنة الشريفة هما المصدر الوحيد لجميع الحقائق الكونية والمبادىء التشريعية ، غانه للما يؤسف له للمهور الفرق المختلفة والمتباينة والمتعارضة فى تاريخ الفكر الاسلامى ، وبالرغسم من وحدة المصدر الذى يستقون منه ، غان التقابل بين بعض الفرق بالنسبة لبعض المسائل التى عرفت بالمسائل الكلامية ، يصل أحيانا الى حد التناقض التام وهى مسائل تمس مسا مباشرا أو غير مباشر حقائق كونية يتحدث عنها الوحى \_ قرآنا وسنة \_ كالالوهية والانسان والكون والحياة .

وازاء اجماع المدارس الفكرية وائمة الفرق في الاسلام على المصدر وازاء حقيقة الحفظ الالهي للقرآن الكريم من التبديل والتحريف ، فائنا لا نملك الا ان

<sup>(</sup>۱) د. على النشار ـ نشأة الفكر الفلسفى في الاسلام ص ١ (٢) ... ١١ ... المناه الم

نتساءل عن سبب اختلاف بعض مفكرى الاسلام وتفرقهم الى شيع واحزاب كل حزب بما لديهم فرحون وبه متمسكون !! .

تتضح لنا الاجابة على هذا السؤال اذا علمنا أن المسرفة الانسانية موضوع ومنهج ، وذلك لان أجهزة الادراك والمعرفة البشرية عندما تبحث وتدرس وتستنبط فانها تكون باناء أمرين ، وليس أمرا واحدا .

الاول: هو الموضوع وهو مادة البحث ومصدر المعرفة .

والثانى: هو المنهج ونعنى به السبيل الفكرى والخطوات الذهنية التى يتبعها فكر الباحث أو العارف فى مساره بقصد تحصيل المعرفة.

وبناء على ذلك ، غان علة اختسلاف الفرق والمدارس بهادام الاتفاق قائما بينهم حول الموضوع والمصدر بتكن في المنهج الذي تتبعه وتستخدمه كل مدرسة أو كل غرقة من الفرق الاسلامية المخلصسة .

اى أن اعتلاف الوسائل والمناهج التى بدأ بها منكرو الغرق بحثهم فى القرآن والسنة أدى بهم فى النهاية الى التباعد والتقابل والتناقض فى نتائج أبحاثهم ، مما جعلهم فرقا وشيعا وأحزابا ، أو على الاقل نقول أن اختلاف المناهج هو من أهم العوامل التى ادت الى ظهور الفسرق .

ومما لا شك غيه أن الحق واحد ( غذلكم الله ربكم الحق ، غمساذا بعد الحق الا الضلال ، يونس ٣٢ ) غاذا اختلف اثنان أو أكثر حيال تضية ما ، غقد يكون الحق ما يقوله احدهم خقط، وما سواه مخالفون

للحق ومجانبون للصواب بالضرورة ، وكل ما فى القرآن حق ، وليس ثمة اختلاف بين آياته وسورة أو تضارب بين حقائقه ، غاذا اختف المختلفون حول حقيقة قرآنية ، وكان الحق مع احدهم فالاخرون مخطؤن بالضرورة .

والفرق الاسلامية والمذاهب الفكرية يختلفون بالرغم من استناد الجميع الى القرآن الكريم ، وهذا يعنى أن البعض منهم لم يصب الحقيقة القرآنية في الموضوع قيد البحث ، وسبب مجانبته للحقيقة القرآنية هو المنهج الذي بحث به آيات القرآن للتوصل الى بغيته ، وهذا يعنى أن مناهج البحث عند كل الفرق ــ الا واحدة ــ تتضمن عيوبا ونقائص وسلبيات من شأنها ، أن تبعد بالباحث في القرآن عن الحقيقة القرآنية بالرغم من استناده على آيات من الكتساب

ومن ثم فاننا ـ بازاء ذلك كله ـ نكون بحاجة الى عدة تواعد تحكم نظرنا وتدبرنا وبحثنا في القرآن الكريم والسنة ، الغاية منها أن نخرج بحقيقة قرآنية خالصـة ـ نتيجة البحث ـ متاكدين في الوقت عينه أنها الحقيقـة القرآنية الكاملة والشاملة فيمـا نحن بصدد البحث فيه .

ولكى نصل الى ما نبغى ، ينبغى علينا ان نستعرض المعالم الرئيسية للمناهج التى اتبعها منكرو الفرق فى غهم حقائق القرآن حتى نتجنبها ولا نقع فى مثل ما وقعوا غيه من أخطاء ، آملين فى الله عز وجل ان يوغقنا ويهدينا الى أهم الاسس التى نقيم عليها أهم القواعد الرئيسية لمنهج البحث فى القرآن الكريم والسنة .

# القساعدة الاولى:

# وجوب الرجوع الى القرآن الكريم كله لعرفة حقيقة قرآنية واحدة

الامر الاول الذي يجب ان نتبعه ، لكى يكون المنهسج صحيحا والموضوع نابعا من القسران سلام الدنا أن نعرف حقيقة ما في القرآن سلام وان ننظر في القرآن جملة ليتحدد ويتضح لنسا طريقة معالجة القرآن الكريم للحقسائق الكونية . فالقسرآن الكريم عند المسلمين هو كلام الله تعالى الى البشر ، صدر من الله الواحد للانسان الواحد في النوع ، المتعدد أفرادا ، فهو يحمل في ذاته ساى القرآن سطابع الوحدة لانه صادر عنواحد، وهو صبغة الله وروح من أمره تعالى (وكذلك أوحينا اليك روحا من أمرنا) . ومن ناحية اخرى فهو موجه الى الانسان الى بنى البشر المتعددين والمختلفين زمانا ومكانا ، ومن ثم فهو يحمل في ذاته معنى الكثرة والتعسدد ، خيث يتحدث عن حقائق كشيرة وموضوعات شتى ، في مائة واربع عشرة سورة تضم آلاف الايات .

ومن ذلك يصبح من المعلوم بالضرورة لكل مسلم: أن القسران يفسر بعضه بعضا ، فما أجمله في موضع ، أغاض فيه تفصيلا في موضع آخر .

ونتيجة لهذا ينبغى علينا لله لمعرفة حقيقة من الحقسائق الكونية أو الانسانية في القسران لله ان ننظر فيه جملة ، باعتبساره وحدة واحدة، وان في وادن معرفة هذه الحقيقة اواستخلاصهامن هذا القرآن

الواحد ككل وليس كسور متباينة ، أو آيات متفرقة ، ومعلوم أن القرآن الكريم لا يحمل رؤوس موضوعات أو أسماء مباحث كمباحث الفلسفة ، فاذا أردنا معرفة حقيقة الالوهية نجد أنفسنا مضطرين بالضرورة للبحث في آيات القرآن جميعها ، وسنجد أنها جميعا تتناول هذه الحقيقة سواء بطريقة مباشرة أو غير مباشرة . كذلك لمعرفة حقيقة الانسان في القرآن لابد أن نعود إلى آياته من أولها الى آخرها بلا استثناء ، وأن تكون نظرتنا شاملة كلية عامة حتى نخرج بالحقيقة عن الانسان كاملة صحيحة ، ولو اقتصر بحثنا على الايات التي تتحدث حديثا مباشرا عن الانسان فسوف نصل الى حقيقة ناقصة مشوهة ، أو سسنصل الى بعض جوانب الحقيقة الانسانية في القرآن دون الاخرى .

حقيقة أن السور القرآنية تحمل أسماء ، وقد يعترض البعض بانها تعتبر موضوعات كالمة وهذا صحيح ، ولكن هذا الاعتراض مدفوع لاننا نجد أن الموضوع الواحد والخبر الواحد يذكر في اكثر من موضع في القرآن ، كما نجد كثيرا من السور تحمل أسما لموضوع واحد نقط ، مع اشتمالها على عدة موضوعات في سياقها ، غهناك سورة الانسان مثلا ، سنعود اليها حتما حين نبحث عن حقيقة الانسان في القرآن ، ولكن من الخطأ أن نقتصر عليها لاننا نجد أن القرآن كله أو جله يتحدث عن الانسان بما غيه سورة الانسان . ولعل أوضح مثل على هذا القسول هو معرض الكلام عن حقيقة ولحائصها في القرآن الكريم ، حيث نجد أننا ملزمون باستعراض آيات القرآن الكريم كالملة ، حتى نخسرج بمفهوم كالمل صحيح عن فكرة الالوهية ، واذا كنا سنقصر البحث عن الايات

الماشم ة فقط ، تلك التي تتحدث عن الله وصفاته وافعاله ، غلن نصل الى مفهوم لفكرة الالوهية كما هي في هذا الكتاب ، فهناك آيات تتناول مخلوقات جزئية معينة هي في حقيقتها تخبرنا عن خصائص الله سبحانه وصفاته ، مآيات الكتاب الكريم كلها خطاب موجه من الله تعالى الى البشر ، وفي الكلام دلالة خاصة على مائله وخصائصه جل وعلا . حتى لو كان موضوع القول بعيدا تماما عن غكرة الالوهية غآيات القرآن الكريم التي تتحدث عن خلق العالمين ( السموات والارض) لها دلالتها الخاصة على القدرة الالهية المطلقة غتوله تعالى ( لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في غلك يسبحون - يس ٠٤) اعلام لنا بحقيقة طبيعية وسنة كونية وقانون فلكي تنتظهم بحسبه حركات الافلاك . ولكن مدون هذه الحقيقة الفلكية ومثيلاتها الكونية والطبيعية لا نستطيع ان تستشعر مدى عظمة القدرة الالهية وسعة العلم الالهي وشموله وقوة احكامه تعالى للعالمين حيث يخضع كل شيء فيه لحكمه وقدره ومشيئته، وبدقةبالغة بحيثيستحيل انيخرج كوكب اونجم عن مساره المحدد أو يسبق أو يتأخر عن زمنه الذي حدده له خالقه تعسالي . وهذا يستتبع القول بأنه سبحانه وتعسالي على كل شيء رقيب ، يدبر شئون العالمين وليس مهملا وتاركا لهم . تلك الحقائق من أخص خصائص الالوهية تسد فهمناها من آية واحدة تتحسدت عن بعض مخلوقات الله وان دل هــذا على شيء غانمـا يدل على ان القرآن وحدة كاملة شاملة عامة ، ويجب أن يؤخذ كذلك عند البحث غيه عن أي حقيقة من الحقائق . وهذا يازمنا بأن نستخدم في البحث بين آياته منهجا احصائيا شاملا ، بمعنى أن لا يكون هناك محسال لاغفال أو ترك بعض الايات أو حتى آية واحدة .

ومما لا شك ميه ، أن طبيعة اللغة \_ أي لفـة \_ تحتم على مستخدمها كي يصل الى المعاني الصحيحة للالفساظ ، أن يتنساول الحملة أو العبارة كاملة وكذلك الموضوع . وهذا ينطبق ، بطبيعة الحال ، على اللغة العربية ، لغة القرآن الكريم . فنحن اذا تركنا آية او اخذنا بعضها دون البعض ، قد نصل الى معنى مغاير او مناتض للمعنى المقصود ، فمثلا الاية (فويل للمصلين - الماعون/٤) اذا غصلت عما بعدها يصبح معناها وعيد للمصلى ، ونهى عن الصلاة ولا شك أن هذا تناقض وأضح مع نصوص الايات الاخرى ٤ ولكن باستكمال سياق الايات يتضح المعنى الحقيقي حيث يقول الله ( غــويل للمصلين ، الذين هم عن صــلاتهم ساهون ، الذين هم براءون ، ويمنعون الماعون ـ الماعـون / ٤ ـ ٧ ) .وهذا شيء معروف لدى مفكرى المسلمين وعامتهم ، الا أن الامر الذي وقع غيه كثير من مفكريهم، هو عدم اخذ القرآن كله كوحدة واحدة، والرحوع اليه جميعا عند البحث عن أية حقيقة من الحقائق التي تضمنها .

ولقد غعل ذلك علماء بنى اسرائيل واحبارهم بكتابهم نصا ومعنى، 
غامنوا ببعض كتابهم وكغروا ببعض ، غبدلوا وحرغوا وغيروا ،
وهذا نوع من التبديل والتحريف والتغيير يمكن تسميته بالتبديل 
السلبى بمعنى أنه قائم على اخفاء بعض الحقائق والغائها أو 
تكذيبها والكفر بها بالتجاهل والتغاضى عنها وليس بالانكار الصريح، 
وفي ذلك يتول سبحانه (ثم انتم هؤلاء تقتلون انفسكم ، وتخرجون 
غريقا منكم من ديارهم تظاهرون عليهم بالاثم والعدوان ، وان يأتوكم

اسارى تفادوهم ، وهو محرم عليكم اخراجهم ، افتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض ؟ غما جزاء من يفعل ذلك منكم ، الا خزى فى الحياة الدنيا ، ويوم القيامة يردون الى اشد العذاب وما الله بغاغل عما تعملون ما البقرة / ٨٥) وآية سورة الانعام تقول (وما قدروا الله حق قدره ، اذ قالوا : ما انزل الله على بشر من شيء ، قل : من انزل الكتاب الذى جاء به موسى نورا وهدى للناس ؟ تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيرا ، وعلمتم ما لم تعلموا انتم ولا آباؤكم ، قل : الله ، ثم ذرهم فى خوضهم يلعبون ما الانعام/١١).

غاذا كان بنو اسرائيل قد آمنوا ببعض الكتاب وكفروا بالبعض الاخر ، وذلك عن قصد وسوء نية واضحين ، غان كثيرا من مفكرى او متكلمى الاسلام قد اخذوا ببعض الكتاب وتركوا البعض حا عن قصد او غير قصد حين تبويبهم وتصنيفهم للحقائق الالهيا والكونية والانسانية واستخراجها من القسرآن ، وذلك بتركهم النظرة الشاملة الكاملة ، غجاء تقريرهم للحقائق مشوها قاصرا غير واف أحيانا كثيرة ، ومضطربا ومتناقضا في بعض الاحيان ،

غالتائلون بالجبر لم يصيبوا حين قراوا (والله خلقكم وماتعملون — الصافات/٩٦) أو (وما تشاءون الا أن يشاء الله — المدر/٥٥). وامثالهما وما في معناهما مقتصرين عليها ، وكذلك القدريون عندما اقتصرت نظرتهم على الايات الكثيرة الدالة على الاختيار مثل قوله تعالى (كلا أنها تذكرة نمن شاء ذكره — الانسان/٣٠) أو قوله

(قل: الحقى من ربكم غمن شباء غليؤمن ، ومن شباء غليكفر \_\_ الكهف /٢٩) . وتوقفوا عندها .

بل ذهبت بعض الفرق في الاستدلال بالايات الى استعمال نصف الاية او بعضها ، ومثال ذلك تعاملهم مع قوله تعالى ( فمن شاء اتخذ الى ربه سبيلا ، وماتشاءون الا أن يشاء الله ، أن الله كان عليها حكيما يدخل من يشاء في رحمته والظالمين اعد لهم عذابا اليها الانسان /٣٠-٣١) . حيث نجد اصحاب القدر والاختيار يقتصرون على الاستشهاد بالجزء الاول منها (فمن شاء اتخذ الى ربه سبيلا) ، واصحاب الجبر يهملون الاول ويستشهدون بالجزء الاخسير فقط ( وما تشاءون الا أن يشاء الله ) . وعندما يواجه كل فريق بما يناقض مذهبه من الاية يلجأ — متعسفا — لتأويلها .

# القــاعدة الثانيـة:

افراد الله عز وجل بالالوهية والربوبية يوجب افراد الوحى كمصدر للعقيدة والأشريعة

والامر الثانى المهم لكى يكون المنهج علميا والموضوع ترآنيا خالصا فى بحثنا عن حقيقة الكون وموقف الانسان فى الاسلام ، هو ان يكون القرآن والسنة فقط هما المصدرين الوحيدين قولا وتنفيذا وليس قولا فقط وبمعنى آخر علينا أن نسال ، ثم نسمع الاجابة من ربنا جل وعلا وحده ، وذلك بالبحث فى القرآن والسنة وحدهما دون ادخال شركاء من مصادر أخرى من دونهما .

ان القرآن والسنة الصحيحة وحي من السماء ، وهذه الحقيقة ، التي تعتبر مسلمة من مسلمات ومبادىء الاسلام واصوله 6 تخطاها الكثيرون من مفكرى الاسلام - بقصد أو بغير قصد - مما نتج عنه اتخاذ اصول بشرية ووضعية أخرى معهما ، تدخل على المنكر في صورة المكار ونظريات ومروض يعتقد هو بصحتها ، أو مترسبة في أعهاقه نتيجة رواسب ثقافية قديمة وسابقة ومغايرة لروح الوحي وحقائقه ، ومن ثم يصبح مصدر الباحث أو المفكر في هذه الحسالة القرآن والسنة وغيرهما ، وهذا مالا يستقيم مع مبدأ افراد الوحى كمصدر وحيد للحقائق الغيبية والتشريعية والتاريخية ، وحسين يختلط المصدر السماوي بمصادر أرضية ينتهي الباحث حتمسا الي تخبط وتناقض وتضارب وبعد تام عن الحقيقة المنشودة . معلينا اذا كباحثين عن حقيقة ما في الاسلام ان نقبل على مصدريه ، وقد أفرغنا عتولنا من كل تصور سابق لم يستمد مباشرة منه . أي أن يكون عقلنا صفحة بيضاء خالية من الفروض والنظريات والانكار المسبقة ومستعدة لتلقى الحقائق كما هي .

حقيقة أن الرسول والصحابة لم يقوموا بعد تلقيهم للقرآن ، باثارة مشاكل غلسفية غكرية عن الالوهية والكون والانسان . وفي هذا يذكر الاستاذ الدكتور على سامى النشار ما نصه ( كانت غلسفة القرآن التي ذكرنا صورا منها تتردد في كيان المسلم ، وتعلن اليه حقائق الكون وحقائق الانسان ، ولم يحساول المسلم في أوائل عهد القرآن أن يبحث وأن يتجاوز الحسدود التي رسمت ، وراى

حقیقتین أمامه کما قلت، حقیقة توغیقیة وحقیقة توقیفیة الهاالاولی نقد سار غیها وارتاض ریاضة کبری غانتج العلم التجریبی وحقیقة توقیفیة لم یستطع علیها صبرا غبحث غیها ایضا اما بمنهج متطابق معها واما بمنهج مخالف غظهر العلم النظری ) (۱) .

كما يتول الدكتور محمد البهى ما نصه ( ان النبى عليه السلام لم يقفعند وصف من وصاف القرآن والحديث لذات الله تعالى اليخرج من هذا الوصف مذهبا أو مذاهبا فى غهم العقيدة — كما حاول بعده المسلمون — بعد أن تفرقوا وتحزبوا مستندين الى عبارة أو عبارات وردت فى القرآن أو الحديث يصح أويحتمل أن يمال بها الى أيهم الخاص ومذهبهم الشخصى ، ولكنه عليه السلام لم يثر مشلا حول الايات الظاهرة للاختيار والاخرى الظاهرة للجبر مثل ماأثاره حولها غيمابعد بعض المعلقين والمتنهمين من القدرية والجبرية ، ولم ير صلى الله عليه وسلم كذلك بين النوعين من الايات تضادا حاول أن يرفعه كما صنع بعض متفهمي العقيدة أو المفسرين ، لم يعمد عليه السلام الى التخريج أذا كما عمد المسلمون بعده ، ولم يشأ أن يبحث ويتعقب في آي الذكر الحكيم الذي منه آيات محكمات هن أم الكتاب وآخر متشابهات ) (٢) لان مثل هذا التخريج أو التنقيب يستلزم حياة متشابهات ) (٢)

<sup>(</sup>۱) د. النشار: نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام ج ١ ص ٤ ط. الاسكندرية ١٩٦٥.

<sup>(</sup>٢) د. محمد البهي: الجانب الالهي من التفكير الاسلامي ص. ٤.

تصد بالاولى العلم المادى التجريبى الذى فوضه الرسول الكريم للعقل البشرى بقوله « انتم اعلم بامور دنياكم اما الثانية فيتصد بها حقائق العقيدة والشريعة .

رغدة آمنة ، خالية من الجهاد ولان ذلك ايضا لم يكن من الخير للأمة الاسلامية الناشئة ، التي كانت في ذلك الوقت أشهد ما تكون في ا حاجة الى الوحدة الفكرية الكاملة . والان وقد كثر خصوم الاسلام وهجومهم عليه ، وتزاحمت منذ صدر الاسلام حتى الان الملل والنحل والفلسفات والمسادىء تريد كلها أن تنتقص منه كعقيدة صالحة للحياة والبقاء ، أما وقد كان ذلك ، فقد أصبح لزاما على مفكرى المسلمين ، أن يذودوا عن دينهم ويبرزوا حقائقه كالملة شالملة من القرآن والسنة وبالمنهج النبوى الكريم اى ان واجبنا أن نتخطى كلُّ المناهج التي استخدمها مفكروا الاسسلام المختلفون مقتصرين على أسلوب الرسول الكريم والصحابة المهديين من بعده في تعاملهم مع كتاب الله وسنة رسوله الصحيحة ، ولا يتسنى للمسلمين ذلك الامر، الا بافرادالقرآن والسنة كمصدر وحيد للبحث وذلك بخلع ونقض كل آثار وافكار ونظريات الثقافات البشرية والاتبال على القرآن يعقول خالية وناصعة مستعدة للتلقى وليست متحفزة للاضاغة والتحريف. ان اغراد الله عز وجل بالالوهية والربوبية يوجب اغسراد الوحي كمصدر للعقيدة والشريعة .

علينا اذن أن يكون بحثنا فى القرآن الكريم خالصا من آثار ونتائج مباحث الفرق الاسلامية التى ظهرت بعد عصر الصحابة والتابعين وخالصا أيضا من الاغكار والنظريات الحديثة التى يظن البعض انها اسلامية لوجود بعض الشبهينها وبين بعض مبادىء الاسلام، معتمدين فى فهمنا للنصوص على موحيات الايات حسب قواعد

اللغة العربية . ومن ثم غالامر الذي يجبأن نتوخاه في المنهج هو الا نقبل على القرآن وفي اذهاننا غروض وحقائق مسبقة غريبة عنه ومستمدة من أي مصدر آخر ، ثم نبحث بين آياته ونصوصه عمسا يؤيد ما في اذهاننا من حقائق واغكار . غالذي ادى بالمسلمين الي الاختلاف في غهم العقيدة وحقائق القرآن في المقام الاول هو (محاولة جلب نصوص العقيدة الي رأى أو آراء أو حقائق معينة حددتها اهداف وبواعث اخرى — غير العقيدة ذاتها — كان اهمها أهداف سياسية واجتماعية وغيرها وسيطرت على طائفسة أو طوائف من المسلمين) (1).

## القــاعدة الثالثــة:

# الوحى والعقل ومنهج التأويل العقلى

وهذه القاعدة خاصة بتحديد امكانية العقل البشرى ودوره حيال النص الالهى المناسبة المناسبة المناسبة على المسرد ان يؤمن بهما كشرط لقبول السلامه ، هما: عالم الغيب وعالم الشهادة، حيث تقول الايات الاولى من الكتاب ( الم ، ذلك الكتاب لا ريب غيه، هدى للمتقسين ، الذين يؤمنون بالغيب ، ويقيمون الصلاة ، ومما رزقناهم ينفقون — البقرة / 1—٤) .

وعالم الغيب هذا خارج عن نطاق وحدود الزمان والمكان: المقولتين اللتين يعمل من خلالهما العقل ، واللتين لابد أن يكون

انظر كتاب: «خصائص التصور الإسلامى» للاستاذ سيد تطب (كلمة في المنهج).

<sup>(</sup>۱) د . محمد البهي : الجانب الالهي من التفكير الاسلامي ص ٣٢

موضوع تفكيره واقعا تحتهما ، اما عالم الغيب : الله والمائكة والسموات والجن والاخرة فهذه أمور لا يدركها العقل ولا يستطيع ان يعرفها معرفة تفصيلية بنفسه ، وانما دوره حيالها هو التلقى والفهم والتصديق ، وما عدا ذلك ، اى عالم الشهادة وهو العالم المحسوس الذى تقع موضوعاته واجزاؤه تحت الزمان وفى المكان ، فللعقل أن يبحث فيه ويصل الى حقائقة ، ومن ثم فحقائق الغيب لا تناقش مناقشة عقلية منطقية ، وانما نعرفها ونتلقاها من النصوص ثابتة كما هى ، ويقتصر دور العقل فيها على التصنيف والتقسيم والتبويب والتقنين ، حتى نخرج بحقيقة عامة كالمة متوازنة متناسقة ، وغير منافية للعقل ولا للمنطق .

وعلى هذا غلا يعتبر العقل في مستوى الوحى ، اذ أن الحقائق الغيبية التوقيفية التي وردت في القرآن والسنة غوق مستوى العقل البشرى ، وغير داخلة في نطاعات عمله ومادة تخصصه . وقد نادى القرآن بالحقائق التوقيفية الحقائق التي لامجال للعقل أن يرتادها ولم يحدث أن اخترق العقل أيضا منذ وجد القرآن ومنذ وجد الحديث على هذا الكون سياح الحقائق التوقيفية ، ووجه العقل الى نطاق الحقائق التوفيقية ، الحقائق التوفيق فيها ، وقد العقل في العقل في العقل في العقل الى العالم واقام الحياة) (1)

<sup>(</sup>۱) د . النشار / نشأة الفكر ج ١ ص ٢ .

ومادمنا في معرض الحديث عن العقل والوحى ، غلا يفوتنا أن نذكر ان بعض مفكرى الفرق الاسلامية بداوا البحث في القرآن وفي اذهانهم مقررات عقلية سابقة ، أو غروض يعملون على اثباتها سواء كان مصدرها المفكر نفسه ، أو أى مصدر أجنبى آخر من الفلسفات والثقافات الغريبة عن الاسلام — فان وجدوا بين آياته ما يؤيد هذه المقررات والفروض غبها ونعم ، وأن لم يجدوا قاموا بتأويل الايات والاحاديث تأويلا متعسفا لا تقبله الاية ، ولا يحتمله متن الحديث . وبذلك انحرفوا بتأويلات النصوص القرآنية والنبوية ومفهوماتها انحرافا شديدا .

ومما لا شك غيه أن شيوخا في الفكر الاسلامي مخلصين قد لجاوا التاويل العقلى لحل مشكلات فكرية معينة . ولكن الذي حدث ان غيرهممنغير المسلميناوغير المخلصين قداستخدموا هذا المنهج الفكرى استخداما يهدم الاسلام . فوضعوا به للقسرآن تفسيرات باطنية وعلمية وعقلية ، جعلت منه قرآنات وليس قرآنا واحدا . وذلك هو السبيل الذي لجأوا اليه في محاولة منهم، لتغيير القرآن وتحريفه وتبديله ، عبثا بالمعنى ، بعد أن قهرهم اللفظ المنطسوق والنص المكتوب فعجزت اصابعهم أن تمتد اليه .

وما وقع فيه بعض المخلصين من علماء الاسلام ، نتيجة ايمانهم الشديد بالعقل ، واعتباره في مرتبة مساوية مع الوحى ، هو محاولة اخضاع الوحى لمقرراته حتى تبدو حقائقه معقولة ومقبولة ، مسايرة منهم لروح الحضارة السائدة في عصرهم ، دغاعا عن الاسلام

وحرصا منهم على نشره . بيد ان نتسائج هذا المنهج كثيرا ما تكون خاطئة وخارجة عن المضمون الحقيقى للحقائق القرآنية ، ومن ثم يأتى النسق الفكرى الاسلامى غا متوافق ولا متوازن أو متساند ، ويحمل في طياته كثيرا من الثغرات ووجوه النقسد ، ومثال هؤلاء في القديم : الجهمية والمعتزلة ، وغلاة الشيعة والخوارج ومتفلسفة الصوفيه ، ولكن نأخذ مثلين على ذلك من مفكرين حديثين هما : الشيخ محمد عبده ، وتلميذه الشيخ رشيد رضا .

مسايرة لروح العصر نجد الشيخ محمد عبسده في تفسير قوله تعالى ( وارسل عليهم طيرا أبابيك ، ترميهم بحجارة من سحيل غجعلهم كعصف مأكول - الفيل / ٣-٥ ) يفسر الحجارة من سجيل بانها (ما يسمونه الان بالميكروب) أما عن الطير ، فقد أجاز لنا ان نعتقد انه ( من جنس البعوض أو الذباب الذي يحمل الجراثيم ). ومن ثم تكون هذه الحجارة من سجيل هي جراثيم (مرضى الحدري أو الحصبة ) حيث بسببهما يتساقط لحم البشر بدليل قوله تعسالي ( فجعلهم كعصف مأكول ) . (١) ولو جادلناه بالعقل لقلنا له ان مرضى الحدري والحصية يحتاج كل منهما الى زمن طويل لكي يهلك جيشا جرارا كاملا . وقد أثبتت الروايات التاريخية أن هذا الجيش كان على بعد ساعات من الكعبة حين نزلت الطير عليهم بالحجارة من سجيل . فلو كانت جراثيم لاحتاجت وقتا حتى تتغلب على مناعة ومقاومة الجسم وتمرضه . ولكن الذي حدث انه بمجرد حضور

<sup>(</sup>۱) تفسير جزء عم للشيخ محمد عبده ص ١٢٠ كتاب الشعب .

هذه الطير والقائها بالاحجار على الجند والفيلة فروا ورجعوا هالكين . وما الدليل على ان معنى الطير الابابيل في اللغة هو الذباب! ؟ . ان هذا التأويل يتضمن انكارا للمعجزة ولقدرة الله تعالى المطلقة ويوحى بان الله عندما يريد ان يفعل شيئا يتحتم عليه ان يفعله حسب القوانين والسنن الطبيعية والكونية وهو قول يؤدى ويلزم في النهاية بانكار المعجزات . ولكنا لا نجادل بالعقل ولا نقول بالراى في كتاب الله تعالى . انما أردنا ان نبين فساد هذا المنهج فقط .

هذا مثال يوضح نسا كيف حرص الشيخ محمد عبسده على ان يكون النص القرآنى ملائما كل الملاءمة للعلم الحديث ، وموافقا مع سمة الحضارة المادية العقلية لعصره ، جعله يتأول النصوص تأويلا غريبا عن مدلولات الايات . غماذا لو عاش الامام الى أيامنا هذه ، حيث القنابل الذرية والهيدروجينية والغازات السامة والقنسابل الحارقة ؟ أيتغير اذا معنى الحجارة من سجيل لتصبح شيئا عصريا أم ماذا يكون معناها في المستقبل ؟ أن هذا السبيل في التفسير يجعل المعانى للايات متغيرة ومختلفة وخاضعة لمكتسبات العلم وسمة الحضارة لكل عصر من العصور .

والمثال الذى اخترناه عن تلميذه الشيخ رشيد رضا رحمه الله هو ذكره فى تفسير المنار أن الملائكة هى القوى والانكار الموجودة فى النفوس ، وأن المراد بسجود الملائكة لآدم هو تسخير هذه القوى للأنسان فى هذه الحياة ، وأن قصة آدم بما غيها من محاورة الملائكة

وتعليمه الاسماء ، وسجود الملائكة له من باب التمثيل لم تقسع بالمعسل .

وهكذا نجد أن مدرسة تنسير المنار التي جعلت من اهداعها التوفيق بين الدين والعقل ، قد أصابها طائف من المالفة حيث أسرغت في الخضوع للعقل ، كما أسرغت في الحذر من تقبل حقائق الغيب التي قد لا تتمشى مع عقلية العصر وسبة الحضارة المادية . وقد حدث ذلك في معرض محاولة الشيخ رضا نفى طوفان الخرافات الاسرائيلية ، وغيرها التي تسربت الى رحائب التفسير ، وجعل أحكام الدين وحقائقه ومقرراته معقولة للفهم البشري ، وربها كان له الحق في ذلك ولكن نهجه الذي احتكم ميه الى العقل في كل حقائق الوحى خاطىء حيث حاول انيقضى علىكل الغيبيات الوارد التسليم بها ، ورفض أن يقف عند الحقائق التوقيفية ، وعالجها باعتبارها تونيتية حيث نسى أن يرجع لفهم كل حقيقة في ضوء كل الحقائق والايات القرآنية الاخرى . والا نكيف يستقيم مفهومه للملائكة مع قوله تعالى ( الله يصطفى من المالئكة رسالا ومن الناس \_ الحج / ٧٥) ، ومع قوله ( له معقبسات من بين يديه ومن خلفسه يحفظونه من أمر الله (١) ) أي الملائكة الحفظة ، ومع وصف الله سبحانه لهم بأنهم ( أولى اجنحة : مثنى وثلاث ورباع ) يزيد في الخلق ما يشاء (٢)) واذا جاز أيضا ما يقول مان الشيطان أيضك

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد: ١١٠

<sup>(</sup>٢) سورة غاطر: ١ .

يكون معنى وقسوى شريرة غير مرئية (1) ، بينمسا كل النصوص الواضحة الصريحة تثبت بما لا يدع مجالا للاختلاف أنه من الجسان وهو مخلوق كالانسان يأكل ويشرب ويتزوج وينسل ويؤمن ويكفرا ويدخل الجنة للنعيم والنار للعذاب ان كل ما جاء عن الملائكة والجن يثبت انها ذوات حية عاقلة وليس ثمة مجال لغير هذا المفهوم .

(۱) من مثل هذه التأويلات المتعسفة ما ذهب اليه فكر الدكتبور محمد البهى فى تفسيره لسورة « الجنن » ، فقد صحادم فى تأويلاته هذه صريح القران والسنة .

ذلك أنه أنكر وجود عام ثالث يتميز عن عالم الملائكة وعالم الانس ويتقابل تماما مع كل منهما هو : « عالم الجن » ، فالملائكة والجن — عنده — من طبيعة وأصل واحد وهو : « النار » ، فالنار منبع النور ، والنور عرض ومظهر للنار !! فترتب على ذلك اضطرابه وتخليطه في تفسير السورة ، فندهب بعقله مثلا عندما فسر قوله تعالى : ( قل أوحى الى : انه استمع نفر من الجن . . ) الى أن الفريق الذي تخفى ولم يكن معروفا للمكيين — حتى كذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم — عند سماعه القرآن بمكة هو من ( البشر ) وليس من القوى النارية ( الجن ) !!

ولو اخذ ( الدكتور ) بصريح القرآن وصحيح السنة النبوية لما انكر شيئا علم ثبوته من الدين بالضرورة ، نقد ثبت بالدليل القطعى الذى لا احتمال نيه والخبر الصادق الذى رواه احمد ومسلم ــ رضى الله عنهما ــ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « خلقت الملائكة من نور ، وخلق الجان من مارج من نار ، وخلق الانسان مما وصف لكم» والذى يجب أن نسلم به بالنسبة للنور الذى خلقت منه الملائكة والنار التى خلق

اما امثلة التنسيرات الخارجة باللفظ عن معناه الواضح الصريح، وتحميله مالا يحتمل فهنها تفسير بعض الصوغية لقوله تعالى ( ان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة (١))، اى النفس وتفسيرهم قوله تعالى لموسى ( فاخلع نعليك) (٢) أى بدنك ونفسك هو ومثل ذلك أيضا فهم أبى حامد الفزالى « للنعسلين » أنهما يرمزان الى الكونين : الدنيا والاخرة وأن الله يطلب منه بجانب خلع نعليه الذين فى قسدمه أن يطرح الدنيا والاخرة وأن يتوجسه الى الواحد الحق ، ويعلل ذلك بأنهما متقابلتان متحاذيتان كالنعلين ، وهمسا

منها أنجان انهما سر مناسرار الله ولاسبيل لعقولنا وحواسنا في ادراكهما، وعليه غيكون من التعسف ألا نسلم بوجود الجان كعالم متميز في أصله وطبيعته وخصائصه ، وبذلك يكون النفر الذين استمعوا القسرآن هم من قبيل ( الجسن ) وليسو من البشر، ويكون أبليس من الجن تسليمابصريح قول الله تعالى: ( الا أبليس كان من الجسن غفسق عن أمر ربسه ) وليس من الملائكة ومن الجن في آن واحد كما ذهب الدكتور في تأويلاته.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٦٧

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة طه: ۱۲

أن نقل د . مصطفی محمود هذه التأویلات الرمزیة الخارجة من مصادرها فی کتب التصوف واسماها « محاولة عصریة لفهم القرآن » ، ووفق الاستاذ عبد المتعال الجبری فی الرد علیه فی کتاب بعنوان « شطحات مصطفی محمود » من مشورات دار الاعتصام بمصر .

عارضات للجوهر النورانى البشرى حيث يمكن اطراحهما مرة ، والتلبس بهما أخرى ، غمثال اطراحهما عند الاحرام للتوجه الى كعبة القدس خلع النعلين ) (١) .

بل ان الامام الغسرالي في محاولة منه للتسونيق بين تفسيرات ومفهومات خاصــة للايات ، وبين منطوقات الالفـاظ الوضعية ، ومفهومات الايات القرآنية حسب تواعد واصول اللغية العرسة منعا لانزلاقه الى ماذهب اليه الباطنيون من معانى غريبة وبعيدة كل البعد عن القرآن الكريم ــ قد أثبت لكل آية مفهومها الذي تحدده معانى الالفاظ المعروفة بين أهل العربية ، ثم جعمل هذه الالفاظ والايات غوق أنها مقصودة لذاتها وهي حق ٤ مجرد رموز لمساني علوية وامور نورانية اخرى ، لا يدركها كل الناس وهي مثل تعيم الرؤى مكما الشبهس في الرؤيا تعبيرها السلطان ، والقبر تعبيره الوزارة ، فكذلك نجد أن ( في الموجودات العالية الروحانية ما مثاله الشميس والقبر والكواكب ، فكذلك فيها ماله امثلة أخرى اذا اعتبرت منه أوصاف أخر سوى النورانية ) (٢) . ثم يذهب معد ذلك الى تفسيم الطور والوادى المقدس طوى والنعلين برموز معينة كها مر.

<sup>(</sup>۱) أبو حامد الفرزالي / مشكاة الانوار د . أبو العلل عفيفي ص ١٩٦٤ . و القاهرة ١٩٦٤ .

<sup>(</sup>٢) الفرالي / مشكاة الانوارص ٧٠ .

وقد لا نستطيع التحدث عن خطسورة منهج التأويل العقسلى والرمزى بين ايدى المخلصين من شيوخ الاسلام ومفكريه ، مراعاة لظروف عصورهم ودواعى استعمال ذلك المنهج وتوفر حسن النية عندهم . ولكن أحدا من المفكرين الاسسلاميين المخلصين لا يستطيع السكوت على بعض الذين يلحدون فى آيات القسرآن الكريم بهذا المنهج ، حيث يعبثون بالمعنى بعد عجزهم عن العبث باللفظ ، ومن امثلة ذلك حديثا تفسير البهائية المائسدة التى نزلت على عيسى والحواريين من السماء بأنها غذاء الروح والعقسل ، واحياء عيسى عليه السلام للموتى بأنه اخراج الجاهل من ظلمة الجهسل الى نور العلم ، وهكذا يؤولون كل المعجسزات التى حدثت حدوثا حسسيا واقعيا مخالفاً للعادة على ايدى الانبياء والمرسلين فيجعلونها أمورا معنوية يقدر عليها كل مصلح اجتماعى أو أى بشر عادى .

ومثله ، ميرزا غلام أحمد القاديانى ، الذى ادعى النبوة فى الهند فى القرن الماضى ، وفسر لاتباعه كون الرسول صلى الله عليه وسلم خاتم الانبياء بأنه معتمدهم بخاتمه وليس آخرهم (١) .

كل ذلك يحتم علينا الحذر من منهج التأويل العقسلى ، والالتزام بمدلول الالفاظ والعبارات حسب دلالاتها اللغوية ، وقواعد اللفة

<sup>(</sup>۱) المسألة القاديانية لابي الاعلى المودودي .

العربية ، واقفين بالعقل عند حدوده تلك ، مميزين بين ماهو توفيقى وما هو توفيقى من الحقائق ، غلا نهمله أو نبخسه قدره بل نضعه في موضعه الذي خلق لاجله .

#### القاعــدة الرابعــة:

# المعرفة بالوحى والمعرفة بالعقسل

ونتلخص فى اننا يجب الا نتبل على الترآن بغية البحث غيه عن ادلة لابطال آراء الخصم ، أو مفهومات ــ رأينا فى خالص فكرنا أنها خاطئة ــ وذلك لدحضها وابطالها ، لان ذلك النهج الفكرى ينحرف بالباحث عن ادراك الحقيقة القرآنية فى ذاتها ، فالحقيقة القرآنية عى المعيار الذى توزن به مسائل المذاهب والنظريات والفلسفات الاخرى ، أو هكذا يجب أن تكو ن، مادمنا فى نطاق الفكر الاسلامى

العالمين وعباده المرسلين » للعلامة الشيخ مصطفى صبرى العالمين وعباده المرسلين » للعلامة الشيخ مصطفى صبرى شيخ الاسلام السابق فى دولة الخسلافة العثمانية ، وهذا الكتاب فى جملته مجموعة منالمواقف الفكرية الجليلية، تصدى فيها شيخنا العظيم لتيارات الالحاد وفتنة قداسة العقل عند مشاهير المؤلفين المعاصرين فى الوطن الاسلامى ، المفتونين بفتوحات العقل فى حضارة الفرب المادية ، لكى يرد الى قيم الاسلام وعقائده صفاءها ومكانتها فى النفوس .

كما يراجع غصل : تربية العقل فى كتساب « منهج التربية الاسلامية » للاستاذ محمد قطب ، غقد توسع فى بيسان حدود العقل ومجالات عمله .

الخالص . ومن ثم وجب معرفتها كاملة وبطريقة مباشرة من القرآن والسنة وذلك بعكس سبيل النكر البشري الحسر الذي يتدرج في اكتشاف الحق في المسالة تدرجا بطيئا حيث يعجز وحده عن معرفة الحقيقة دغمة واحدة. غالدارس لمسارات الفكر البشرى في فلسفات وعقائد الحضارات الجاهلية المختلفة تديمها وحديثها يرى أن العتل الانساني يكتشف الفكرة أو المبدأ أو التفسير أو النظام لما يبدو فيها من حق وخير ويعتنقها زمنا ما ٤ ولانها المكار ونظم بشرية للل مناص من تليس الحق بالباطل والخير بالشر غيها ، ومن ثم لا يلبث العقل الا تليلا حتى يكتشف الاخطاء والاضرار غيما ظنه حقا محضا وخما كاملا ، غيندفع بعد ذلك - في حاولة لعلاج الخطأ وتلافي الاضرار -الى نقيض النكسرة الاولى أو النظسام السابق وهو لا يدرى أنه باندغاعه هذا من النتيض الى النتيض قد استبدل خطأ بخطأ وشرا مشر وتخطى بذلك الحق الكامل والخير الخالص . والذين درسوا الفلسفة اليونانية بدركون الى أى حد ينطبق هذا التسول على ثاريخها . حتى تستطيع أن نرى مسار العلل اليوناني وانتقاله في تفسيم ه للوحود اعتماده على مبدأ التغير الى الثبات ومن التعدد الى الوحدة ، ومن المادية المحضية الى التصورية الصرغة ، ومن الجزئية الى الكلية ، ومن انكار القدر والعناية الالهية للعالم الى الايمان بالقدر الصارم الذي يخضيع له كل شيء حتى الاله نسبه وهكذا حتى انتهت الغلسفة اليونانية على غير اتفاق ، وكذلك كل الفلسفات وعلة ذلك تكبن في تكليف العقل البشري بما لا يطيق وبها لم يخلق من احله فقد كانت موضوعات الفلسفة اليونانية هي نفس

موضوعات الوحى ، غلو خلق الله العقسل البشرى مؤهلا لهسذه الموضوعات لما جاءت الرسل للبشرية ، ولكن الرسالات السماوية فزلت من السسماء حتى لا يبرر أحد من الناس يوم القيامة ضسلاله وخسوته بالجهل ( رسلا مبشرين ومنذرين لئسلا يكون للناس على الله حجسة بعد الرسسل ) (1) غلو كان العقسل وحده كفيلا بهداية الانسان للحق الكامل والخير الخالص لما جاز للناس ان بحتجوا بعدم ارسال الرسل ، ولكن الله تعالى الذى خلق الانسان وعقله وفكره جعل لعقله حدودا وموضوعات خاصة تليق به وجعل حقائق الغيب والتشريع خارج هذه الحدود ومخسالفة لموضوعات العقل ، شاء سبحانه ان يرسل الرسل حتى لا تكون هنساك حجة للناس لعلمه تعالى انه بدون الوحى السماوى لا يهتدى الانسان الى الحق أبدا ولا يصل الى الخير المنشود في دنياه وآخرته .

لقد ادركنا الغرور ، ونحن نرى العقل البشرى يبدع فى عالم المادة ، ويأتى بما يشبه الخوارق ، فوهمنا أن العقل الذى يبدع الطائرة والصاروخ ويحطم الذرة وينشىء القنبلة الهيدروجينية « ويرتاد الفضاء » ويعرف القوانين الطبيعية ويستخدمها فى هذا الابداع . . . . وهمنا أن هذا العقل جدير بأن نكل اليه كذلك وضع ( نظام ) الحياة البشرية . . . وقواعد التصور والاعتقاد واسس الاخلاق والسلوك . . ناسين أنه حين يعمل فى ( عالم المادة ) ، غانه

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ١٦٥

يعمل فى عالم يمكن أن يعسرغه ، لانه مجهز بادراك توانينه . . أما حين يعمل فى متاهة واسعة بالقياس اليه . هو غير مجهز ابتداء بادراك حقيقتها الهائلة الغامضة (1)

والذى نعله الانسان بتجربته البشرية فى الفلسغة اليونانية هو انه وضع عقله أمام موضوعات لم يخلق لها وليست فى طاقت. وليس معنى ذلك أننا نقلل من شأن العقل والفكر . كلا . فالعقل وليس معنى ذلك أننا نقلل من شأن العقل والفكر . كلا . فالعقل أو الفكر أوالذكاء البشرى بخاصة وجميع أجهزة الادراك البشرية بعامة هى أعظم ملكات الانسان وقدراته ، وهى خطيرة الشأن فى وجوده ، فبدونها لا يستطيع أن يحقق هدفا من أهدافه الكونية العظمى التى خلقه الله من أجل تحقيقها ، ولكن الانسان بعقله وأجهزة أدراكه جميعا بعجز عجزا تاما عن أدراك ومعرفة حقائق الفيب والبعب والبسرى وحده دون توجيه وتعليم وترشيد من السماء ومعنى العقل البشرى وحده دون توجيه وتعليم وترشيد من السماء ومعنى ذلك أن للعقل دورا رئيسيا وهاما فى معرفة حقائق الغيب والوحى والتشريع ولكن الخطأ يكمن فى محاولة العقل البشرى معرفة ذلك وحده دون قيادة الوحى وتوجيهه .

ان السائح الذى يريد أن يعتمد على نفسه فى اكتشساف الاماكن السياحية والاثسرية التى جاء من أجسل زيارتها راغضا الدليسل السياحى مخطىء حيث من المؤكسد أن مدة زيارته سستنتهى دون

<sup>(</sup>۱) عن كتاب : « المستقبل لهذا الدين » للاستاذ سيد قطب رحسه الله .

معرفة هذه الاماكن بل ربما ينتهى عمره كاملا دون أن يصل اليها جميعا . حقيقة أنه من المحتمل أن ينجح فى التعسرف على بعضها ولكن من المؤكد أنه لن يصل الى زيارتها كلها ومعرفتها المعرفة التى يمكن أن يجنيها من مرافقة المرشد السياحى . والسائح هنا هو المعتل البشرى عندما يرتاد الامور والمسائل الكونية والوجودية والمرشد هو الوحى والوحى من عالم الغيب ولذلك فهسو المصدر الوحيد للانسان لمعرفة هذا العالم معرفة كالمة وحقيقية يقينية .

وعندما يقبل السائح مختارا مرافقة المرشسد حيث سيعطيه من المعرفة والهداية فى وقت قصير ما لايستطيع أن يجنيه فى عمر طويل وحده يقبل اختيسارا أو طواعية التزامه بطاعته ويترك له قيسادته وتنظيمه ويسلم بما يلقنه اليه من معلومات تاريخية وأثرية ويقتصر دوره على التلقى والفهم والاستجابة .

وهذا هو المطلوب من العقل البشرى حيال الوحى الالهى الهادى الى الحق والمرشد الى الخير: التلقى والفهم والتسليم والاستجابة، فالاسلام هو اسسلام الارادة لله فى السلوك والمعاملات واسسلام المعقل الى الوحى فى مجال المعرفة وادراك الحق ، ولن يتم احدهما الا بالاخسسر .

ولا شك اننى عندما أخضع عتلى كانسان لتول الله تعالى أيمانا بأن فيه كل الحق ، ولا حق فيما سواه اذا كان يخالفه سفاننى فى الواتع احرر مولست أخضمه أوأتلل منشأنه لان الاستسلام للموحده تحرر واستعلاء على ما سواه . والعقل وقوانينه الفكرية من صنع الله ، ومن ثم فخضوعه للحق وتوافقه مع الحق الاتى الينا من الله واستسلامه له واخذه عنه انما هو تكريم له وليس تقليلا من شانه ، وليس هناك تكريما لكائن اعظم من وضعه في موضعه المناسب له الذى خلقه الله من أجله .

ننتهى اذن الى تقرير نتيجة هامة وصحيحة ، تتلخص فى قولنا : ان ما يظل العقل وحده باحثا عنه قرونا طويلة دون الاهتداء اليه ، يتلقاه تلقيا مباشرا وسريعا وكاملا من الوحى الالهى ، وفى هاذا رحمة وخلاص للناس وهداية لهم الى الحق والخير اللذان لاتستغنى عنهما البشارية .

ومن ثم ينجو الانسان بذلك من التخبط بين الاغكار المتناقضية والنظيم المختلفية ، كما حدث في الفلسيفات والمقتيان الوضعية قديميا وحديثا . . . ومعنى ذلك اننسا يجب ان نتلقى الحقائق القرآنية باعتبارها حقائق كاملة وليست حقيائق خزئية ناقصة تنتظر منا استكمالها والاضاغة اليها أو تعديلها لاننا عندما نكون بازاء حقائق القرآن الكريم غاننا نتلقى ونسمع من الله عز وجلبعكس سبيل العقل البشرى في التفكير حينما ينتقل من فكرة الى نقرة مكملة لها أو من معنى اليمعنى يتداعى وراءه وبسببه ، غاذا نحن حاولنا معرفة حقيائق الوجود والغيب من القرآن بهيذا السبيل الفكرى الذى يغلب على طبيعة العقيل البشرى في بحثه غاننا سنقع لا محالة نيما وقع غيه منكرو الاسلام

قديما مما أدى بهسم إلى الفرقة والتقسسابل والتناقض في المذاهب والاتجاهات حيث نجد نماذج من هذا الخطسا المنهجى في التفكسير الاسلامي قديما عند الفرق ، بل أن منشأ الفرق ذاتها ، ووجودها لم يكن الا نتيجة لهذا الخطسا في تطبيق المنهج ، أما تطبيقه على الحقائق التوتيفية ، فسيؤدى حتما إلى التخبط وإلى الحصول على نتائج خاطئة ، وهذا ما وصلت اليه فعلا بعض أو معظم الفسرق الاسلامية ، فهناك فرق قامت كوجه مقابل وكرد فعل لفرق أخرى ، رأت الفرق التالية خطأ الاولى بل فسوقها أو كفرهذ فاذا بهساتذهب ألى الطرف الاخر من القضية متعدية الحقيقة ،

ومثال ذلك ظهور فرق الخوارج التى انشقت على على بن ابى طالب رضى الله عنه ، وغالى بعضهم حتى قال بكفره فتبع ذلك ظهور انشيعة الذين تشعيعوا له ، ويغالى أيضا بعضهم حتى ذهبوا الى تأيهه ، والحقيقة تجافيهما فما هو بكافر ولا هو باله .

مثال آخر ، يتمثل في تفشى القول بالجبر في عهد بنى امية واخذ الناس يتعللون ويحتجون عن معاصيهم بالقصدر الالهى المكتوب ، وهذا خطأ وضلال دفع تابعيا صدوقا هو معبد الجهنى الى مقاومته فقال لا قدر والامر انف وانكر القدر للفوتع في خطا آخر لانكاره القدر وهو اصل من أصول الايمان في الاسلام .

ولكن معبدا حينما أخطأ في محاولته معالجة هذا الانحسراف كان خطؤه منهجيا تبسل أن يكون موضسوعيا . حيث لم يعد الى آيات

القرآن يستلهمها الرأى ، وانماء جاءت محاولته للبحث فى الموضوع قاصره ناقصة على غير أساس منهجى سليم ، مدنوعا بالرغبة فى مقاومة الاتجاه الاخر ، ومعالجة الانحراف العقيدى والخقى الناتج عنه ، غانكر القدر انكارا تاما ، وذلك بسبب استخدام عقله وهكره استخداما مستقلا مغنلا لنصوص الوحى وتوجيهه .

وخلاصة القول: انه كما يتعين علينا الانقبل على القرآن بمقرارات عقية او غروض ذهنية مسبقة باحثين غيه عما يؤيدها بتأويل نصوصه او بغير تأويل ، كذلك يجب علينا الا نقبل عليه وفى اذهاننا من الاغكار والنظريات والفروض والاراء التى نعتقد انها خاطئة ومنحرفة للغية البحث بين آياته عما يدفع هذه الافكار ويدحضها .

## القاعدة الخامسة:

## ضرورة تسوافق الحقيقة المستنبطة من البحث في القرآن مع غيرها من الحقسائق القرآنية

وهذه القاعدة فى هذا المنهسج ، قاعدة معيارية بمعنى أنه ينبغى علينا أن نزن الحقائق التى نصل اليها بعد البحث بمعيار نابسع من القرآن أيضا وليس معيارا أجنبيا عنسه أى أنه لابد من أن تكون الحقيقة المستخلصسة من الايات متوافقة مع بقية حقائق القسرآن بصفة عامة من ناحية ، كما تكون متوافقة ومتسقة ومتساندة مع كل سورة وكل آية من آياته جميعا ، وليست متعارضة مع آية واحدة، والا بطلت هذه الحقيقة المستخلصة على الغور ورغضت رغضا تاما وقاطعا .

وذلك لازم من مسلمتين هامتين لله يؤمن بهمسا المسلمون ، وتؤيدهما المناهج العلمية للنقد التاريخي اولاهما : ان القرآن كله منزل بجميع آياته من عند الله سبحانه ، وأن الله سبحانه وتعالى وعد البشرية بحفظه من التبديل والتغيير والضياع ( وأتل ما أوحى اليك من كتاب ربك لا مبدل لكلماته ) (1) . ( أنا نحن نزلنا الذكر وأنا له لحافظ ور ) (٢) . وهذا يعني يقينا أن ما بين أيدينا من الذكر ، هو بكامله وبرمته كتاب الله لا زيادة غيه ولا نقصان ولا تحريف غيه ولا تبسديل .

وهذه المسلمة يؤدى تجاهلها او انكارها الى الخروج بمتجاهلها او منكرها عن محيط الدائرة الاسلامية: ان القرآن كتاب منزل من عند الله تعالى ، ومن ثم فكل ما جاء فيه حق كامل ، وكل ما أرشد اليه خير تام وكل ما نهى عنه شر مؤكد . والقول بغسير ذلك كفر بالقرآن وتكذيب به وتكذيب برسانة محمد صلى الله عليه وسلم .

ومن ثم لا يمكن اعتبار أى بحث فى القرآن والسنة لا يقوم على هذه المسلمة بحثا اسلاميا حتى لو استدل على نتائجه بآيات قرآنية،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٢٧ (٢) سورة الحجر: ٩.

المسلمين حيث التسليم بأن القرآن وحى الهى الاسلامى وبين المسلمين حيث التسليم بأن القرآن وحى الهى الها حيال غير المسلمين وفى مجال الفلسفة العامة فان هذه القضية يجب أن تقدم بادلتها العقلية والتاريخية والاعجازية للقسرآن الكريم فهى مسلمة بالنسبة للمسلمين وغير ذلك بالنسبة لغيرهم .

ولتوضيح ذلك نقول: ان الباحث الاسلامى يجب ان لا يقبل على القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة المحققة باعتبارهما كتابين من الكتب والمصادر الكثيرة التى يرجع اليها ، فكل المصادر سوى القرآن والسنة يخير فيها الباحث الاسسلامى بين الاخذ والترك . والحق فيها مرهون بنتائج البحث وخاضع لقسواعده المنهجية ، الما القرآن الكريم فلا يملك المسلم حين يتلوه او يبحث فيه الا أن يعتقد ويسلم ابتداء بصححة كل ما جاء فيه ، وصدقه واحقيت وكذلك السنة المحققة الصحيحة ، والذى يتناولهما بقصد اخذ ما يتفق مع مذهبه وترك مالا يتفق ليس باحثا اسلاميا ، وثمة شك في اسسلامه لو عام خطأ ما يفعل واصر عليه ، ولا فرق بينه عنسدنا وبين المستشرقين اليهود والصليبيين الذين يبحثون في اصسول الاسلام ليس بقصد معرفة الحق ولكن بقصد الانتقساء من آياته ما يخدم العداهم واخفاء وتجاهل ما يتعارض معها .

وثانى المسلمتين : هى أن القرآن يوافق بضه بعضا ، ولا يضرب بعضه بعضا ، فهناك اتفاق واتساق وتوازن واحكام بين آياته ، وبالتالى بين حقسائقه ، ومن ثم فأنه يلزم من هاتين المسلمتين أن تكون الحقيقة المستخلصسة من الايات متمشية ومتوافقة مع باقى الحقائق والايات ، سواء أكانت تلك الحقائق خاصة بعالم الغيب ، أو بعالم الشهادة ، أو في مجال التاريخ والاخسلاق والتشريع . . هذا هو المعيار الاول .

اما المعيار الثانى: فهو قائم على هذا الاول ، ذلك ان القسرآن الكريم يقدم لنا حقالق كثيرة ، ولكنها يمكن أن تصنف دراسيا الى

حقائق نظرية ، واخرى عملية . وهو ما عرف عند علماء الاسلام الصوليين ونقهاء بالتوحيد وأبحاث النقه والتشريع . وهما في القرآن مرتبطان يقوم الثاني على الاول ويكمل أحدهما الاخر ، فالنظم العملية متنقة ومتماندة وقائمة على الحقائق التصورية حيث نجد التشريعات العملية في الاسلام قائمة ومرتكزة على التوحيد وحقائق العتيدة الاسلامية ارتكاز البناء على اساسه في باطن الارض ، كما أن المسلم لا يصبح موحدا الا بالتطبيق العملي للتشريع القرآني الفردي منه والجماعي على حد سواء .

فالقرآن الكريم يقدم لنا عقيدة تصورية محضة في الالوهية والعالم والانسان ، ولكن هذه العقيدة التصورية ليست مجرد موضوع للذهن البشرى يتعامل معه ويقف عند هذا التعامل الذهنى التصورى . بل أنه يعتبر الاساس الفكرى الذى تقوم عليه التشريعات الخلقية والاجتماعية والانسانية في الحياة البشرية واليومية والجيلية منها على حد سواء . فالعقيدة التصورية للفرد هي اصل الدوافع النفسية للعمل والحياة ، وهي بالنسبة للمجتمع اساس النظم القائمة فيه . والقرآن ليس كتابا في الميزيقية ، الهدف منها المعرفة المحردة للثقافة والابحاث الكونية أو الفيزيقية ، الهدف منها

المتافزيقا : كلمة يونانية ترجمتها « ما بعد الطبيعة » ، وكان فلاسفة اليونان عادة يقسمون مباحثهم الفاسفية الى مباحث في الطبيعة «المفيزيقا» ومابعد الطبيعة «الميتا فيزيقا» والاثنان عندهم يشكلان العالم أو الوجود وثمة اختسلاف بين هذا التقسيم وبين مفهوم العالم والوجود في الاسلام .

غلطالما دعا رسمول الله صلى الله عليه وسلم بدعائه المأثور « اللهم اني أعوذ بك من عام لا ينفع » ، « اللهم اني أسالك علما نافعا » ، ولا علم أعلا وأنفع من توحيد الله عز وجل ، وهو أساس العقيدة الاسلامية ، وكل مافي القرآن والسنة الصحيحة حق وعدل، اما الحق مهو تصورات وأقوال تعبر عن حقائق كائنة وموجودة في العالم وليست تعبر عن أوهام أو أساطير أو خرافات والاللاكان حقا . والحق ليس مجرد علم نظري تصوري نقط ، بل هو الاساس الذي تقوم عليه السموات والارض اى العالمين . وهذه المعسرفة ليست من نوع المعارف النظرية والظنية عند الفلاسفة والمفكرين. ويعتبر التوحيد هو أساس الحق في عقيدة القرآن ، وهو أيضا أساس الحق في العالم وقوانينه التي تحكمه ، ومن ثم معرفته ليست مجسرد علم تلثقافة والمعرفة النظسرية بل انه يترتب عليه السلوك الفردي والاجتماعي في الحياة البشرية ويتحقق به الخمم والعسدل.

اما العدل ، فهو السلوك العملى للافراد والجماعات الذي يحقق الخير للانسان في الدنيا والاخرة ، ولا عدل الا عدل القسرآن ، ولا عدل بدون الحق ، ومن ثم لا يتمثل الحق كقيمة والعسدل كنظام وعمل الا بالتوحيد .

فالتوحيد او عقيدة الاسلام مرتبط اوثق ارتباط بالعمل ، والعدل والخير يقومان عليه قيام البناء على الاساس او الشجرة على الجذور المتدة في باطن الارض ، وتعتبر السعادة والحياة الطيبة

فى الدنيا والاخرة هى الثمرة التي يجنيها الانسان من هذه الشجرة الطيبية .

ومن ثم مان السنة هى التطبيق العملى للقرآن حيث كان الرسول عليه الصلاة والسلام النموذج البشرى الحى لهذا التطبيق ، حيث كان خلقة القرآن كما أن الصحابة عليهم رضوان الله فى مجموعهم كانوا هم النموذج البشرى الحى لما يجب أن يكون عليه المجتمع الانسانى ، حتى أنه يمكن القول أن الرسول عليه الصلاة والسلام والصحابة معه فى مجتمع المدينة قد عاشوا الحقائق الكونية كما عشوا وتمثلت ميهم الحقائق الانسانية : الخلقيسة والاجتماعية فى القرآن ، وتلك ظاهرة تاريخية ، ربما أمكن القول ، أنها لم تتكرر كثيرا حيث وحسد القرآن بين شموب وأمم ومجتمعات متفايرة بتاسيسه نظم الحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والخلقية فى المجتمع الاسلامى على تصور اعتقادى واحد هو: حقيقة التوحيد، ومن ثم تحقق الحق الكونى فى واقع الحياة البشرية متمثلا فى العدل القسرانى .

ننتهى من هذا الى أن حقائق الاسلام جميعا بتساندها وترابطها ، انما هى حقائق عملية فى المقام الاول حتى حقائق الكون الغيبية فيه، وكذلك الحقائق الانسانية التى تحدد ماهية الانسان وغايته فى الكون وتعلل وجوده فى هذه الحياة .

نخلص من ذلك كله أنه يتحتم علينا اذا وصلنا الى مفهوم ما عن الانسان وحريته - نتيجة بحثنا للقرآن والسنة - أن ننظر في النهاية أن كان هذا المفهوم وما يستتبعه من نتائج عملية يتمشى مع الخاية والمفهوم اللذين يحددهما القرآن لجميع الحقائق الكونية

الاخرى ، أم لا ؟ وذلك قبل أن نعتبر ما وصانا اليه حقيقة قرآنية ثابتة ونهائية .

فاذا وجدنا هذه المفاهيسم الانسسانية ومنهسوم الحسرية مثلا ، لا يتعسدى الجانب التصورى النظرى وانه ليس له صلة ولا رابطة بالغاية من الحياة البشرية ، التى لا تتحقق الا بالعمل ، ولا يكون له المشاركة والدور الرئيسى فى تحقيق الغاية البشرية من الوجود الانسانى بعامة ، والحياة البشرية بخاصة والتى تعمل وغقها الموجودات جميعا حسب حقائق وجودها كما هى فى القرآن ، غان هذا المفهسوم خاطىء لا محالة ، حيث انه يصطدم مع الغاية التى تؤدى اليها بقية حقائق القرآن الغيبية والطبيعية والانسانية متكاتفة ومتوازنة فى تناسسق وأحكام حيث الفاية واحدة والمنهاج للوصول اليها واحد .

فاذا خرجنا فى بحثنا عن حقيقة الحرية الانسانية بنتائج لا تعدو وان تكون مناقشات ومحاورات ومجادلات فلسفية لا تتعدى ظاهر الصفحات ، وبطون الكتب الى واقع الحيساة فلا يكون هذا البحث ونتائجه بحثا صحيحا بالقياس الى صبغة القرآن وروح الاسلام .

فكم من مفاهيم فاسفية عن الكون والانسسان ظلت هكذا منذ وضعها واضعوها ملتصفة بصفحاتها ومدادها لا تعدوها الا الى رؤوس دارسى الفلسفة ، ثم لا يكون لها اى اثر على حياتهم الخلقية، وبالتالى تكون مقطوعة الصلة بينها وبين مجتمعات هؤلاء الفلاسفة

والدارسين . وخير مثال على ذلك هو مفهوم الالوهية عند معظم فلاسفة اليونان ، حيث لا نجد له أى تأثير عملى على ساوك الناس في الحياة ، بعكس حقيقة الالوهية في الاسلام ، التي اذا آمن بها مجتمع ما كان لها أكبر الاثسر بل كل الاثر في تنظيم حياة أفراده ومجموعاته واجياله تنظيما دقيقا تستقيم معه حياتهم ويهنا به عيشهم

وكذا كل الحقائق الكونية النظرية في القرآن ، كان لها كل الفضل في تشكيل وتخطيط الحياة اليومية في المجتمع الاسلمي بمنهاج القرآن القويم .

واخيرا يمكننا صياغة هذه المقاعدة المنهجية المعيسارية الاخيرة للبحث في القرآن بالقول بأنه اذا كان بديهيا أن لا يأتى البحث عن حقيقة ما من حقائق القرآن بمفهوم متعسارض مع نصوصه وآياته جميعا ، غانه يأزم أيضا أن تكونهذه الحقيقة المستخلصة من سوره وآياته غير متعارضة أو منافية أو مناقضة معسه ككل ، أى مع ما يمكن تسميته بروح القرآن أو صبغته أو اتجاهه العام من ناحية ، كما يأزم أن تكون غير متضاربة ومتناقضة مع بقية حقائقه ومفهوماته الصحيحة الاخرى من ناحية ثانية . فيكون المفهوم عن هذه الحقيقة موضوع البحث نابعا ومشتقا من هذه الروح القسرآنية أو الصبغة الالهية ، اشتقاق الفرع من الجذع ، متماثلة معها تمسائل المثمرة والشجرة ، غنعسلم حينئذ باطمئنان ويقسين أن ما وصلنا اليه من نائج ومفاهيم انما هي مفاهيم صحيحة عن حقيقة قرآنية كريمة .

## اخلاص النيسة وسسلامة القصسد

وتتلخص فى ضرورة صدق النية وابتغاء الحق والحق وحده عند البحث فى القرآن الكريم ، فالانسسان يجب أن يتنزه عن الهسوى ويخلص نفسه من التحيز والتعصب القومى أوالعنصرى أوالعقيدى أو غير ذلك مما يقف حاجزا بين الانسسان وبين أدراك الحقيقة المنشسودة .

واخلاص النيسة وصدقها أو ابتغاء الحق وحسده عند البحث في القرآن أمر نفسى خلقى وليس أمرا مكريا منهجيا ، ولكن الانسسان وحدة واحدة وأجهزته تعمل جميعها حين يعمل أعلى الاعملول وأرقاها وتعمل جميعها حين يقوم بأدناها ، والمصل بين أجهزته وملكاته في تفسير النشاط لانساني سبيل خاطيء ، ومن ثم لا يصح أن نلغى أو نتجاهل عمل الارادة عند تفسير النشاط المعرف ، كما لا يصح أن نتجاهل أجهلة الادراك والعلم البشرية عند تفسير النشاط الخلقي .

وليس كل من قرا القرآن اهتدى به ، بل ثمة من الناس من يضله الله به ، غالناس تقسراه غيضل الله به البعض ويهدى به البعض الاخر ، ولكن من الذى يضله الله بالقرآن ومن الذى يضله الله بالقرآن ومن الذى يهديه الله بالقرآن ومن الذى يهديه الله بالقرآن ؟

تأتينا الاجابة من القرآن نفسه ، فيقول الله تعالى :

- « واذا قرات القرآن ، جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالاخرة حجابا مستورا ، وجعلنا على قاوبهم اكنة أن يفقهوه وفى آذانهم وقرا ، وأذا ذكرت ربك فى القرآن وحده : ولو على ادبارهم نفورا » (1) .
- ويتول الله سبحانه وتعالى: « وننزل من القرآن ما هو شناء ورحمة للمؤمنين ، ولا يزيد الظالمين الا خسارا » (٢) « ولقد صرفنا في هذا القرآن ، ليذكروا ، وما يزيدهم الانفورا» (٣)

اى بينا الايله والامثال والوعد والوعيد ليتعظموا ولكن ذلك ما يزيدهم الا بعدا عن الحق ونفورا منه .

- ومثلها قوله تعسالى : « ان الله لا يستحى أن يضرب مثسلا ما بعوضة غما غوقها . غأما الذين آمنوا غيعلمون أنه الحق من ربهم ، وأما الذين كفروا غيقولون : ماذا أراد الله بهذا مثلا ؟!! يضل به كثيرا ويهدى به كثيرا ، وما يضل به الا الفاسقين» (٤)

غيبين سسبحانه في هذه الايه من كتابه العسزيز ، أن الله يهدى بالقرآن ويضل به ، أى بآياته ووعده ووعيده ، ويشتى به ويزيد به نفور النافرين منه والمحاربين له .

<sup>(</sup>۱) سورة الاسراء: ٥٤ ــ ٦٤ (٢) سورة الاسراء: ٨٢ .

 <sup>(</sup>٣) سورة الاسراء: ١٤ (٤) سورة البقرة: ٢٦

ومن ثم غليس التعالم مع القرآن الكريم من خلال العقال أو النفهم أو أجهزة الادراك البشرية فقط دون الارادة ، بلّ أن الارادة الانسانية المختارة تعتبر عاملا حاسما في تقبل الحق والهدى والخير النازل غيه ، أو الصرف عنه .

- وقوله سبحانه وتعالى « غانهم لا يكذبونك ، ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون » (۱) يدل دلالة قاطعة على أن هؤلاء المكذبين والكاغرين بالحق لا يعقلون ذلك بسبب نقص فى المعسرغة أو بعد عقلى عن الحق ، وانها بارادتهم يكذبون جحودا ونكرانا وعنادا واصرارا على الهوى وحرصا على الدنيا . اذن : غالعلة فى كفرهم وتكذيبهم ، هى ارادتهم الحرة وليس قصورا فى ادراك الحقيقة والحسق .

واذا عدنا الى الاية التى ذكرناها وما بعدها من سورة البقرة حيث يقول الله تبارك وتعالى : « ان الله لا يستحى ان يضرب مثلا ما بعوضة غما غوقها ، غأما الذين آمنوا غيعلمون أنه الحق من ربهم ، وأما الذين كفروا ، غيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلا يضل به كثيرا ويهدى به كثيرا ، وما يضل به الا الفاستين ، الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ، ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ، ويفسدون في الارض ، أولئك هم الخاسرون » (١) نجد أن نقض العهد والميثاق ومعصية الله والافساد في الارض ، ينتهى بقارىء

<sup>(</sup>۱) سورة الانعام: ٣٣ (٢) سورة البقرة: ٢٦ ــ ٢٧

القرآن وسلمع ما يضربه الله الناس من أمثال فيه الى الضلال وليس الى الهدى ما دامت هذه حاله ، ويهدى الله بالقرآن وبهذه الامثال المؤمنين لايمانهم .

والايمان الكفر غعلان نفسيان اراديان اختياريان للناس ، كما سنعام ذلك بعد .

ومن ثم تكون معرفة الحق والخير ـ وهما مطلب العقل البشرى . مرهونة بالايمان وعمل الخير في الارض . وهنا تخضع المعسرفة للاخلاق في الاسلام ، وليس كما ظن فلاسفة اليونان حيث اخضعوا الاخلاق للمعرفة . ونعنى بخضوع المعرفة للاخسلاق ، ان ادراك الحقيقة ومعرفتها مرتبط أوثق ارتباط باختيار الانسان المتمثسل في النية والقصد الى الخسير أو الى الشر ، فمن يقبل على القسرآن الكريم وفي نفسه ابتغاء معرفة الحق وحده ، يهديه الله ويفتح له كنوز معرفته بقدر تقواه (اتقوا الله ويعلمكم الله) ، ومن يقبسل عليه وفي صدره حرج منه وشك وريبة وهو يقرأه وقسد عزم على تكذيبه ، ومن ثم يبحث فيه عن تناقضات وهميسة بين آياته أضله الله به .

وهذه القاعد ليست قاعدة منهجية فكرية لانها لا تتم بالفكر ولا يطلب من الفكر تطبيقها . ولكنها قاعدة خلقية سلوكية تتم بارادة الانسان واختياره للخير وابتغائه للحق ، وليس في مقدور القواعد المنهجية والاساليب الفكرية أو غيرها الزام أحد باختيار

الخير دون الشر او العكس ، ولكن ليكن معلوما أن القرآن الكويم لا يكرم الله به الا أهله ، المؤمنين به ، والمسلمين بكل ما جاء فيه ، العاملين بشريعته في حياتهم العامة والخاصة ، وغير هؤلاء ليس لهم من آياته وحقه نصيب .

وهذه القاعدة التى تقوم على التجرد لله بغية معرغة الحق عند البحث فى القرآن ، هى أول القواعد واحتها بالالتزام واجدرها جميعا بالتمسك لانها منتاح البحث القرآنى .

غلامه الذي لا تسبقه النية الواضحة الخالصة لله لا يتبسله الله . والبحث في القرآن الكريم عبادة من أجل العبادات لو خلصت غيه النية لابتغاء الحق والخير . ومن ثم غهى تسبق كل القسواعد وتتقدم عليها في خطوات البحث . ولكنسا أوردناها كخاتسة لكل القواعد السالفة من حيث كونهسا ليست قاعدة منهجية معسرفية بقدر ما هى سلوكية خلقيسة وان كانت شرطا لازما لمعسرفة الحق والخير القرآنيين .