

الجزء الثاني ٲڔ؞ڔ؞ؙڔڹ؞ۼ<u>ۼ</u>ڮڔٵٛٳڵڶڔٙڔٚؼؙٵ

## الحقوق محفوظة لكل مسلم الطبعة الأولى 1881 ه-2010م



فرع عدن كريتر — الميدان — تحت فندق العامر فرزة الشيخ عثمان ت : (٠٢/٢٦٥٧٠٦)

مركز خالد بن الوليدد الدائري الغربي تقاطع شارع الرباط ت: (٢١٥٦٩٩)





## المنافق المناف

## المحتويات

| ٦   | المحتويات                 |
|-----|---------------------------|
|     | المحتوياتالمقدمة          |
|     | حقوق الانسان (١)          |
| ۲۱  | حقوق الإنسان(٢)           |
| ٣٥  | حقوق الطفل (١)            |
| ٤٤  | حقوق الطفل (٢)            |
| 00  | حقوق البنات               |
| ٦٧  | حقوق الزوجة على زوجها (١) |
|     | حقوق الزوجة على زوجها (٢) |
|     | حقوق الزوج على زوجته      |
| 1.7 | حقوق اليتيم (١)           |
|     | حقوق اليتيم (٢)           |
| 170 | حقوق المرأة (١)           |
|     | حقوق المرأة (٢)           |
|     | حقوق الحيوان              |
| 100 | حقوق الجيران              |
| 179 | حقوق الطريق (١)           |
| 179 | حقوق الطريق (٢)           |

| ٧     | المحتويات            |
|-------|----------------------|
|       |                      |
| ۱۹۳   | <br>حقوق العلماء (٢) |
| 7 • 7 | <br>حقوق الميّت (١)  |
| ۲۱۰   | حقوق الميّت (٢)      |
|       |                      |
| ۱۳۲   | حقوق غير المسلمين    |
| 7 2 0 | <br>حقوق الوطن       |
| 778   | حقوق المظلوم         |
| 777   | ختاماً               |
|       |                      |

# والمقحمل المقحمل المقحمل المقحمل المقحمل المقحمل المقدمل المقدم ا

نحمده تبارك وتعالى على كل ما منح أو سلب، ونعوذ بنور وجهه الكريم من العناء والنصب، ونسأله الخلود في دار السلام حيث لا لغو ولا صخب.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وإليه المنقلب، هو المالك، وهو الملك يحكم ما يريد فلا تعقيب ولا عجب، وأشهد أن خاتم المرسلين هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، نطق بأفصح الكلام، وجاء بأعدل الأحكام، وما قرأ ولا كتب، فيا رب يا أكرم مسؤول ، ويا خير مرتجىً ومأمول.

صلّ على سيد الأعاجم والعرب، على الصحب ومن تبع، وكل من إليه انتسب، ما لاح في الأفق نجمٌ أو غرب ..

#### وبعد:

هذا هو الجزء الثاني من كتاب «بستان الحقوق في الإسلام». ، ويأتي هذا الكتاب الذي تظهر أهميته في احتلال مسألة حقوق الإنسان ـ يوماً بعد آخر ـ أهمية متزايدة في العالَم المعاصر. وقد ظهرت منظمات عالميّة أخذت على عاتقها الدفاع عن حقوق الإنسان وفق منظورها الخاص، ووفق أهداف ومصالح الجهات الممولة لها. وللأسف الشديد أنّ الكتب والإصدارات الإسلامية المؤلفة في هذا الحقل، من القلّة بحيث لا تتناسب مع تزايد الاهتمام العالمي بحقوق البشر. ومن هنا كان هذا الكتاب مساهمة متواضعة

في هذا المجال.

#### هذا الكتاب:

مبدأه خُطب جمعة كنت ألقيتها، وأكرمني الله بجمعها في كتاب كي تعم فائدتها بإذن الله تعالى.

#### هذا الكتاب:

إلى أُناسٍ يحسبون أنّ لهم حقوقاً، وليست عليهم واجبات فهم يعيشون في قوقعة من أنانيتهم ومآربهم غير آبهين بالطرف الآخر وما ينبغي له وعليه.

#### هذا الكتاب:

بعد النجاح المبارك لكتاب (بستان الغطيب) فقد نفع الله به الفئام من الدعاة والخطباء، وغيرهم، وبلغ الآفاق بفضل الله تعالى وكرمه، فقد وجدت أن موضوع الحقوق قد يغفل عن طرحه للناس بعض الخطباء والوعاظ، ولذلك فقد يسر الله بستاناً آخر أسميته «بستان الحقوق في الإسلام».

## في الجزء الثاني من الحقوق ما يأتي:

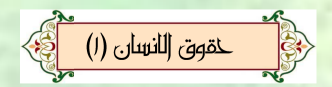
- ١- حقوق الإنسان.
  - ٢- حقوق الطفل.
- ٣- حقوق الزوجة على زوجها.
  - ٤- حقوق الزوج على زوجته.
    - ٥- حقوق اليتيم.
    - ٦- حقوق المرأة.
    - ٧- حقوق الحيوان.
    - ٨- حقوق الجيران.

## 

- ٩- حقوق الطريق.
- ١٠ حقوق العلماء.
- 11- حقوق الميت.
- <u> ١٢ حقوق المساواة.</u>
- <u> ١٣ حقوق غير المسلمين.</u>
  - ١٤ حقوق الوطن.
  - ١٥ حقوق المظلوم.

أسأل الله أن ينفع بها الإسلام والمسلمين، وأن يجعلها ذخراً لنا يوم نلقاه انه ولي ذلك والقادر عليه. و على الله قصد السبيل، إنه نعم المستعان و الوكيل وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله الذي رفع قدر المؤمنين وأعزهم، وأوهى منزلة الكافرين وأذلهم، وأشهد أن لا إله إلا الله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يكن له كفواً أحد.

وأشهد أنّ سيدنا محمداً عبد الله ورسوله، وصفيه وخليله، شرح لـه صـدره وأعلى ذكره، ورفع مقامه في الدنيا والآخرة.

صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله وصحابته، ومن سار على سنته واقتفى أثره إلى يوم الدين.

#### و بعد:

سلسلة الحقوق سلسلةٌ مباركة الهدف منها أن يعرف المسلم ما له وما عليه.

أن يعرف المسلم حقوقه وواجباته.

أن يعرف المسلم كيف يتعامل مع غيره وكيف يعبد ربه حق العبادة.

وحديثنا اليوم عن حقوق الإنسان في الإسلام.

#### لماذا الحديث عن حقوق الإنسان في الإسلام؟

نقف مع حقوق الإنسان في الإسلام ونحن نرى دماء تسيل، وأعراض تُنتهك في بلاد الإسلام.

نقف مع حقوق الإنسان في الإسلام ونحن نرى رقاب الملايين يتحكم فيها أشخاص لا يرقبون في مؤمنِ إلاً ولا ذمة.

نتكلم عن حقوق الإنسان في الإسلام ونحن نسمع منظمات وجمعيات ومؤتمرات تتكلم عن الحقوق، وتتبنى حقوق المرأة، حقوق الطفل، حقوق

## 

الإنسان، حقوق الحيوان لكن بلسانٍ غربي وإعلان الغرب هو مصدر هذه الحقوق.

نتحدث عن حقوق الإنسان في الإسلام يوم أن ظن بعض الناس أن البشرية لم تعرف الحديث عن حقوقها إلا بعد ما سعت هيئة الأمم المتحدة إلى دراسة هذه الحقوق والإعلان عنها ودعوة الدول إلى الالتزام بها. وقد تناسى أولئك أن الرسل، من آدم ونوح إلى نبينا محمد عليهم جميعاً صلوات الله وسلامه بعثوا لإعلان الحقوق والواجبات، وأول هذه الحقوق حق الله على العباد.

#### ماهية حقوق الإنسان في الإسلام

إن حقوق الإنسان في الإسلام منحة إلهية منحها الله لخلقه، فهي ليست منحة من مخلوق لمخلوق مثله، يمن بها عليه ويسلبها منه متى شاء، بل هي حقوق قررها الله للإنسان.

إن حقوق الإنسان في الإسلام تنبع أصلا من العقيدة، ويُتعبَّد الله بفعلها فهي من عقيدة التوحيد، القائمة على شهادة أن لا إله إلا الله وهي منطلق كل الحقوق والحريات، لأن الله تعالى الواحد الأحد الفرد الصمد خلق الناس أحراراً، ويريدهم أن يكونوا أحرارا، ويأمرهم بالمحافظة على حقوقهم وحرياتهم ويدافعون عنها.

إن عبودية العبيد للعبيد ذل ومهانة، وعبودية العبيد لرب العبيد عزة ورفعة وسمو.

حقوق الإنسان في الإسلام مبنية على أن السيادة والحاكمية لله و القائل القائل : ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّةٍ يَقُصُ ٱلْحَقِّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْحَكُّمُ وَهُوَ أَشَرَعُ ٱلْحَسِيِينَ ١٦٠﴾ [الأنعام:٦٢].

لقد عانت البشرية - وما زالت تعاني - من ضياع الحقوق، والدول التي وقعت أول مرة على الإعلان العالمي لحقوق الإنسان سنة (١٩٤٨م) كانت هي الدول الاستعمارية التي استعبدت الإنسان وقهرت الشعوب، ومن مهازل التاريخ الحديث أنه في نفس العام الذي تم به الإعلان عن حقوق الإنسان قامت العصابات الصهيونية بطرد شعب من أرضه ووطنه لتؤسس دولة اعترف بها دعاة الحقوق الذين لا يعترفون في الواقع إلا بحقوقهم هم، أين حقوق الإنسان يوم احتلت فرنسا المغرب العربي؟ أين حقوق الإنسان يوم احتلت بريطانيا جنوب اليمن و الشعوب التي كانت تستعمرها، أين حقوق الإنسان يوم احتلت أمريكا العراق، ورمّلت نساءها ويتّمت أطفالها، وحاصرت شعب بأكمله ومنعته من حقوقه الأساسية؟

#### أيها الأحبة:

من خصائص ومميزات الحقوق في الإسلام أنها حقوق شاملة لكل أنواع الحقوق، سواءً الحقوق السياسية أو الاقتصادية أو الاجتماعية أو الثقافية.

كما أن هذه الحقوق عامة لكل الأفراد الخاضعين للنظام الإسلامي دون تمييز بينهم في تلك الحقوق بسبب اللون أو الجنس أو اللغة. [حقوق الإنسان في الإسلام. د. سليمان الحقيل (ص ٥٣)].

إن حقوق الإنسان عند الغربيين ما هي إلا شعارات جوفاء لذلك كان على علماء المسلمين أن يبينوا للناس حقوق الإنسان وواجباته كما بيَّنها الإسلام وطبَّقها الرسول- وخلفاؤه ليعلم الناس أنهم لن يصلوا إلى حقوقهم

لقد أوصى الإسلام في فتوحاته لنشر الدعوة الإسلامية بألا يقتلوا طفلاً ولا امرأةً ولا شيخاً عجوزاً، ولا يقطعوا شجرة، وأن يكونوا رؤوفين بالعباد.

حقوق الإنسان لم توضع قط موضع التنفيذ في تاريخ الإنسانية إلا حين حكم الإسلام من لَدُن أول حكومة إسلامية في عصر رسول الله - على الله على واستمرّت منفَّذة مطبَّقة مع استمرار هيمنة الحكم الإسلامي.

حَكَمنا فكان العدلُ منّا سَجِيّةً ولما حكمتم سال بالدم أَبْطُحُ

وها هو نبينا عَلِمُ الْقَلَاهُ وَالْكَلِّ يقف في حَجّة الوداع ليُذكّر الناس بحقوقهم وواجباتهم ويعلن أول إعلان لحقوق الإنسان فيقول: «أيها الناس إن دماءكم وأعراضكم وأموالكم عليكم حرام إلى أن تلقوا ربكم....» [صحيح البخاري ح (٧٠٧٨،٧٧)، صحيح مسلم ح (١٦٧٩)]. إنها خُطبة عصماء أعلن فيها الرسول - عق الإنسان في الحياة، وفي الملكية، وفصّل حقوق النساء، وواجباتهن، وبين حقوق وواجبات المحكومين والحكام، وأعلن أن من حق كل إنسان أن يعيش في أمن واستقرار، وأعلن أن الله تعالى خالق العباد رحمهم بأن أدى إليهم حقوقهم فهم في خيرٍ ما أدوا هذه الحقوق.

مبادئ خالدة لحقوق الإنسان، لا يبلغها منهجٌ وضعي، ولا قانونٌ بشري. لقد خلق الله تعالى الإنسان وكرَّمه، وأوجده في أحسن صورة وأجمل هيئة: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ الله [البلد: ٤]، وميّزه عن سائر المخلوقات الأخرى، فوهبه هذا العقل الذي به يعبد الله تعالى حق العبادة، ويميّز به بين الأشياء،

ويعرف الحق والباطل، والحسن والقبيح، والخطأ والصحيح، والنافع والضار، ويسلك الطريق الأمثل والمنهج الأقوم، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمُ وَحَمُلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ عَلَاكَثِيرٍ مِّمَّنَ عَلَاكَثِيرٍ مِّمَّنَ عَلَاكَ عَلَى الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ عَلَاكَ عَلَى الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ عَلَى الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ عَلَاكُ وَلَا اللهِ مِنْ الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى المُعْرِقِ مِّ مَنْ اللهُ وَالْمَعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمَعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمَعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمَعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمُعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمَعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمُعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمُعْمُ عَلَى اللهُ وَالْمُعْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّالَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ما استطاع فرعون التحكم في رقاب بني إسرائيل إلا يوم سلَبهم حريتهم، سلَبهم كرامتهم وصارت الأمة خدَماً وعبيداً لشخص واحد هو فرعون يسبحون بحمده ليل نهار، والجيوش تحمي شخصًا واحدًا، والميزانية يتحكم فيها شخص فرعون، وصدق الله القائل: ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ, فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَيها شخص فرعون، وصدق الله القائل: ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ, فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَيها شخص فرعون، وصدق الله القائل: ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ, فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَيها شخص فرعون، وصدق الله القائل: ﴿ فَاسْتَخَفَّ فَوْمَهُ, فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَيها شخص فرعون، وصدق الله القائل: ﴿ فَاسْتَخَفَّ فَوْمَهُ, فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَيْسِقِينَ لَنَّا فَيْ الله القائل: ﴿ فَاسْتَحْفَقُ فَوْمَهُ وَالله القائل الله القائل الله القائل المُنْ الله القائل الله القائل الله القائل الله القائل الله القائل الله القائل القائل المُنْ الله القائل المُنْ الله القائل الله القائل المُنْ الله القائل ا

من سلب الناس حرياتهم فهو ظالم.

من سلب الناس كرامتهم فهو ظالم

من كان سبباً في إشعال الحروب وسفك الدماء فهو ظالم.

بمناسبة يوم حقوق الإنسان، لم تحتفل الأمم المتحدة بهذا في العام الماضي كعادتها، بل مرّت هذه المناسبة مروراً عابراً لماذا؟ لأن الأمم المتحدة قد شعرت بأن ما يُعلن لم يُطبق، وأن ما دوِّن بقي حبراً على ورق، وأخذ العالم يشكل جمعيات للرفق بالحيوان بعد أن فشل في الرفق بالإنسان، وشعرت أن الأمم المتحدة قد هيمنت عليها أمريكا، فلم تعد هناك أمم متحدة.

#### حق الحياة

لقد حفظ الإسلام للمرء حق العيش والحياة، ووهبه الله تعالى الحياة

ليؤدي دوره فيها، وهو الذي يسلبها منه، فليس لأحد أن يعتدي على الإنسان ويسلب منه حياته بغير حق قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا فَيَهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ النساء: ٩٣]

وقال تعالى: ﴿مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّما قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢]، وقال حَبِيعًا وَمَنْ أَخْيَاهَا فَكَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢]، وقال حَبِيعًا - يَبَيّهُ - : «لزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم» [سنن الترمذي (١٣٩٥)، وسنن النسائي (٣٩٨٧)]. ، وقال أيضًا حَبِيهُ - : «كل ذنب عسى الله أن يغفره إلا رجل يموت مشركًا أو يقتل مؤمنًا متعمدًا» [أخرجه أحمد (١٩٩٤)، والنسائي في تحريم الدم (١٩٩٤)، والطبراني في الكبير (٢٩/١٥) عن معاوية هذه وهو مخرج في السلسلة الصحيحة تحريم الدم (١٣٩٨)، والطبراني في الكبير (٢٩/١٥) عن معاوية هذه وأنها من أكبر الكبائر التي تقشعر الجلود عند سماع نبأ ارتكابها، يقول حَبِيهُ - : «لو أن أهل السماء والأرض اشتركوا في دم مؤمن لأكبهم الله في النار» [سنن الترمذي (١٣٩٨).].

ولذلك كانت عقوبة القاتل في الإسلام بجنس فعله، فيعاقب بمثل ما ارتكب من القتل جزاءً وفاقًا، فكما أنه حَرَمَ المقتولَ من الحياة ورمّل زوجته ويتم أطفاله، فإنه يستحقّ أن يُحرَمَ من الحياة وتُرمّل زوجته ويُبتّم أطفاله جزاء ما اقترفت يداه، ويُطبّق عليه حكم الله تعالى القائل: ﴿ وَكُنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ النّفَسَ بِٱلنّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٥]

ومن هنا كان القصاص جزاءً وفاقا، ومتى نُفّذ حكمُ القصاص في القاتل

#### الحق الثاني من حقوق الإنسان في الإسلام حق العيش بكرامة وعدم اهانة

يا خير أُمة أُخرجت للناس، لقد قرّر ديننا الإسلامي العظيم قبل خمسة عشر قرناً بأن الإنسان مُكرّم لا مُهان، لقوله عَلَّ: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنا بَنِي ٓ ءَادَمَ وَمَلَنّكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَكُهُم مِّن الطّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنا وَمَمَّلْنَكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَكُهُم مِّن الطّيبَاتِ وَفَضَّلْنَكُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنا تَقْضِيلًا الإنسان بأنه حُر، وليس عبدا، وتقضيلا الإسلام إلى الإنسان بأنه حُر، وليس عبدا، وتمثل ذلك بقول الفاروق عمر بن الخطاب - والله الناس، وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً)، هذه العبارة الذهبية التي نطق بها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في وجه عمرو بن العاص والي مصر وقتئذ لماذا؟ لأن أحد أبناء عمرو بن العاص قد اعتدى على مصري قبطي دون وجه حق، فأنزل عمر عقابه على المعتدي، فهذه عدالة الإسلام وهذه رعايته للإنسان.

واعتبر ديننا الحنيف أن الناس جميعاً متساوون في الحقوق الإنسانية، وأن

الأفضلية فيما بين الناس (المسلمين) تعتمد على التقوى، لقوله في: ﴿ وَإِنَّ اللَّهِ أَنْفَكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]، ولقول رسولنا الأكرم - الحرجة الله والله المعربي على أعجمي، ولا لأعجمي على عربي إلا بالتقوى الخرجة البو نعيم في الحلية (١٠٠٣)، والبيهقي في الشعب (١٠٩٤) من طريق أبي قلابة القيسي، عن الجريري، عن أبي نفرة، عن جابر قال الهيثمي في المجمع (٢٦٦٦): "رجاله رجال الصحيح"، وصححه الألباني في السلسلة نفرة، عن جابر قال الهيثمي في المجمع على عَلِيه الله المحتلقة المعلمة المع

#### أزمة الأمة اليوم

الأمة اليوم أزمتها أزمة أخلاق وحقوق وحريات ليست أزمتها أزمة عدد فعددنا تجاوز الملياري مسلم.

الأمة اليوم أزمتها ليست أزمة مال فهي تملك ثلُث ثروات العالم من البترول والغاز والمعادن إنما أزمتها أزمة استعباد للبشر وضياع للأمانة.

الأمة اليوم أزمتها ليست أزمة أسلحة فهي تمتلك أسلحة أكثر من عدد المقاتلين بل أكثر، صفقات الأسلحة يشتريها عرب لا لشيء إلا للاستعراض بها في المناسبات والأعياد الوطنية أولا ولقمع الشعوب ثانياً إلا من رحم الله. أسدٌ على وفي الحروب نعامةٌ فتخاء تفر من صفير الصافر

الأمة اليوم أزمتها أزمة أخلاق يوم أصبحنا نذكر الوعد الصادق للغربي

ونقول: «<mark>وعد نصراني</mark>» يوم أ<mark>خلفنا نحن الو</mark>عود، <mark>وديننا دين الوفاء بالوعد.</mark>

الأمة اليوم أزمتها أزمة أخلاق يوم أصبحنا نذكر الصناعة وجودتها وإتقانها عند الغرب واليابانيين وضعف الصناعة والغش عند العرب والمسلمون إلا من رحم الله.

الأمة اليوم أزمتها أزمة علم وضعف تعليم يوم تقدّم الغرب علمياً وصناعياً والمبحت الشهادات عندنا تُباع وتشترى.

الأمة اليوم أزمتها أزمة عدل ومساواة يوم أن نذكر العدل والمساواة في محاكم الغرب، والظلم والرشوة في محاكمنا.

الأمة اليوم أزمتها أزمة أمانة وعدل يوم نرى وزراء ومسؤولين غربيين غير مسلمين أفسدوا وارتشوا وتمت محاكمتهم بل والبعض أعدم بينما عندنا ينالوا ترقيات وترتفع مناصبهم.

#### حُرمة الإنسان

ومن مبادئ حقوق الإنسان في الإسلام أنه لا يجوز أن يؤذى إنسانٌ في حضرته، ولا أن يهان في غيبته، سواءً كان الإيذاء للجسم أو للنفس بالقول أو الفعل، ومن ثم حرّم الإسلام ضرب الآخرين بغير حق، ونهى عن التنابز والهمز واللمز والسخرية والشتم، روى البخاري أن رجلاً حُدّ مراراً في شرب الخمر، فأتي به يوماً، فأمر به فجلد، فقال رجل من القوم: اللهم العنه ما أكثر ما يؤتى به، فقال النبي - الله عنوه، فوالله ما علمت إلا أنه يحب الله ورسوله» [ أخرجه البخاري (٨/ ١٤)].

ولم يكتفِ الإسلام بحماية الإنسان وتكريمه حال حياته، بل كفل له

## المالم ال

الاحترام والتكريم بعد مماته، ومن هنا أمر بغسله وتكفينه، والصلاة عليه ودفنه، ونهى عن كسر عظمه أو الاعتداء على جثته وإتلافها، روى البخاري أن رسول الله - على حقال: «لا تسبوا الأموات، فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا» [صحيح البخاري في كتاب: الجنائز، باب: ما ينهى من سب الأموات (١٣٩٣)].

أسأل الله أن يوفقنا لطاعته، وأن يجنبنا معصيته، إنه خير مسؤول، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



الحمد لله الذي رفع السموات بغير عمدٍ ترونها، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الذي جعل السعادة في طاعته، والشقاء والذلة في معصيته.

وأشهد أن سيدنا محمداً عبد الله ورسوله، الذي جاء بالحبل المتين، والصراط المستقيم، وعلى آله وصحابته، ومن سار على سنته، واقتفى أثره إلى يوم الدين.

#### و بعد:

ما زال الحديث عن حقوق الإنسان في الإسلام، وهذا هو اللقاء الثاني.

حقوق الإنسان كما جاء بها الإسلام حقوقٌ أصيلة أبدية لا تقبل حذفاً ولا تعديلاً ولا نسخاً ولا تعطيلاً، إنها حقوق مُلزمة شرعها الخالق ، فليس من حق بشر كائناً من كان أن يُعطّلها أو يتعدى عليها، ولا تسقط حصانتها الذاتية لا بإرادة الفرد تنازلاً عنها ولا بإرادة المجتمع ممثلاً فيما يقيمه من مؤسسات أياً كانت طبيعتها وكيفما كانت السلطات التي تخولها.

وعرفنا أن للإنسان في الإسلام حقوق ومنها حق الحياة فلا يحق لأي إنسان مهما كان أن يسلب إنسان آخر روحه وحياته، ولا يحل لأي إنسان أن يعتدي على آخر في نفسه وماله وعرضه، فالمسلم في الإسلام هو الذي سلم المسلمون من لسانه ويده، و «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس والثيب الزاني والمفارق

## 

دينه تارك الجماعة»[ أخرجه البخاري في صحيحه في الديّات (٦/ ٢٥٢١) (٦٨٧٨)].

والعق الثاني عق الكرامة: فالله عزوجل كرّم الإنسان ورفع من شأنه سواءً كان أسود أو أبيض، عربي أو أعجمي، ملك أو مملوك كلهم عند الله سواء، ها هو رسول الهدى - على أيعلن للعالم أجمع أنه لا عصبية في الإسلام ولا عنصرية ولا طائفية إنما هي أخوة وتناصح، يقول - على الأبي ذر حين قال لرجل: «يا ابن السوداء» فقال النبي المصطفى - على الأيمان (١٦٦١) من حديث فيك جاهلية» [أخرجه البخاري في الأدب (٢٠٥٠)، ومسلم في الأيمان (١٦٦١) من حديث أبي ذر هي بنحوه.].

كرامة الإنسان محفوظة في الإسلام ومن هنا كان قذف المحصنات من أكبر الكبائر قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَنُونُونَ المُحَصَنَتِ الْغَفِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي الدُّنْيَا وَالكَبائر قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَنُونُونَ المُحَصَنَتِ الْغَفِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي الدُّنِيَ وَالْكَبَرُوّ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ النور: ٢٣]، وقال - عَلَيْ -: «من قال في مؤمن ما ليس فيه أسكنه الله ردغة الخبال حتى يخرج مما قال وليس بخارج»[ مسندأحمد ليس فيه أسكنه الله ردغة الخبال حتى يخرج مما قال وليس بخارج»[ مسندأحمد (٢٢٢٨)، سنن أبي داود: كتاب الأقضية (٢٥٩٧)، مستدرك الحاكم (٢٢٢٢)، والبيهقي في الكبرى (٢/ ٨٢)، والخطيب في تاريخ بغداد (٣/ ٣٩٢)، وهو في السلسلة الصحيحة (٤٣٧)]، وردغة الخبال هي عصارة أهل النار عياذًا بالله.

أين كرامة المسلم الفلسطيني يوم يُشرد ويُهان ويُقتل.

أين كرامة المسلم في أفغانستان وكشمير وبورما والصين وغيرها.

أن الأمة اليوم بحاجة إلى أن تصلح علاقتها مع ربها كي يصلح الله أحوالها.

## ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ [الرعد: ١١].

#### حرية العقيدة والدين

والحق الثالث من حقوق الإنسان في الإسلام الحق في حرية العقيدة والدين، قال عَلَيْ: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِينِ قَد تَبّيّنَ الرُّشُدُمِنَ الْغَيِّ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، ولو كان الإسلام يعتمد العنف والقهر والإكراه لترسيخ عقيدته في النفوس فلن يكون هناك أقوى ولا أغلب ولا أقهر من الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءً رَبُّكَ لَا مَن مَن فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَائَتَ تُكْرِهُ النّاسَ حَتّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ الله اليونس: ٩٩].

وعلى هذا المبدأ سار المسلمون في معاملاتهم وحروبهم مع أهل الأديان الأخرى، فكانوا يبيحون لأهل البلد الذي يفتحونه أن يبقوا على دينهم مع أداء الجزية والطاعة للحكومة القائمة، وكانوا في مقابل ذلك يحمونهم ضد كل اعتداء، ويتركون عقائدهم وشعائرهم ومعابدهم، وفي هذا يقول عمر بن الخطاب - ويشخ - في معاهدته مع أهل بيت المقدس عقب فتحه له:

«هذا ما أعطى عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان أعطاهم أماناً لأنفسهم ولكنائسهم ولا تهدم ولا ينقض لأنفسهم ولكنائسهم وصلبانهم. . . لا تسكن كنائسهم ولا تهدم ولا ينقض منها ولا من خيرها لا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم» [ الفاروق عمر بن الخطاب تأليف محمد رضاص ٢٠٦ طبع دار الكتب العلمية لبنان الطبعة الأولى ١٣٩٨ ه]..

وهذا عمر بن عبد العزيز - عِلْهُ - يوم فتح الإسلام والمسلمون مدينة

سمر قند، وعرف أهل سمر قند أن الفتح لمدينتهم فتح باطل؛ سبحانك ربي! لماذا؟ لأن المسلمين دخلوا المدينة عنوة دون أن يبلغوا قومها الإسلام، فإن أبوا فالجزية، فإن أبوا فالقتال، هكذا علمهم سيد الرجال - علمهم ما فعلوا ذلك.

فأرسل أهل سمرقند رسالة إلى أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز طيّب الله ثراه، وأخبروه بأن فتحهم الإسلامي لمدينتهم فتح باطل؛ وبينوا له ذلك، فما كان من هذا العملاق الذي تربى في مدرسة النبوة، إلا أن يصدر الأوامر إلى قائد جيشه الفاتح في مدينة سمرقند بالانسحاب فوراً، فانسحب الجيش بكامله خارج سمرقند فخرجت الألوف المؤلفة من أهل سمرقند بين يدي هذا الجيش المنسحب المنتصر ليعلنوا شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله!

وهذا صلاح الدين - هي الله عملياً للصليبين الحاقدين من أعظم دروس التسامح، يوم أن أرسل طبيبه الخاص بدواء من عنده، لعلاج عدوه اللدود ريتشرد قلب الأسد.

وهذا محمد الفاتح يُعلم الدنيا كلها درساً آخر من دروس التسامح الإسلامي مع غير المسلمين، يوم فتح ودخل القسطنطينية.

كل هذا تاريخ مسطور؛ ولذا يقول المفكر الشهير "غستك لبون" قولاً ينصر الحق قبل أن ينصف الإسلام والمسلمين، ليعلنها صريحة ويقول: «ما عرف التاريخ ديناً فاتحاً متسامحاً كالإسلام، وما عرف التاريخ أمة فاتحة

منتصرة متسامحة كأمة الإسلام!!».

إن منهج الإسلام في المعاملة الإنسانية لا يفرق بين الناس في الدين والعقيدة، لذلك أوجب إقامة العدل بين جميع الناس، ومنع الظلم عامة، وحمى الدماء والأبدان والأموال والأعراض للمسلمين ولغير المسلمين، وأمر بالإنصاف ولو مع العداوة واختلاف الدين، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ لِللّهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلا يَجْرِمنَكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلّا يَعْدِلُوا مُوا أَعْدِلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَقُوا اللّهَ إِن اللّه خَبِيرُا بِمَا تَعْمَلُونَ وَالمائدة: ٨].

> هذا هو الإسلام ودين الإسلام وسماحة الإسلام ورحمة الإسلام. حق حرية الكلمة والتعبير

ومن حقوق الإنسان في الإسلام حق حرية الكلمة والتعبير، فلقد منح ديننا الإسلامي العظيم حرية الكلمة وشجّع على قول الحق والصدق قال تعالى: ﴿ فَي يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوْرَمِينَ بِٱلْقِسَطِ شُهَدَآءَ لِلّهِ وَلَو عَلَى آنفُسِكُم أَوِ النساء: ١٣٥]، فالمسلم مُلزم بقول الحق ونصرة الحق

## ٢٦ عالم المال الما

والدفاع عن الحق فالساكت عن الحق - أي عن قول الحق شيطان أخرس.

كما حث الرسول - على المسلمين على ممارسة حقهم في التعبير وفي إبداء الرأي وعدم التردد فقال - ولا تكونوا إمعة تقولون إن أحسن الناس أحسنا وإن ظلموا ظلمنا ولكن وطنوا أنفسكم إن أحسن الناس أن تحسنوا وإن أساءوا فلا تظلموا [أخرجه الترمذي في البر والصلة (٢٠٠٧) من حديث حذيفة وقال: "حسن غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه"، وأورده الألباني في ضعيف الترغيب (٧٧/٧).].

فقد أقر الإسلام هذا الحق في أوسع نطاق، لمنح كل فرد الحق في النظر والتفكير وإبداء رأيه بطرق سليمة وواضحة.

ولقول رسولنا الأكرم - عليه - الإارأيت أُمتي تهاب أن تقول للظالم: يا ظالم، فقد تُودع منها» [أخرجه أحمد (٢/ ١٦٣، ١٩٠) من حديث عبد الله بن عمرو.] وقال - وقال - الفيحة عند الله عند عمد الله بن عمرو.] وقال عليه الفيل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر» [سن النسائي (٢٠٠٩).] وقال الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر» وهذا هو المملاحظ في عصرنا الحاضر فقد انطبقت نبوءة الرسول عَلِيه الظالم، وهذا مو المملاحظ في عصرنا الحاضر فقد انطبقت نبوءة الرسول عَليه الفالم، وفي أمتنا الإسلامية التي تهاب وتخاف من الظالم، فلا تقول له: أنت ظالم، وفي حديث نبوي آخر: «إن من أعظم الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر» [سنن النسائي (٢٠٠٤)]، وقال الخليفة أبو بكر الصديق - والمنت الطبعوني ما أطعت الله فيكم، فإن عصيتُ الله فلا طاعة لي عليكم» [[٢٢٤٤]) ((سيرة ابن هشام)) (٤/ الله فيكم، فإن عصيتُ الله فلا طاعة لي عليكم» [[٢٢٤]]) (اسيرة ابن هشام)) (٤/ قبل أربعة عشر قرناً ؟.

#### أيها الأحبة:

صعد عمر بن الخطاب مرة على المنبر فقال: "إن وجدتم في اعوجاجاً فقوموني"، فيقف أعرابي قائلاً: والله لو وجدنا فيك اعوجاجاً لقومناه بحدً سيوفنا، فلم يغضب عمر من قول الأعرابي ولم يعتقله، ولم يوجه له تهمة التآمر والخيانة، بل قال: "الحمد لله الذي جعل في أمة محمد من يقومً اعوجاج عمر".

و يصعد عمر مرة أخرى على المنبر فيقول: «اسمعوا وأطيعوا»، فيعترضه رجل قائلاً: لا سمع ولا طاعة، فلم يتأثر عمر من هذه الاعتراض، ولم يغضب، بل استفسر قائلاً: «لماذا لا تريد السمع ولا الطاعة؟ » فقال الرجل: قال ولم؟ قال أعطيت الناس، كل واحد ثوباً وأنت أخذت ثوبين، فقال لابنه: قم يا عبد الله وأخبره خبر الثوبين. فقال عبد الله: إن أبي رجل طوال ولا يكفيه ثوب واحد، فأعطيته ثوبي إلى ثوبه ليلبسه[هذه القصة ذُكرت في كُتب الأخبار دون اسناد، ذكرها ابن قتية في عيون الأخبار، وابن الجوزي في صفة الصفوة وفي مناقب عمر، واسندوها إلى العتبى من حكايته وبينه وبين الصحابة مفاوز بعيدة].

وحين تبيّنت الحقيقة الواضحة لهذا الرجل قال: الآن نسمع ونطيع، وقال عمر قولته المشهورة: «لا خير فيكم إن لم تقولوها، ولا خير فينا إن لم نسمعها».

#### أيها الأخوة:

هذا هو دينكم العظيم، دين العدل، دين الحرية، دين الحضارة، دين الإنسانية، هذا دينكم الذي يحفظ للمواطن كرامته وماله وعِرضه، وأعطاه حقوقه ومنحه حرية الكلمة، وشجعه على قول الحق والصدق، جاء في

## المراجع المراج

الحدث الشريف: «من أعطى الذلة من نفسه طائعاً غير مكره، فليس مني» [أخرجه الطبراني في الألباني في السلسلة الضعيفة (٣١٠)] صدق رسول الله - عَلَيْهُ -.

نعم، إنها حقوق الإنسان، إن من حقك أن تعيش محترماً؛ في كلمتك، وفي رأيك، وفي بيتك، وفي قلمك، وفي مالك، لا تعيش خوفاً ولا بطشاً، ولا إرهاباً ولا تخويفاً، وهذا ما كفله الإسلام لجميع المسلمين على حد سواء، لا فرق بين أبيض وأسود، ولا غني وفقير، ولا كبير وصغير؛ الكل في ميزان الإسلام سواء.

جبلة بن الأيهم ملك من ملوك الغساسنة أسلم زمن عمر، جاء لأداء فريضة الحج وكان يطوف حول البيت الحرام، فداس أعرابي خطأً على إزاره فسقط فلطمه جبلة فهشم أنفه، فشكى الأعرابي أمره إلى الخليفة عمر، فطلب جبلة، وخيّر الأعرابي بين القصاص والدية فأبى الأعرابي إلا القصاص، فقال له عمر: يا جبلة مكن الأعرابي منك ليقتص، فقال جبلة: أتمكنه مني وما هو إلا من سوقة الناس وعامتهم فقال عمر: «دعك من هذا فقد سوى الإسلام من سوقة الناس وعامتهم فقال عمر: «دعك من هذا فقد سوى الإسلام بينكما»، فقال جبلة: إذن أمهلني إلى غد، فلما كان الليل هرب ولحق بملك الروم وتنصّر [القصة مشهورة في كتب التاريخ لكن بدون اسناد، وقال ابن عساكر: ان جبلة لم يسلم قط وهكذا صرح الواحدي وسعيد بن عبد العزيز، وذكر ذلك ابن كثير في البداية والنهاية الجزء الثامن].

إن الأمة الواعية فهي التي تقوم الانحراف، وتقول للمخطئ أخطأت، وللظالم ظلمت، وللمصيب أصبت، وللعادل عدلت. يقول عَلِمُ الْقَلاة والْكَلام: «إذا تهيبت أمتي أن تقول للظالم فقد تُودع منها» [أخرجه أحمد (٢/ ١٦٣، ١٩٠) من

حديث عبد الله بن عمرو].

أي سقطت من عين الله، فلا يرضاها أمة شاهدة، ولا يرضاها أمة رائدة، ولا أمة وسطاً.

#### حق المسكن وحُرمته

لقد حفظ الإسلام للإنسان حق السكن بل وكفل له الأمن في مسكنه لأنه مأواه ومكمن سره ومكان راحته وطمأنينة نفسه.

فالسكن من الأمور الأساسية لضمان حياة كريمة، تبعده عن عوارض الكون كحر الصيف وبرد الشتاء.

ضَمِن الإسلام هذا الحق لكل سكان الدولة الإسلامية من المسلمين وأهل الذمة.

وحفظاً لهذا الحق قررت الشريعة الإسلامية حُرمة المسكن لكل فرد، فإذا ما توفر للفرد مسكن فلا يجوز لأحد أن يعتدي على حرمة ذلك المسكن بل ولا يجوز لأحد أن يدخل مسكناً إلا بإذن صاحبه، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّّهُا الَّذِينَ وَلا يجوز لأحد أن يدخل مسكناً إلا بإذن صاحبه، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ الل

## ٣٠ عَلَيْ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَّدُ الْمُعَامَ الْمُعَامِ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامَ الْمُعَامِعُ الْمُعَمِّعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ ا

ومن حقوق الإنسان في الإسلام حق التعليم والتعلم، فقد كانت أولى آيات القرآن الكريم دعوة للقراءة والمعرفة قال تعالى: ﴿أَفُرا إِأْسُمِ رَبِكَ ٱلَّذِي خَلَقَ اللهِ ال

كما قدّر القرآن مكانة العلم والعلماء، قال تعالى: ﴿ قُلُ هَلُ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْكُونَ وَالْنِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنّمَا يَتَذَكّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ﴾ [الزمر: ٩]، وإننا لنرى في الإسلام منزلة الجهاد والمجاهدين وكم حث الإسلام على الجهاد إلا أنه جعل طلب العلم والتعليم مبرراً كافياً للتخلف عن الجهاد إذا لم يتعيّن، أي الجهاد، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ لِنَالِي فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ لِنَارَجُعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَعْذَرُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ فَي شَتى طَآمِفَةً لِيَالِي اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ في شتى التوبة: ١٢٢]، فهو حق كفله الإسلام لأفراد الدولة وحثهم على طلبه في شتى فروعه المختلفة وعلومه المتنوعة ما لم يكن ضاراً بالمجتمع أو لم يترتب على اكتسابه مصلحة.

وقد بلغ اهتمام الإسلام بالعلم وحرصه على تعميمه، أن جعل إحدى الوسائل المؤدية إلى الإفراج عن الأسرى بقيام كل واحد منهم تعليم عدد من أبناء المسلمين وهذا ما وقع في غزوة بدر.

#### حق العمل

كفل الإسلام الحق في العمل لكل فرد وفي تولي الوظائف العامة في الدولة الإسلامية لجميع الأفراد الذين يعيشون في كنف هذه الدولة دونما تفرقة أو تمييز بينهم لأي اعتبار كان سوى اعتبار الكفاءة والاقتدار والنزاهة،

ومؤدى ذ<mark>لك أن لكل فرد الحق في العمل الذي يتفق مع</mark> قدراته وميوله.

نتكلم عن حق الإنسان في العمل ونحن نرى من يملكون شهادات ومؤهلات لكنهم لم يجدوا وظائف، وفي الجانب الآخر نجد من لا يملك حتى الثانوية ويوظف لأن لديه محسوبية ووساطة ورشوة.

#### حق التنقل وحرية السفر

التنقل حق الإنسان في داخل بلده، وكذلك السفر خارجه بحرية تامة دون عوائق تمنعه من هذا الحق إلا إذا تعارض مع حق غيره أو حقوق الجماعة.

فلا تقوم حياة إلا بالحركة وهي وسيلة للعمل، والعمل وسيلة للكسب، والكسب وسيلة للكسب، والكسب وسيلة للحياة، وقوام الحركة التنقل بالغدو والرواح.

فقد أقر الإسلام حرية التنقل مطلقة في المباحات والسفر للتجارة والتكسب وغير ذلك، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوَةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللّهِ وَاذَكُرُواْ ٱللّهَ كَثِيرًا لِعَلَكُمُ نُفُلِحُونَ ﴿ السَمعة: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ هُوَ النّبِي اللّهِ وَاذَكُرُواْ ٱللّهَ كَثِيرًا لِعَلَكُمُ نُفُلِحُونَ ﴿ السَمعة: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ هُو النّبِي اللّهُ وَاذَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُواْ فِي مَنَاكِمِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ قَ وَإِلَيْهِ ٱلنّشُورُ ﴿ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا فَامْشُواْ فِي مَنَاكِمِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ قَ وَإِلَيْهِ ٱلنّشُورُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ ال

## ٣٢ كالمحالم المحالم ال

القرآن من العقاب من يثبت رجوعه عن الجريمة ومؤتيه منها قبل إلقاء القبض عليه فقال تعالى: ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم مُ فَأَعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مُ فَاعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مُ فَاعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم مُ فَاعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم مُ فَاعْلَمُوا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه اللله اللّه الللّه اللّه الللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللللّه اللّه اللّه اللللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه ا

### الحق في احترام إنسانية الإنسان

وذلك فيما يتصل بالآداب الإنسانية في الحياة وبعد الممات فقد روى البخاري عن جابر بن عبد الله - عليه - قال: مرّت جنازة فقام النبي - عليه - قال: مرّت جنازة فقام النبي - عليه - قال: «أوليست نفساً إذا رأيتم وقمنا فقلنا يا رسول الله إنها جنازة يهودي فقال: «أوليست نفساً إذا رأيتم الجنازة فقوموا» [أخرجه البخاري في الجنائز (١٣١٣)، ومسلم في الجنائز (٩٦١) من حديث سهل بن حنيف وقيس بن سعد سينها].

الحق في احترام العهود والمواثيق وعدم النكث بها

أوجب الإسلام على المسلمين أن يحترموا كل عهد وميثاق أبرموه مع أي طرف كان، وأن لا يعتدوا على قوم بينهم ميثاق ما لم ينقضوا شيئاً منه أو يعينوا على المسلمين غيرهم.

وقد ذكر الله ذلك في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدَّتُم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمَّ يَغُمُّ لَمَّ يَنقُصُوكُمُ شَيْعًا وَلَمْ يُطْلِهِرُواْ عَلَيْكُمُ ٱحَدًا فَأَتِمُّواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِمٍمٌّ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلمُنَّقِينَ اللهَ اللهُ اللهُ

ولقد ضرب خلفاء المسلمين وقادتهم أمثلة فريدة في الوفاء بالعهد تمتلىء بها كتب السير والتاريخ.

حقٌ يراد به باطل

هذه بعض حقوق الإنسان في الإسلام ألا فليسمعها دُعاة الحرية المفتوحة. ألا فليسمعها المعجبون بالغرب، وما أكثر ما نرى دعاة حقوق الإنسان، وحماة حقوق الإنسان كم رأينا ممن يتبجحون بحقوق الإنسان في

ميثاق الأمم المتحدة فباسم حقوق الإنسان تصدر النداءات والتوصيات للاعتراف بحق الشذوذ الجنسي، وبحق الزواج المثلي، وبشرعية الأسرة الناشئة عنه، وبالحق في إجهاض الأجنة ولو كانت في شهرها التاسع وبدون أي ضرورة، وبالحق في تغيير الجنس من ذكر لأنثى ومن أنثى لذكر.

وباسم حقوق الإنسان يدافعون عما يسمونه حرية العقيدة، أي عقيدة، ولو تجسّدت في حركة عبادة الشيطان أو في السحر والشعوذة والوصول إلى الانتحار الجماعي.

وباسم حقوق الإنسان يضغطون من أجل تعليم الطفل الثقافة الجنسية والحق في الممارسة الجنسية.

وباسم حقوق الإنسان يحاولون إلغاء ما بين الرجل والمرأة من اختلافات وتمايزات فطرية ليفرضوا عليهما المساواة التطابقية القسرية.

وباسم هذه المساواة، تحولت المرأة إلى مجال الامتهان والابتذال، تساق إليه بوتيرة وكيفية مذهلة لم يسبق لها مثيل في تاريخ الإنسان. فالمرأة أصبحت سلعة. والمرأة مسخرة لترويج البضائع والإعلان عنها، والمرأة للمتعة الحرام، وللمنافسة بين القنوات التلفزيونية وجلب المشاهدين لها، والمرأة لعرض الأزياء، أو لعرض الأشلاء باسم الأزياء. . .!

حقوق الإنسان في الإسلام أعمق وأشمل من حقوق الإنسان في الوثائق الوضعية، فحقوق الإنسان في الإسلام مصدرها كتاب الله وسنة رسوله – الوضعية، فحقوق الإنسان في القوانين والمواثيق الدولية فهو الفكر البشري، والبشر يخطئون أكثر مما يصيبون، ويتأثرون بطبيعتهم البشرية بما فيها من ضعف وقصور وعجز عن إدراك الأمور والإحاطة بالأشياء، وقد أحاط الله بكل شيء علماً.

## المنافقة الم

ألا فلنُعُد إلى الإسلام ديناً وشريعةً وتحكيماً وعِزةً به.

أسأل الله أن يبرم للإسلام وأهله إبرام رُشد يُعَز فيه وليه، ويذل فيه عدوه، ويهدى به من أراد الحق، وصلّ الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



الحمد لله رب العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، حمداً يوازي نعمته علينا بالإسلام. . . إذ أنزل إلينا خير كتبه، وأرسل إلينا أفضل رسله وشرَع لنا أفضل شرائع دينه، وجعلنا من خير أمة أخرجت للناس. . . والصلاة والسلام على خير البرية، وآله وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد.

سنبدأ مع حقوق الطفل في الإسلام.

#### لماذا الحديث عن حقوق الطفل في الإسلام؟

لأننا نسمع الذين يتبجحون بأن الغرب عندهم للأطفال حقوقاً ليست عند المسلمين، وأن وضع الطفل الغربي أفضل وضعاً وأحسن حالا من أطفال المسلمين.

#### تتكلم عن حقوق الطفل في الإسلام لأن:

- ١) ٣٠٠) مليون طفل حول العالم معرضون للعنف والإساءة في أسوأ أشكالها.
- ٢ ) ٢٠) ٪ ممن يُقتلون في فلسطين المحتلة على أيدي الصهاينة هم من الأطفال.
  - ٣) ١٠٠) مليون طفل يعيشون في الشوارع على مستوى العالم.
    - ٤) ٩٠) مليون طفل لم يلتحقوا بالمدارس.
- ٥) في البلدان النامية هناك حوالي (٢٥٠)مليون طفل يعملون، منهم

## ٢٦ المحالم الم

(١٤٠) <mark>مليون من البنين و(١١٠) مليون من البنات.</mark>

٦) ٦<mark>) ملا</mark>يين طفل أصيبوا في الص<mark>راعات المسلحة.</mark>

٧) (٢,٠٠٠.٠٠٠) طفل في العالم (ذكوراً وإناثاً) يتم استخدامهم
 سنوياً في سوق الدعارة الدولية بوسائل وطرق مختلفة.

أما في بلادنا الحبيبة فحدث ولا حرج.

نتكلم عن حقوق الطفل لأن الطفل عجينة تشكلها كما تشاء.

لأن الطفل ورقة بيضاء تنقش فيها ما تريد.

إذا أردنا أن ننظر إلى حضارة أي دولة في العالم وأي أُمة فلننظر إلى شبابها ماذا يفعلون فيما يفكرون ما هي أهدافهم ما هي أمنياتهم؟ .

وإذا أردنا أن ننظر إلى مستقبل أي أمة فلننظر إلى أطفالها كيف يعيشون كيف يُعاملون ما هي حقوقهم؟ .

الطفل في الشريعة الإسلامية: هو كل من لم يبلغ سن التكليف وعرّفته اتفاقية الطفل بأنّه: (كل إنسان لم يتجاوز الثامنة عشرة).

لقد اهتم الإسلام بحقوق الطفل في جميع مراحل حياته. أولاً مرحلة ما قبل الحمل

فمن الأمور العظيمة في هذا الدين أنه اهتم بالأطفال قبل الحمل، قبل أن يوجدوا. ولعل أبرز حق وأعظمه ضمنه الله للطفل في هذه المرحلة هو اختيار والديه بعضهما لبعض، أن تختار المرأة الرجل وأن يختار الرجل المرأة، ولا أحد يُكره على الزواج.

هذا الدين العظيم جعل الرجل لا يُكره، ولا أحد يمكنه أن يلزمه بالزواج،

سواءً كان أباه أو أمه أو الحاكم، كذلك الأمر بالنسبة إلى البنت لا تُلزم ولا يُمكن أن يلزمها أحد؛ لذلك قال الرسول - عليه -: «والبِكْرُ تُسْتَأْذَنُ فِي نَفْسِهَا، وإذْنُهَا صُمَاتُهَا» [رواه الجماعة والبخاري]. فتُستأذن لأنها بحيائها ورقتها قد لا تُصرّح، لكن حالها وصمتها وأسارير وجهها تبين لولي أمرها أنها راضية وراغبة في الزواج.

ومن حق الطفل على أبيه أن يختار أمه. روى البخاري ومسلم وغيرهما عن أبي هُرَيْرَةَ - هِيُنْكُ - عن النّبيّ - وَيَالِيَهُ - قال: «تُنْكَحُ النّسَاءُ لأَرْبَعِ: لِمَالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَلِحَمَالِهَا وَلِدِينِهَا، فَاظْفَرْ بِذَاتِ الدّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ». وروي عن عائشة ولحسبها وَلِجَمَالِهَا وَلِدِينِهَا، فَاظْفَرْ بِذَاتِ الدّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ». وروي عن عائشة ولحسبها أن الرسول - عَلَيْهُ - قال: «تَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُم» [رواه ابن ماجة والحاكم في المستدرك والبيهقي في السنن والسيوطي في الجامع الصغير وصححه].

ومما يزيد هذا الكلام نفاسة وقيمة بيان ربنا في القرآن الكريم أن الذرية لها تأثر كبير بآبائها، فيقول الحق سبحانه: ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْض وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾. فعندما تُسأل: من أين هذه الثمرة؟ تقول: من هذه الشجرة. فلا تظنن الإنسان مقطوع الصلة بوالديه وأجداده وتاريخه.

وهل يُرجى لأطفال كمال إذا رضعوا ثدي الناقصات.

كما أن من حقه على أمه وذويها اختيار الأب الفاضل. أخرج الترمذي وابن ماجة والحاكم وصححه عن أبي هُرَيرة - هِنْكُ - قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - عَلَيْهِ -:

«إذا خطبَ إليكُمْ من ترضونَ دينهُ وخلقهُ فزوِّجوهُ، إلاَّ تفعلوا تكنْ فتنةٌ في الأرضِ وفسادٌ عريضٌ». فلا تُزوج لمشرك أو ملحد لا يعطي وزنا للدين، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تُنكِحُواْ الْمُشِرِكِينَ حَتَّى يومِنُواْ وَلَعَبْدٌ مُّومِنٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكٍ وَلَو

# رمها».

وأما أثناء الحمل فقد تحدث الحق سبحانه عن جملة من الحقوق المرتبطة بالطفل حال كون أمه حاملا به:

على رأس ذلك أن تكون حاملا في بيت زوجها، وأن ينفق عليها، وأن يعتني بها مهما كانت الظروف حتى تضع حملها، قال تعالى: ﴿وَأُولَئتُ ٱلْأَخْمَالِ الطَّهُونَ أَن يَضَعُنَ حَمْلَهُنَ ﴾ [الطلاق:٤]. فالطفل في بطن أمه شديد التأثر بحالها، فإذا كانت قلقة ومضطربة ومتعبة فإن نصيباً من ذلك يناله، والعكس بالعكس.

مع تطور وسائل الملاحظة والمشاهدة، ووصولها إلى بطن الجسم الإنساني -وكل ذلك بإذن الله - كالتصوير والتسجيل الضوئي والصوتي، عُلم أن للجنين نفسية لا ينفصل فيها عن أمه تمامًا، فتراه في حالات انكماش واكتئاب مرة، وحالات انشراح وانبساط أخرى، بل يبدي الانزعاج لبعض مخالفات أمه؛ كالتدخين مثلًا، عافانا الله والمسلمين عمومًا.

سيدة حاملة في «دمشق» كانت تكثر من قراءة القرآن وسماعه قائمة وعاملة ومضطجعة، والنتيجة أنه عندما وُلِد الجنين تمكن -بفضل الله- أن يختم القرآن؛ حفظًا وتلاوة في الخامسة من عمره، فتبارك الله أحسن الخالقين! موجز القول: أن الجنين الذي يحيا في رباط مع أمه، سعيد من العواطف المُفْعَمة بالرضا والسكينة، يستجيب -بإذن ربه- بعد ولادته، معترفًا بإحسان

أمه إليه في سلوك سَويِّ ونفسية هادئة غالبًا، لسان حاله: ﴿ هَلْ جَزَآءُٱلْإِحْسَينِ إِلَّا ٱلْإِحْسَينِ إِلَّا ٱلْإِحْسَينُ الرَّحِمنِ: ٦٠]

ومن أعظم ما ضمنه الله تعالى للطفل وهو في بطن أمه حق الحياة، فمنذ أن تبدأ نبتته في الأحشاء فهو إنسان لا يجوز للدنيا كلها أن تسقطه. فمما بايع عليه الرسول - على النساء عدم الاعتداء على حياة أجنتهن، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّنِيُّ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعَنَكَ عَلَىٓ أَن لَا يُشْرِكُنَ بِٱللّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِفَنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَشْرِفُنَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَرْزَينَ وَلَا يَسْتِهِ فَي وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَشْرِكُنَ وَلَا يَعْمَلُونَ أَوْلِكَ هُنَ وَلَا يَرْزِينَ وَلَا يَعْلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ويتعزز هذا الحق ولو كان الجنين من الزنا، روى الإمام مالك في الموطأ عن عبد الله بن أبي مُلَيْكة أن امرأة أتت النبي - على فأخبرته أنها زنت وهي حامِلٌ، فقال لها رسول الله - الله على الذهبي حتى تَضَعِي . لماذا لم يطبق عليها الحد فوراً ؟ لأنها ليست وحدها، إن هناك إنسانا آخر في أحشائها. فلما وضعَتْ أتته، فقال لها: «اذهبي حتى تُرضعيه»، فلما أرضَعَتْ أتته فقال لها: «اذهبي حتى تُرضعيه»، فلما أرضَعَتْ أتته فقال لها: «اذهبي حتى تُرضعيه»، فلما أرضَعَتْ أتته فقال لها: «اذهبي على عليها الحدّ.

# المالكا المالك

الإجهاض، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَنُلُواْ أَوْلِنَدَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَقٍ ۖ نَخَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُو ۚ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَخِطْ الْكِيرُا (الله الله الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الم

فالإملاق متوقع رغم ذلك لا يجوز الإجهاض. فلا في حالة الفقر الواقع ولا في حالة الفقر الواقع ولا في حالة الفقر المتوقع يجوز إجهاز الجنين والاعتداء على حياته. فما الحل إذًا؟ إنه الصبر والتوكل على الله تعالى والتفكير في توسيع أبواب الرزق، عوض الوقوع في أحابيل الشيطان.

# حقوق بعد الولادة

وللطفل في الإسلام حقوق بعد ولادته، منها:

أ- حق الحياة: فمن أبرز حقوق الأطفال التي تحدث عنها القرآن الكريم بعد ولادتهم حق الحياة، يقول الحق سبحانه: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُمِلَتُ ﴿ ﴾ [التكوير: ٨]

ب- حق الاعتبار والكرامة: فيفرح به عند ولادته سواءً كان ذكرا أو أنثى،

ويذكر الل<mark>ه تعالى ويشك</mark>ره.

ولنحذر أيها الأخوة الأكارم من عادات الجاهلية التي فيها إذا بُشّر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسودا وهو كظيم، وكم نرى من أمثال هؤلاء من تقول هل مبارك عليك المولود فيقول لك: "ما هي إلا بنت" مستصغراً عطاء الله له، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

فيسمى المولود محمدا أو أحمد أو حميدة أو ما اشتق من ذلك، أو يسمى عبد مع إضافة اسم من أسماء الله تعالى، مثل عبد الله وعبد الرحمان وعبد الرحيم وعبد الرزاق، ففي صحيح مسلم عن ابن عمر - عن الله وعبد الرزاق، ففي صحيح مسلم عن ابن عمر - عن الله وعبد الرزاق، ففي صحيح أسمائكُمْ إلى الله عَبْدُ الله وَعَبْدُ الرَّحْمَن».

أو يسمى اسماً يرمز إلى خير، من مثل عمر ومصعب وصلاح الدين وخالد وسعد وفاطمة وزينب وعائشة وأسماء، مما يحمل معنى سليما ويرمز إلى شخصية عظيمة. كما ينبغي تجنب الأسماء القبيحة من مثل حرب وحادة وعبد النبى.

# المنافقة الم

ومن السنة أن نبدّل أمثال هذه الأسماء القبيحة، ففي سنن أبي داود بإسناد جيد وابن حبان في صحيحه عن أبي الدرداء - هيشنه - قال: قال رسول الله - على الله عن أبي الدرداء - هيشنه - قال: قال رسول الله عن أَنْ عَنْ مَا القِيامَةِ بأسْمائكُمْ وأسماء آبائِكُمْ، فأحْسِنُوا أَسْماء كُمْ».

د- حقه في الرضاع: فالأفضل أن ترضعه والدته بما فيه الكفاية، قال تعالى: 
و و الرضاع الطبيعي هو أجود أنواع الرضاع للطفل وللأم، فلا حليب الطفل كحليب أمه، كما أن زهد الأمهات في ذلك خلاف الطبيعة مما يناسب الطفل كحليب أمه، كما أن زهد الأمهات في ذلك خلاف الطبيعة مما يسبب أمراضا يعلمها المتخصصون، علاوة على ذلك لا يخفى أن رضاع الأم يكون ممزوجا بعطفها وحنانها ودفء أحضانها، وفي ذلك غذاء عاطفي رفيع، الحاجة إليه ليست أقل من الحاجة إلى الطعام والشراب.

ه- حقهم في الملاعبة والملاطفة والرحمة: فقد كان محمد - على البخاري مسؤولياته وأثقاله يداعب ويلاعب أبناءه وأبناء المسلمين. روى البخاري ومسلم والترمذي وغيرهما هي عن أنس بن مَالِكٍ - هيك - قال: كَانَ رَسُولُ - هيك - الله يُخَالِطنا حَتَّى كَانَ يقُولُ لأَخٍ لي صَغيرٍ: «يَا أَبَا عُمَيرٍ، مَا فَعَلَ النَّفَيرُ؟ هي وقد بوّب البخاري لهذا الحديث بقوله: "باب الانبساط إلى الناس". ورُوي عن جابر - هيك - قال: دخلت على النبي - هيك - وهو حامل الحسن والحسين على ظهره وهو يمشي بهما فقلت: نعم الجمل جملكما، فقال رسول الله - هيك -: «ونعم الراكبان هما». وفي الصحيحين عن أبي قتادة - هيك - قال: « صلى بنا رسول الله عَلِمُ الشّلة والسّلام فحمل أُمامة بنت زينب فكان إذا سجد وضعها وإذا قام رفعها » وعند النسائي عن أبي بسرة الغفاري: « فكان إذا سجد وضعها وإذا قام رفعها » وعند النسائي عن أبي بسرة الغفاري: «

أن الرسول - عَلِيْه السَّلَة واللَّله - صلى بالناس فسجد، فأتى الحسن وأعجبه منظر الرسول - عَلِيْه السَّله واللَّله - ساجداً فامتطى ظهره الشريف -ظهر العظمة والزعامة، والطهر والعفاف - فمكث - عَلَيْه - طويلاً، لئلا يؤذي الحسن، ثم اعتذر للناس وقال: «إن ابني هذا ارتحلني -صعد على ظهري - فخشيت أن أقوم فأوذيه فانتظرت حتى نزل ».

وحدَث أن قبّل رسول الله - الحسن أو الحسين بن علي وعنده الأقرع بن حابس فقال الأقرع: إن لي عشرة من الولد ما قبلت منهم أحدا قط، فنظر إليه رسول الله وقال: «من لا يرحم لا يُرحم» [البخاري ومسلم.].

وفي رواية أخرى: «أو أملك لك أن نزع الله الرحمة من قلبك» [البخاري ومسلم.].

أسأل الله بمنه وكرمه أن يعيننا وإياكم على أداء الحقوق، وأن يقوي إيماننا وأن يرفع درجاتنا إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.





الحمد لله الواحد الأحد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الفرد الصمد، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله أفضل من وحد الله وعبد، اللهم صلّ وسلم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه صلاة وسلاماً دائمين بلا عدد.

### و بعد:

لا زلنا مع حقوق الطفل في الإسلام.

### مكانة الأطفال

مع الأطفال تلك الزهرات الندية والبراعم الطرية التي خلقها الله من رحم الحياة الزوجية التي تكون سكناً ورحمة بين الأبوين وليتمم لهما هذه السعادة فيخلفهما من بعدهما، ويبر بهما إذا كبرا.

الأطفال هم زينة الدنيا وبراءتها التي يهفو لها كل حي، وهم النواة الحقيقية للمجتمع، فإذا أردت أن تنظر إلى حضارة أي دولة في العالم وأي أُمة فأنظر إلى شبابها ماذا يفعلون فيما يفكرون ما هي أهدافهم ما هي أمنياتهم؟.

وإذا أردنا أن ننظر إلى مستقبل أي أمة فلننظر إلى أطفالها كيف يعيشون كيف يُعاملون ما هي حقوقهم؟ .

إن الخطوة الأولى في بناء المجتمع المسلم هي تربية الطفل المسلم، ولأهمية الطفولة نرى أن الطفولة الإنسانية هي أطول من أي طفولة في الكائنات الحية.

وقفنا مع حقوق للطفل قبل الحمل وأثناء الحمل وبعد الولادة، ومن حقوق الطفل على أبويه حق التعليم؛ فقد حث الإسلام على طلب العلم وجعله فرض على كل مسلم، وهذا ما فهمه على بن أبي طالب - هيئف من قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا قُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُةُ فِلاَظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرهُم ويَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ الله [التحريم: ٦] فقال: «علموهم وأدبوهم».

و قدروى الترمذي أن - عليه - قال: «لأن يؤدب الرجل ولده خيرٌ من أن يتصدق بصاع».

هناك آباء يُخرجون أبناءهم من المدارس بحجة العمل والتجارة.

هناك آباء يُخرجون أبناءهم من مدارس تحفيظ القران والعلم الشرعي بحجة العمل والتجارة والكسب وهذا مما لا ينبغي فعله.

# ومن حقوق الطفل

حق الراقبة: نعم، إن مراقبة الطفل وحسن متابعته من حقه على أبويه؛ لأن في ذلك صلاحه ونجاته، فإنه لا يعقل أن يترك للطفل الحبل على الغارب بدعوى الحرية والتفتح.

كم رأينا من آباء تركوا لأطفالهم الحبل على الغارب، يفعلوا ما يشاءون ويصاحبوا من يشاءون، ويأخذون ما يشاءون فندموا أشد الندم بعد أن كبروا ووصلوا إلى مرحلة يصعب فيها التربية.

أيها الأخوة: علينا أن نُراقب أبناءنا بحكمة في مدخلهم ومخرجهم، في

# المنافعة الم

جدهم وهزلهم، في واجباتهم المدرسية والتعبدية، ولا بد من معرفة أصدقائهم ومرافقيهم، فالنبي - على الله عنه يوم القيامة، فالنبي المنفق عليه عَنْ عَبْدِ الله بنِ عُمَرَ عَسْفُ أَنَّ رَسُولَ الله - عَلَيْهِ - قال: «كُلِّكُم رَاع، وكُلِّكُم مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيّتِه».

ولا نعني بالمراقبة إخافتهم وتهديدهم بل تعليمهم، ومراقبتهم بلا مبالغة.

أخي الحبيب: متى آخر مرة زرت ابنك إلى المدرسة لتسأل عن حاله وأحواله، أين مستواه التعليمي؟؟!!!

كم غاب هذا الشهر؟ اتق الله أيه الأب واعلم بأن أو لادك أمانة في عنقك. حق النفقة عليهم

الشريعة أوجبت على الأب: أن يبدأ بمن يعول، ينفق عليهم حتى يبلغ الذكر، وتتزوج الأنثى؛ ولذلك قال - على الله وأفضل دينار ينفقه الرجل دينار ينفقه على عياله» وأي ينفقه على عياله» وحيث صحيح رواه مسلم]. قال أبو قلابة: وبدأ بالعيال، وأي رجل أعظم أجراً من رجل ينفق على عياله الصغار؟! يعفهم، أو ينفعهم الله به ويغنيهم، قال - على المرع المرع

ونفقة الصغار لا تسقط بالإعسار عند العلماء، ويفرض على الأب القادر أن ينفق على أو لاده، وأن يعمل ليكتسب مالاً، ويُحبس إذا امتنع، ويُرغم على العمل قال تعالى: ﴿لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ ﴾[الطلاق: ٧]، فإن كان عاجزاً فنفقته على بيت المال، لا يوجد شيء في الشريعة (أو لاد من غير نفقة) أو (أطفال من

غير مصرو<mark>ف) لابد أن يُوجد لهم</mark> مصروف ونفقة.

### العدل بينهم

الإسلام يهتم بمشاعر الطفل، فالطفل مخلوق له أحاسيس ومشاعر فالعدل بين الأولاد واجب، في الهدايا والألعاب، والعيديات والأعطيات، إلا ما اقتضت المصلحة التفاوت فيه، وما وجد سببه: وفي الصحيح من حديث النعمان بن بشير أيضًا - عن أن أباه أتى به النبي - يه النبي بياب النبي عندا غلامًا كان لي النبي المناه أي عبدًا ليكون ملكًا له. فقال عَلِير الفلا والله والمدك نَحَلْت مثل هذا؟ » (أعطيت كل واحد من أولادك غلامًا كما أعطيت النعمان). قال: لا. فقال: «أرجعه». وفي رواية لمسلم «فعلت هذا بولدك كلهم؟ » قال: لا. قال على الصدة.

ولذا طبّق السلف هذا الأمر، فيقول إبراهيم التيمي على: «إنّي لو قبّلت أحدَ الصغار من أولادي لرأيتُ لازمًا عليّ أن أقبّل الصغيرَ مثله خوفًا من أن يقعَ في نفس هذا عليّ أذى». فما قامت السماوات والأرض إلا بالعدل، ولا يمكن أن تستقيم أحوال الناس إلا بالعدل؛ فمما يجب على الوالدين تجاه أولادهم أن يعدلوا بينهم، وأن يتجنبوا تفضيل بعضهم على بعض، سواءً في الأمور المادية كالعطف والحنان والفرح والحزن.

# حق الطفل في التربية

# 

فتربية الولد مسئولية واجبة: قال - على -: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته»، وقال - على المربوهم عليها لعشر، وقال - على المضاجع» [أخرجه أحمد (٢/ ١٨٧)، وأبو داود في الصلاة (٩٥٤)، والدار قطني (١/ ٢٣٠)، والحاكم (١/ ٣١٠)، والبيهني (٢/ ٢٢٨) من طريق عمرو بن شعبب عن أبيه عن جده والمنافي في الحاكم (١/ ٢١١)، والبيهني (١/ ٢٢٨) من طريق عمرو بن شعبب عن أبيه عن جده الله الله المنافي في الإرواء (١٤٧)]. قال ابن القيم على: «فمن أهمل تعليم ولده ما ينفعه فقد أساء إليه علية الإساءة، وأكثر الأولاد إنما جاء فسادهم من قبل الآباء، من جراء ترك عليمهم فرائض الدين وسننه، فأضاعوهم صغاراً، فلم ينتفعوا بأنفسهم ولم ينفعوا آباءهم كباراً».

عاتب بعض الآباء ولده في العقوق، فقال الولد: يا أبت! إنك عققتني صغيراً، فعققتك كبيراً، وأضعتني وليداً فأضعتك شيخاً، والجزاء من جنس العمل.

ها هو النبي عَلِيْ الصّلاة والنّول يغتنم كل فرصة تربوية لأجل الولد، أردف مرة ابن عباس - هي الله وراءه، قال: «يا بني إني أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، وإعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وأن الأمة لو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وأن الأمة لو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف»[ مسند أحمد (٢٩٣١)، سن الترمذي: كتاب صفة القيامة (٢٥١٦) وقال: "حديث حسن صحيح"، وقال ابن رجب في جامع العلوم والحكم (٢٠٤١). "روي هذا الحديث عن ابن عباس من طرق كثيرة... وأصح الطرق الطريق التي خرجها الترمذي"، وهو في صحيح سنن الترمذي (٢٠٤٠).

نعم أنه غَرْس الإيمان والعقيدة الصحيحة في نفوس الأولاد: فمما يجب ـ

بل هو أوجب شيء على الوالدين ـ أن يحرصوا كل الحرص على غرس العقيدة الصحيحة، وأن يتعاهدوها بالسقي والرعاية، كأن يعلم الوالد أولاده منذ الصغر أن ينطقوا بالشهادتين، وأن يستظهروها، وينمي في قلوبهم محبة الله على وأن ما بنا من نعمة فمنه وحده، ويعلمهم أيضاً أن الله في السماء، وأنه سميعٌ بصير، ليس كمثله شيء، وأن ينمي في قلبه محبة نبيه محمد على الى غير ذلك من أمور العقيدة.

ولما رأى - على الله، وكل بيمينك، وكل مما يليك». وكان يمشي ومعه قال: «يا غلام! سم الله، وكل بيمينك، وكل مما يليك». وكان يمشي ومعه الحسن بن علي، فوجد تمرة، فأخذها الحسن، فقال: «كخ كخ، أما علمت أنّا لا تحلّ لنا الصدقة؟ ».

فيجب على الوالدين الاعتناء بالأولاد وتربيتهم، فلا يقتصر على توفير المطالب الدنية من غذاء وكساء ودواء كما يفعل كثير من الآباء، بل حق الأولاد في التعليم والتربية على الأخلاق الفاضلة أعظم وأوكد من حاجتهم إلى غير ذلك.

فإذا صرخ الصبي من الجوع طلبًا للطعام، فصراخ قلبه وعقله طلبًا للأدب والعلم أشد وأعظم، ولكن أني يسمعه أو يُحسّ به الغافل الأصمّ.

وإذا أمر النبي - عَلَيْهُ - بإزالة شعر المولود، وأخبر عنه أنه أذى فقال: «أميطوا عنه الأذى». فأذى الأخلاق الرذيلة والأفكار الرديئة أولى بالإماطة والإزالة.

علَّموا أولادكم أصول الإيمان وهي: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله

# 

واليوم الآخر والقضاء والقدر.

وعلموهم أركان الإسلام وهي: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله. وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والصيام، والحج إلى بيت الله الحرام.

علموهم الحياء والعفة والصدق وسائر الأخلاق الفاضلة، وجنبوهم الرذائل والفواحش وجميع المنكرات.

### آداب الاستئذان

علموا أولادكم السلام عند دخولهم وخروجهم فهذا رسول الله - عليه و على أهلك تكن يوصي أنس - هيشه و يقول له: «إذا دخلت منزلك فسلم على أهلك تكن بركة منك عليهم» [ أخرجه الترمذي في الاستئذان (٢٦٩٨) و صححه الألباني في تخريج الكلم الطبب (٢٦٩)].

للفضائل، وتربيةُ النشء إلى أن يعظّموا حرماتِ الله، فيبتعدوا عنها. حق الطفل في الحفاظ عليه وعدم لعنه وسبه والدعاء عليه

فلا يجوز الدعاء على الولد، ولا لعنه، ولا سبه، قال عَلَيْه الطَّلاة والسَّلام : «لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم، وإذا استجنح الليل فكفوا صبيانكم، فإن الشياطين تنتشر حينئذِ، فإذا ذهب ساعة من العشاء فخلوهم»[ صحيح مسلم ح (٣٠١٤)]. من غياب الشمس إلى اشتداد الليل يُحجز الأطفال في البيت؛ لأن للجن انتشاراً وخطفة، الشريعة تحافظ على الأولاد وتحفظهم من الشياطين ومن الجن. ومن هنا علَّمنا النبي - ﷺ وقية الأطفال ففي الحديث الصحيح يقول - عَيْكِيِّه -: «مال صبيكم هذا يبكى؟ فهلا استرقيتم له من العين، الرقية بالقرآن والأدعية المشروعة، وكان النبي - عَلَيْ - يعوذ الحسن و الحسين. وكان عَلِيْهُ الطُّلاةِ وَالسَّلامِ يُشعر الصبيان بأهميتهم، فإذا مر بالصبيان سلّم عليهم كما في الحديث الصحيح، فهذا أحد الصالحين يخبرني بنفسه أنه كان متعوداً على الرقية الشرعية لجميع أهله عند الحاجة حتى حفظها الصغير والكبير، وفي يوم من الأيام قدّر الله له أن يمرض فجاءت إليه ابنته التي عمرها لا يتجاوز الثامنة وقالت: هل أنت مريض يا بابا؟ . قلت: نعم. فقالت أين وجعك حتى أرقيك؟ فقلت: سبحان الله في رقبتي، فأخذت يدها الصغيرة ووضعتها على رقبتي وبدأت تقرأ سور الفاتحة والإخلاص والفلق والناس ثم دعت: اللهم اشف أبي أنت الشافي لا شفاء إلا شفاءك »وأنا أسمعها وقلت في نفسى: إن الله لن يخيب هذا القلب الأبيض، قال: ما قمت في الصباح الباكر إلا وقد شفاني الله تعالى.

من وسائل تربية الأطفال وضع البرامج الهادفة من وسائل الإعلام، ومن هنا نرسل رسالة إلى أولئك الآباء الذين يتركون القنوات الفضائية والجوالات على مصراعيها لأطفالهم بكل ما فيها من محرمات وإجرام ألا فليعلموا أن هذا العمل خيانة للأمانة. .

وإعلامنا ما قصّر في عرض المسلسلات والأفلام، بل أحيانا نسمع المذيع يقول وهو يقدم برنامج تلفزيوني: «مع الطفل المعجزة مع الطفلة الموهبة المبدعة» وننتظر فإذا طفل أو طفلة تغني وترقص.

الله أكبر هل هذا هو الإبداع عندكم.

يسأل أحد الآباء ابنه من تعرف من الصحابة الكرام؟ فكّر الولد وفكّر، وقال: لا أعرف. قال إذاً من تعرف من الأبطال والشجعان والفاتحين؟ قال اعرف أبطال المسلسل الفلاني وفريق الكرة الفلاني.

وهذا مذيع ينزل إلى الشارع ليسأل الشباب، وبعضهم خريج جامعة في دولة من الدول عن خالد بن الوليد ما تعرفون عنه؟

الكثير قالوا لا نعرفه حتى وجد المذيع بُغيته عند أحدهم قال: أنا اعرفه إنه لاعب لكن في أي فريق لا أدرى. لا حول ولا قو ة إلا بالله.

وهذا ولد صغير يُسأل من مثَلك الأعلى فقال: اللاعب النرويجي الفلاني. أيها الآباء:

إن تربية الأولاد أمانة ومسئولية، لا بد من القيام بها، فانظروا كم ضيَّع الأمانة اليوم من المسلمين!! كم من أولياء أمور ضيعوا الأمانات!! ضيَّعوا

الأولاد! ضيَّعوا فلذات أكبادهم! أهملوا! تركوهم في الشوارع يتعلمون الألفاظ القبيحة، والعادات السيئة كالتدخين وغيره، ويتدرجون شيئاً فشيئاً إلى أن يتعاطوا المخدرات، ويقعوا في الفاحشة واللواط، وهكذا تكون النتائج متوقعة، ولا شك أنها نتيجة لهذا التضييع.

### الحذر من شر الهاتف

الهاتف من المخترعات المفيدة، ومن حاجات العصر الحديث. فهو يوفر الأوقات، ويقصر المسافات، ويصلك بجميع الجهات، ويمكن أن يستخدم في الأعمال الصالحات، كالإيقاظ لصلاة الفجر، أو سؤال شرعي، واستحصال فتوى ومواعدة أهل الخير، وصلة الرحم، ونُصح المسلمين.

ولكنه في الوقت نفسه وسيلة لأمور من الشر عديدة، وكم كان الهاتف سبباً لتدمير بيوت بأسرها، وإدخال الشقاء والتعاسة على سكانها أو جرِّهم وجرِّهن إلى مهاوي الرذيلة والفساد! وتكمن الخطورة في سهولة استخدامه، وأنه منفذ مباشر من خارج البيت إلى داخله.

### القدوة القدوة

المخرر أيها الأب الكريم أن تكون قدوةً لأبنائك في الشر، وقدوة لهم في الانحراف، وقدوةً لهم يقتفون الانحراف، وقدوةً لهم يقتفون أثرك، ويتأسون بك، ويعملون مثل عملك.

لا تأمر أولادك بالصلاة وأنت متكاسل عنها، لا تأمرهم بها وأنت مُفرِّط فيها ومتهاون بها، لا تأمرهم ببرِّك والإحسان إليك وإلى أمهم وهم يشاهدونك تعق أباك وأمك، كيف تأمرهم بالبعد عن مجالسة أهل الرذيلة وأنت تسهر

# من المراجعة المراجعة

ليلك مع كل من لا خير في السهر معهم؟! كيف تنكر عليهم شيئاً من سفاسف الأخلاق والأعمال والواقع أنك ترتكبها؟!

كُن صادقاً في تربيتهم، كُن صادقاً في توجيههم، كُن صادقاً في أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر.

### ومن كان راحماً فليقس أحياناً

حين لا تفلح القدوة ولا تفلح الموعظة فلا بد إذن من علاج حاسم يضع الأمور في وضعها ألا وهو العقوبة، والتربية بالعقوبة يكملها ويقابلها التربية بالمثوبة.

والعقوبة ليست أول خاطر يخطر على قلب الأب. كثيرٌ من الآباء عندما يسمع عن تربية الأبناء يفهم أن التربية تعني الضرب والحبس وكل وسائل العقاب.

أيلها (الأخاوة الأكارو: العقوبة ليست بدنية بالضرورة قد تكون بحرمانه من الثواب أو حرمانه من اللعب ولذا قال - علقوا السوط حيث يراه أهل البيت؛ فإنه أدب لهم»[ أخرجه الطبراني وهو في السلسلة الصحيحة].

وفي الجانب الآخر يقول - عليه -: «لا يُجلد فوق عشر إلا في حد من حدود الله» [صحيح الجامع ٧٥٣٦].

أسأل الله أن يصلحنا ويصلح ذرياتنا ويجعلهم قُرة عين إنه ولي ذلك والقادر وعليه.





الحمد لله أعطى كل شيء خَلْقه ثم هدى، وألزم عباده بما أنزل من الهدى، أحمده على ما أرشد وهدى، وأشكره على ما أسدى وأعطى، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له؛ إليه تُرفع النجوى، وهو منتهى كل شكوى، وإليه المآب والرُّجعى، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، العبد المجتبى، والنبي المصطفى، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه، ومن تبع هديهم واقتفى.

### و بعد:

حديث اليوم عن حقوق البنات في الإسلام، فإن للبنتِ في الإسلامِ مَكانةٌ سامِية، ميلادُها فرحَةٌ كبرى وبِشَارَة عُظمى، فهي رَيحانة الحاضر وأمُّ المستقبل، تربي الأجيال، صانعةُ الأبطال، رمزُ الحياء، عُنوان العفّة، وقد كتب أحدُ الأدباء يهنِّئ صديقًا له بمولودَة: «أهلاً بعطيّة النساء وأم الدنيا وجالبَة الأصهار والأولادِ الأطهار والمبشِّرةِ بإخوةٍ يتسابقون ونجَبَاءَ يتلاحقون».

# منزلة البنات في الإسلام

الإسلام أعلى وأعلنَ مكانة البنت، وأنزلها منزلة الحبِّ والاحترام، فقد روى الترمذيّ عن عائشة أمِّ المؤمنين - ولا حقالت: «ما رأيتُ أحدًا أشبة سمتًا ودلاً وهديًا برسول الله في قيامِها وقعودِها من فاطمة بنتِ رسول الله، قالت: وكانت إذا دخَلَت على النبيِّ قامَ إليها فقبَّلَها وأجلسَها في مجلِسِه».

ولله در من قال:

# ٥٦ المالية الم

أُحِبُّ البناتِ وحُبُّ البناتِ مَرْبه فرضٌ على كل نفسٍ كريمه فإن شُعيبًا مِنْ أجل ابنتيه فأخدمه الله موسى كليمَه من تكريم البنت هذه القصّة التي تحمِل مغزى تربويًّا بليغًا، ففي الصحيحين عن أبي قتادة الأنصاريِّ - هِينُهُ - قال: «كان رسول الله - عَيْد يصلِّي وهو حامِلٌ أُمامَة بنت زينب بنتِ رسول الله، فإذا سجَدَ وضَعَها، وإذا قام حملها».

يقول الله تعالى في محكم التنزيل: ﴿ لِلَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَغَلُقُ مَا يَشَاءً ٱلذُّكُورَ الله تعالى في محكم التنزيل: ﴿ لِلَّهِ مُلَكُ ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَضَاءً الذُّكُورَ اللهِ أَوْ يُزُوِّجُهُمْ ذُكُراناً وَإِنَاثًا ۗ وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ اللهِ السُّورى: ٥٠].

وتأملوا وتدبروا ابتدأ الله تعالى بذكر الإناث، وورد عن بعض السلف: «إن من يُمْن المرأة تبكيرها بالأنثى قبل الذكر، وذلك أنه و الله قال: (يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ من يُمْن المرأة تبكيرها بالأنثى قبل الذكر، وذلك أنه و المشركين، وبيانًا لقبيح أفعالهم وخبث أعمالهم، لما كانوا يرتكبونه من حُمقٍ في جاهليتهم بوأدهم للبنات، وكرههم لهن، واشمئز ازهم عند ولادتهن، قال في في ذلك: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ وَكرهم مِن اللهُ عَلَى فَي مَن الْقَوْمِ مِن سُوّمٍ مَا بُشِرَ بِهِ أَمُ مُن وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ الله الله و النحل: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلِولُو ال

رغم هذا التحذير فهناك الكثير من الرجال، لا يزال يستقبل قدوم البنات بالتجهم والعبوس، والمشكلة الكبرى هي إذا كانت البنت المولودة، هي

الثالثة أو الرابعة، فتكون ولادتها مصيبة من المصائب خاصة على الأم المسكينة التي تعيش في خوف وقلق من ردة فعل الأب. وقد سمعنا عن أزواج طلقوا زوجاتهم بسبب هذا الموضوع. وكأن الزوجة هي المسؤولة الوحيدة. ونحب أن ننبه هنا إلى أن الطب الحديث قد أثبت أنه ليس للزوجة ذنب إذا أنجبت أنثى، لهذا ليس من حق الزوج أن يغضب أو يثور إذا حدث ذلك، لماذا؟ لأن الطب يقول: إن البويضة التي تحملها المرأة لها نوع واحد في كل نساء الأرض. بعكس الحيوان المنوي الذي يفرزه الرجل، فهو عند الرجل يحتوي على نوعين التذكير والتأنيث.

إذن الرجل هو المسؤول عن هذا الأمر، فَلِمَ التشنيع والظلم، لِمَ؟ ويروى في ذلك أنه كان لأبي حمزة الأعرابي زوجتان، فولدت إحداهما بنتاً، فعز عليه ذلك واجتنبها، وصار يسكن في بيت الأخرى، فأحست الأولى به يوماً عند الثانية فجعلت تلاعب ابنتها الصغيرة وتقول:

ما لأبي حمزة لا يأتينا يظل في البيت الذي يلينا غضبان أن لا نلد البنينا تالله ما ذلك في أيدينا بل نحن كالأرض لزارعينا ننبت ما قدب ذروه فينا فلما سمعها ندم على ما فعل ورجع إليها.

يا سبحان الله كيف تشمئز النفوس حين ترزق بمن هُن سترٌ من النار، ومن بحسن تربيتهن يحظى بمرافقة سيد الأبرار في أعظم وخير دار؟!

والغريب أنَّ مسلسل الظلم يستمر عند بعض الناس، فبعدما تنشأ البنت

تسمع أول ما تسمع كلمات الدعاء عليها بالموت، حتى ولو بالمزاح والمداعبة، فإذا طلبت شيئاً وألحت في طلبه أُفهمت أنها أرخص من أن تُعطى ما تطلب، وإذا اختصمت مع أخيها الولد، ضُرِبَت وأُهِينَت على مسمع ومرآى من الولد حتى يشمت فيها ويرضى. وقد يعاملها إخوتها الذكور بالقسوة والشدة، والويل لها كل الويل إذا تأخرت في تلبية أي طلب لهم. فعندها ربما يضربونها ويشتمونها ويحتقرونها. أين هؤلاء عن ما رواه ابن عباس عن أن الرسول عنها، ولم يهنها، ولم يؤثر ولده الله تعالى الجنة» [أبو داود في الأدب ١٤٦٥ باب فضل من عال يتماً، والحاكم صححه ووافقه الذهبي].

وبعض الآباء قد يزوّج بنته فاسقاً عاصياً أو يتاجر بها، أين هؤلاء عن معاملة الرسول لبناته فقد كان يستقبل ابنته فاطمة إذا دخلت عليه ويُقبِّلها ويُجلسها مكانه ويقول: «مرحباً يا ابنتى» [البخاري].

إن المؤمن حقيقٌ أن يرضى بما قسم اللهُ له، وقضاء الله خيرٌ من قضاء المرء لنفسه، وما يدري المرء أين يكون الخير والصلاح، فلرب جاريةٍ خيرٌ لأهلها من غلام.

ورد عن عائشة - والله أن امرأة جاءت إليها ومعها بنتان لها، قالت: فسألتني فلم تجد عندي غير تمرة واحدة، فأعطيتها إياها، فأخذتها فقسمتها بين ابنتيها، ولم تأكل منها شيئًا، ثم قامت فخرجت وابنتاها، فَدَخَلَ عَلَيَّ النبيّ - والله فحدثته حديثها، فقال: «من أبتلي من هذه البنات بشيء فأحسن إليهن كن له سترًا من النار» [أخرجه البخاري في الزكاة (١٣٢٩)، ومسلم في البر والصلة (٤٧٦٣)]،

وفي لفظ: «إن الله قد أوجب لها بها الجنة، وأعتقها بها من النار». البنات نعمة مباركة

البناتُ نعمةٌ وهِبَة من الله، وفَضلُهن لا يخفي، هنّ الأمهات، هنّ الأخوا<mark>ت، هن ا</mark>لزَّوجات، جعل الله البنت مفتاحَ الجنَّةِ لوالديها، تسهِّل لهما الطريقَ إليها، تبعِدهم عن النار، بل تضمن لهم أن يُحشَروا مع النبيِّ لمن أحسن إليهن، فهنئًا لك أبًا البناتِ بهذا الشرف من رسول الله، كيف لا وأنتَ بإحسانِ تربيتِهن تعِد شَعبًا وتبنى مجدًا، فعن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله - عَلَيْهُ -: «مَن كان لَه ثلاثُ بناتِ فصَبَر عليهنّ وأطعَمَهنّ وسقاهنّ وكساهنّ من جديه كُنّ له حجابًا من النار يوم القيامة» [السنن الكبرى: كتاب النكاح باب الرغبة في النكاح ٧/ ٧٨. ]، وعن جابر بن عبد الله - هيئه - قال: قال رسول الله - عليه -«من كُنّ له ثلاث بنات يؤويهن ويرحمهنّ ويكفلهنّ وجبت له الجنّة البتة»، قال: قيل: يا رسول الله، فإن كانتا اثنتين؟ قال: «وإن كانتا اثنتين»، قال: فرأى بعضُ القوم أن لو قال له: واحدة لقال: واحدة. [البخاري في الأدب وأحمد- الترغيب والترهيب] وعن أنس بن مالك - هيئنه - قال: قال رسول الله - عِلَيْهُ -: «من عالَ جاريتين ـ يعنى بنتين ـ حتى تبلغا جاء يومَ القيامة أنا وهو وضم أصابعه». [أحرجه الترمذي في البر والصلة، باب ما جاء في النفقة على البنات والأخوات (١٨٣٧)، ومسلم بنحوه في البر والصلة والآداب، باب فضل الإحسان إلى البنات (٤٧٦٥). ].

فما أعظم هذا الأجر، وما أجلُّ هذه المنزلة؟

# 

وكفي بذلك فضلاً وفخرًا وأجرًا.

إ<mark>نه عملٌ مبارك</mark> يفوز صاحبه بثلاثة أم<mark>ور:</mark>

أولها: يُحْجِب عن النار، فلا يدخلها.

**ثانيها:** يُحشر يوم الفزع الأكبر مع المصطفى - عَالِيَّة -.

ثَاثًّا: تجب له الجنة، بل ويكون فيها مع النبي - عَلَيُّ -.

فما أعظم هذا الأجر، وما أجلّ هذا الثواب، الذي لا يُحرمه إلا محروم.

وهذا الجزاء العظيم مُقيَّد بشروط، ومهمّات شاقة، تحتاج إلى جهاد وصبر يحققها العبد، فيفوز بهذا الجزاء والأجر.

وتأمل قوله ﷺ: «من أبتلي من هذه البنات بشيء»، فسماهن بلية، قال القرطبي في تفسيره سماهن بلاءً لما ينشأ عنهن من العار أحياناً.

فما هي هذه الشروط والقيود التي قُيّد بها هذا الأجر العظيم؟!

الشروط اجتمعت في قوله: «فأحسن إليهن».

فالإحسان إلى البنات إحساناً يوافق الشرع، هو الشرط الجامع والقيد الأكبر.

فقال - عَلَيْكَةِ -: «يؤويهن ويكفيهن ويرحمهن».

قال الحافظ: وهذه الألفاظ يجمعها لفظ الإحسان.

فما معنى الإيواء؟ ! وما المراد بكفايتهن؟ ! وكيف نرحمهن؟ !

أما الإيواء، فيكون على ثلاثة أمور:

أولها: إيواؤها إلى أم صالحة، تكون قدوة لها فأول الإيواء، إيواء البنات إلى أم صالحة تقية عفيفة تصونهن وتحفظهن.

أما سمعت نصيحة المصطفى - عَلَيْهِ -: «فاظفر بذات الدين تربت يداك».

ثانيها: إيواؤها في خدرها، في بيتها تعليمها أن تقر في بيتها ولا تخرج منه إلا لضرورة أو حاجة أو قُرْبة أو صلاة جماعة وطلب علم: «يشهدن الخير ودعوة المسلمين».

وانظر رحمك الله كيف أضاف الله الله الله الله الله الله الله على النساء في ثلاثة مواضع من كتابه مع أنها تابعة لأوليائهن، فقال تعالى: و ﴿ وَالدَّكُرْبِ مَا يُتَّكِنُ فِي الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الل

وقال تعالى: ﴿ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بَيُوتِهِنَ ﴾ [الطلاق: ١] وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَقَالَ تعالى اللهِ وَقَالَ عَلَى القرار في اللهُ وَقَرْنَ فِي بَيُوتِكُنَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، فاحرص على تربية بناتك على القرار في البيوت، إلا ما دعت له الضرورة، وعليك بالحزم فإنه أنفع لدينهن وأعز لك في الدنيا والآخرة.

ثالثها: الإيواء إلى بيت عامر بالذكر والطاعة والعمل الصالح، فبعض النساء لا يخرجن من البيت؟! ولكن بيوتهن عامرة بشياطين الإنس والجن، بيوت لا يحتجب فيها النساء من الرجال الأجانب، لا غطاء ولا حجاب.

وبعض النساء لا يخرجن من البيوت، ولكن بيوتهن عامرة بأجهزة الفساد، وقنوات الغناء والزنا فتتعلم الحرام وتشاهده وتسمعه، وتُفتن في دينها وتضل وتفسد، أكثر مما لو كانت في الأسواق والأرصفة.

فهل هذا إيواء؟!

إن الإيواء الحقيقي يكون في خدر ساتر يحافظ على عرضك ويصونه.

# 

لبيْتُ تخفق الأرواح فيه أحب إليّ من قصر منيف وليس عباءةٍ وتقر عيني أحب إليّ من لبس الشفوف

كان هذا هو الإيواء؟ فما المراد بقوله: «يكفيهن؟!».

المراد، قد فسره في رواية مسلم بقوله: «من عال جاريتين حتى تبلغا»، قال النووي - على الله عليهما بالمؤونة والتربية».

ويفسره أيضاً قوله - عَلَيْهِ -: «وكساهن من جِدته».

نعم كفاية المرأة حاجاتها الضرورية من طعام ولباس ومؤنة من الواجبات ومن أعظم القربات التي يشتغل بها الرجال. يكفيهن هذه الأمور، فلا يحتجن إلى الخروج من الدار للعمل والكسب؟! يكفيهن هذه الضرورات فلا يفكرن في المعصية والانحراف؟! يكفيهن، ولم يقل يطغيهن، كما يفعل بعض الآباء – هداهم الله – فيبالغ في توفير طلبات ابنته، كلما اشتهت اشترى لها، وكلما صاحت تطلب أمراً، سارع بخيله ورجله مستجيباً لها مطيعاً أمرها، حتى إن بعض الآباء يشترى لبناته في المرحلة الأساسية جوالاً لماذا؟!

إن هذا الإغداق مُهلك للفتاة مُوجب لقصر حياتها الزوجية، فما أن تنتقل هذه الفتاة إلى دار زوجها، وتفقد هذا الدلال إلا وتنشز على بعلها وتفتقد ما نشأت عليه.

ورحم الله أحد مشايخنا، كان يقتصر على نوعين من الفاكهة يقول: أخشى

أن يتعودن على الأصناف المتعددة فتزوج إحداهن بفقير فتزهقه، تقول أبي كان يفعل كذا وكذا، ويشتري كذا وكذا.

ويزداد الأمر سوءاً إذا كانت الأم مشغولة عن تربية البنات بزياراتها وخروجها الدائم من المنزل، والأسوأ من ذلك إذا كانت الأم من هذا النوع المستهتر بالدين والأخلاق كاللاتي يربين بناتهن على الطريقة الغربية، أو حسب ما يشاهدونه في الأفلام والمسلسلات، فيجنين على أنفسهن وبناتهن.

وفي الطرف الآخر، نجد من الرجال من يقصر على النساء في تلبية ضروراتهن، بل ويصيح فيها: لماذا لا تخرجين وتعملين مثل فلانة؟! فيضجر بتلبية حاجاتها وكفايتها.

# الإحسان إلى البنات بالرحمة

القيد والشرط الثالث: الذي يندرج تحت معنى الإحسان إلى البنات، قوله وبرحمهن فما هي حقيقة الرحمة؟! وما المراد بها!!

المعنى الذي يتبادر إلى الذهن أول وهلة، هو المعنى الظاهر والعام للرحمة يرحمهن: أي يعطف عليهن ويشفق عليهن ولا يضربهن إلى غير ذلك من معاني الرحمة. ولا شك أنّ هذا حق. ولكن الرحمة الحقيقية بالبنات تتمثل في أمرين:

الأول: رحمتهن، بالسعي والعمل الجاد على تجنيبهن النار وبئس القرار. وذلك بتربيتهن على شعائر الإسلام وإقام الصلاة والحجاب والستر والعفاف. هِ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُم نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ فَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ فَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ فَارًا وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ فَارًا وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ فَا فَعَلَوْنَ مَا يُؤْمَرُونَ اللَّه والتحريم: ٦] غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللَّه التحريم: ٦]

# 

فالرَجَلُ الذي يعطف على بناته ويدللهن ويحسن إليهن مادياً ومعنوياً ثم هو لا يأمرهن بصلاة أو صيام ولا ستر أو حجاب، فهذا ظالم لهن؛ لأنه لم ينصح لهن ولم يأخذ بأيديهن ويبعدنهن عن النّار.

النوع الثاني من الرحمة: رحمة غرائزهن ومشاعرهن، فمن الآباء من لا يرحم مشاعر بناته ولا يراعي غرائزهن فيدخل في بيته ما يثير الشهوات ويحرك المشاعر، ويدفع إلى الفجور والبغاء، من مجلات هابطة وقنوات ساقطة، فترى الفتاة مناظر تحرك الجبال، فتقع في صراع داخلي بين شهوتها وغريزتها وبين دينها وخوفها من ربها، والبعض منهن ممن لا دين لها تصارع غريزتها وخوفها من العار والعادات، ثم لا يلبث داعي الشهوة والغريزة أن ينتصر ويتغلب ويأخذ بناصية المسكينة إلى شفا النار وغضب الجبّار.

ومن مظاهر عدم رحمة مشاعر البنات، تأخير زواجهن حتى يبلغن سناً، يزهد فيه الشيوخ فضلاً عن الشباب وتذهب سنون هذه المسكينة حسرات عليها، وذلك بسبب تعنت والدها أو حتى كبره، الذي يمنعه من عرضها على الأخيار والصالحين. وربما كانت تعمل ويأخذ أبوها أجرها فيحبسها، ويرد الأكفاء عنها لأجل ذلك، وربما كان صفيق الوجه، قليل الحياء، يعلل فعلته الشنيعة في بناته بما مضى من نفقتهن، ويمن عليهن بحق أوجبه الله تعالى لهن، فيحرم بناته أعظم لذة في الدنيا وهي الزواج وطلب الولد، وقد تمتع هو من قبل بهذه النعمة، فأي أنانية تلك، وأي قلوب قُدّت من حَجَر قلوب هؤلاء الآباء.

فلنتق الله ولنُحسن إلى بناتنا.

تربيةُ البنات لها أهمّيّة كبيرة، فهي قُربي إلى الله، وقد قائل القائل: «إذا علَّمت رجلاً فقد علَّمت فرداً، وإن علَّمت امرأة فقد علَّمت جيلاً أو أمة ».

الأمُّ مَدْرَسَــةٌ إِذَا أَعْــدَتَها أَعْدَدتَ شَعْبًا طيِّبَ الأعراقِ الأمُّ روضٌ إن تعهده الحيا بالرَّي أورق أيَّما إيرراقِ والمرأةُ المسلمة لها أثرٌ في حياة كلِّ مسلم، هِي المدرسةُ الأولى في بناء المجتمع الصّالح، هي ركيزةُ المستقبل، فهي الزوجةُ الصالحة والأمّ الحانِيَة وحاضِنة الأبناء، وإذا نشأتِ البنتِ صالحةً في بيتها متديِّنة في سلوكها فإننا بذلك نضمَنُ بإذن الله بناءَ أسرة مسلمةٍ تخرِّج جيلاً صالحًا قويًّا في إيمانِه جادًّا <mark>في ح</mark>ياتِهِ مِنَ الفتيات، يَكنَّ مصدرًا للفضيلة والتقوى، يَبنِينَ المجتمعَ ولا

يهدِمنَه، يؤسِّسنَ الأسرةَ ولا يهربن منها، ينشرن الخير والحبَّ، قال تعالى: ﴿

فَٱلصَّدلِحَاتُ قَانِنَاتُ حَافِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٣٤] التربية الصحيحة للفتاة تقتضي:

أُولاً: تَعاوُنَ الأب والأمّ القويّ والتنسيق الفكريَّ بينهما لتؤتى التربية أُكُلَها. ثانياً: الأساس الأوّل في بناء الفتاة التركيزُ على حبِّ الله وحبِّ رسولِه، وتعليمُها الفرائض الدينيّة، تنشِئتها منذ الصغر على الدين والفضيلة، وتدعيم ذلك بقراءة قصص أمّهات المؤمنين زوجات النبي - عَيْكَيّْ - وقصصُ الصحابيّات اللاتي صنعنَ المجد بجودَةِ تربيّتهن.

ثالثاً: تحقِّق التربية جودَتَها حين تكون الأمّ قدوةً حسنة لابنتها، متمثِّلةً قِيمَ الإسلام، مع سلوكٍ حسَن وسيرة حميدة في حركاتها وملابسِها وتصرُّ فاتها، حينئذٍ تحاكى البنت أمَّها، وتكون صورةً صادقة عنها في السلوك.

رابعاً: تربية البنت على خُلُق الحياء حارسٌ أمين لها من الوقوع في

# ١٦ كالكالم المالية الم

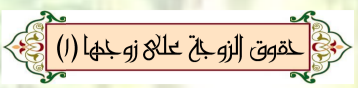
المهالك، فإن مشَت فعلى استحياء، زِيها ورداؤها استِحياء، سِمَتُه الحياء، وقولُها وفعلها وحرَكاتها يهذّبه الحياء، كما قال- على الله والحياء خيرٌ كلّه، ولا يأتي إلا بخير الله والبخاري ومسلم عن عمران بن حصين].

خامساً: حُسْنُ اختيار الصديقةِ مسألة لا مساومة فيها، وعليه فإنَّ الصداقة لها تأثير بالغ في السلوكِ والأفكارِ والثقافةِ الشخصيّة، فصديقاتُ السوء كالشّررِ الملتهِب، إذا وقع على شيء أحرقه، وفي الحديث: «المرء على دين خليلِه، فلينظر أحدُكم من يخالل»[أخرجه أحمد (٢/٣٠٣)، والترمذي في: الزهد، باب: ما جاء في أخذ المال بحقه (٢٣٧٨)، وأبو داود في الأدب، باب: من يؤمر أن يجالس (٤٨٣٣) من حديث أبي هريرة على وحسنه الألباني في الصحيحة برقم (٢٩٢٧).

سادساً: تفكُّكُ الأسرةِ، ضَعفُ الروابِط بين أفرادِها، كلُّ يَهيم في وادٍ، الأب هناك، والأمّ هناك، والأمّ هناك، يولِّد جفوةً وجفوةً تتراكَم أضرارُها فوقَ بعضها على الفتاة، وقد ينكشِفُ الغطاءُ بعد فواتِ الأوان عن سلوك غير حميدٍ.

أسأل الله أن يوفقنا لطاعته، وأن يجنبنا معصيته، ، إنه خير مسؤول، وصلى الله وسلم على الرسول وعلى آله وصحبه أجمعين.





إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم.

### و بعد:

حديثنا عن الحقوق الزوجية.

# لماذا الحديث عن الحقوق الزوجية؟

نتكلم عن الحقوق الزوجية لأنه على قدر صلاح الأسرة يكون صلاح الفرد.

نتكلم عن الحقوق الزوجية لأن ما يحدث من مشاكل وكوارث ومصائب في الأسر إنما هو نتيجة عدم علم كل من الزوج والزوجة بالحقوق والواجبات.

نتكلم عن الحقوق الزوجية ونحن نرى الكثير من المسلمين من الرجال أو النساء لا يدركون هذه الحقوق، ولا يعرفون هذه الواجبات والمسؤوليات، وكل الذي يفهمونه من الحياة الزوجية أنه لقاء جنسي يقضي الإنسان وطره من زوجته، وتقضي المرأة وطرها من زوجها فقط.

نتكلم عن الحقوق الزوجية لأننا نجد كثيراً من البيوت تعيش مشاكل وهموم مستعصية؛ لأنها لا تقوم على المودة والرحمة، بل تقوم على السباب

# 

والإهانة <mark>والاحتقار والشتم والتس</mark>لط و<mark>السخ</mark>رية والكراهية.

<mark>إن الإسلا</mark>م قد وضع حقوقاً على <mark>الزوجين، وهذه الحقو</mark>ق منها ما هو مشترك بين الزوجين، ومنها ما هو حق للزوج على زوجته، ومنها ما هو حق للزوجة على زوجها.

وإن الزوجين إذا التزما منهج الإسلام الكامل في الحقوق الزوجية عاشا في ظلال الزوجية الوارف سعداء آمنين. لا تعكرهما أحزان المشاكل؛ ولا تقلقهما حادثات الليالي.

الحياة الزوجية في نظر الإسلام شركة فيها طرفين: الزوج والزوجة، على الزوج حقوق وواجبات، وعلى الزوجة حقوق وواجبات، وقد جعل الله رَجُّلُكُ الحياة الزوجية آية من الآيات الدالة عليه فقال جل من قائل: ﴿ وَمِنْ ءَايُكِهِ ٓ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَكِهَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيِنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ ١٦﴾ [الروم: ٢١]

هذه الشركة قائمة على عنصرين الأول: المودة، والثاني: الرحمة، وإذا لم يتوفر هذين العنصرين في الحياة الزوجية تحولت إلى حياة بهيمية، لا علاقة ولا مودة ولا رحمة ولا تقدير ولا احترام، وإنما مشاكل على مشاكل، وكل هذا نتيجة عدم علم كل من المرأة والرجل بالواجب والمسؤولية الملقاة على عاتقهما تجاه بعضهما البعض.

### حقوق الزوجة على زوجها

إن للزوجة حقوقٌ عظيمة على الزوج لأنها أقرب الناس إليه ، فهي قرينته والمطلعة على أسراره، وشريكته في فراشه، وأم أبنائه، ورفيقته في درب الحياة، فلابد أن يعرف لها حقوقها ويؤديها على أتم وجه.

وإن من الناس – للأسف – من يرى أن زوجته أمّةٌ عنده أو خادمة عنده، فهي طوع أمره ورهن إشارته، ومن الرجال من يخالف زوجته ولو كانت على حق، فمعنى القوامة عنده أنه إذا قالت: شرق. قال: غرب. وإن قالت: شمال. قال: جنوب وإن قالت: نعم. قال: لا. وإن قالت: لا، قال: نعم، فيعاكسها ويخالفها في كل شيء، فإن قلت له لماذا تفعل ذلك؟ قال: لأظهر سلطتي وقدرتي، إني أنا الرجل، إني صاحب القرار، صاحب الكلمة، إنني الأول والأخير في الأسرة، سبحان الله ومن قال لك يا هذا أن هذا هو الإسلام؟ وهكذا كان محمد -

### استشارة الزوجة

إن أجّل نعمة أنعمها الله على المسلمين هي نعمة الحرية، حُريّة الرأي وحرية الكلمة، فلا يجوز لأحد أن يمنعها مهما كان ، ومتى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارا.

# أيها الزوج:

أنت صاحب القرار، لكن لابد لك من أخذ رأي الرعية، فها هو رسول الله حبيب الله في عمرة الحديبية، دخل مغضباً على زوجه أم سلمة وقال: «هلك قومك»، قالت: لماذا يا رسول الله؟ قال: «آمر فلا أطاع»، قالت: «يا رسول الله أدع بحلاق واحلق شعرك»، فما أعظم عقلها وحكمتها.

### أيها الرجل:

أنت مسؤول عن زوجتك وستُسأل عنها يوم القيامة، فهي أمانة في عنقك، يقول الرسول - عليه -: «فاتقوا الله في النساء، فإنهن عوان عندكم»[أخرجه مسلم

# ٧٠ عالم المراجع الم

في: الحج، باب: حجة النبي (١٢١٨)، من حديث جابر بن عبد الله عندكم، مسكينة زوجتك أيها الرجل، سلمها لك أبوها لتكون في حمايتك ورعايتك وإكرامك، ولا يدري أبوها ماذا تصنع بها؟ ولا تدري أمها ماذا تصنع بها؟ ولا يدري أخوها ولا أقاربها، تعذبها في البيت فلا تخبر أهلها حتى تعيش معك وحتى لا يضيع الأولاد، وتهينها وتسبها لا يدري أهلها عنها، لكن الله يعلم ويرى ويطلع على حالك وحالها.

إنها أسيرة يقول الرسول - على -: «إنهن عوان عندكم أخذتموهن بكلمة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله» [صحيح، أخرجه مسلم: كتاب الحج - باب حجة النبي، حديث (١٢١٨). ]، وكان يقول - على -: «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي وأنا خيركم لأهلي "[ صحيح، سنن الترمذي ح (٣٨٩٥) وقال: حسن غريب صحيح، وأخرجه ابن ماجه ح (١٩٧٧).].

أفضلكم عند الله منزلة من كان أفضلكم وأحسنكم عند أهله، فأهله يحبونه ويحترمونه لمعاملته الحسنة والله يحبه من أجل ذلك، إن الذي ليس فيه خير لنفسه أو للناس خارج الأسرة.

# من حق الزوجة على زوجها:

بر 2000 مرمٍ في وي. الحق الثاني: الإنفاق عليها:

وهذه النفقة تتناول نفقة الطعام والكسوة، والعلاج والسكن لقوله تعالى:

﴿ وَعَلَا لَوْلُودِ لَهُ، رِزْفَهُنَ وَكِسُوتُهُنَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]. وللعلم فما من شيء ينفقه الرجل على زوجته أو أو لاده، إلا كان له به عند الله أجر وثواب. فقد قال حيد الله أجر وثواب. فقد قال على أنفقته في سبيل الله. ودينار أنفقته في رقبة. ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجراً الذي أنفقته على أهلك» [رواه مسلم عن أبي هريرة].

الحق الثالث: وقايتها من النار: امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓاْ أَنفُسَكُوهُ وَأَهْلِيكُوهُ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْبِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللَّهِ ﴿ التحريم: ٦]

قال على - هيئن - في الآية السابقة: «أدبوهم وعلموهم»، وكذلك يخبر أهله بوقت الصلاة: ﴿ وَأُمُرُ أَهَلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرُ عَلَيْهَا ﴾ [طه: ١٣٢] ، وإذا كان الزوج لا يستطيع تعليم امرأته فلييسر لها أسباب التعليم، بدخولها في مراكز تحفيظ القران وغيرها من المراكز الشرعية.

لكن المصيبة إذا كان الزوج نفسه واقع في الحرام؛ فهي الطامة الكبرى، لأن الرجل قدوة أهل بيته، والقدوة من أخطر وسائل التربية. عن فضيل بن عياض قال: «رأى مالك بن دينار رجلاً يسيء صلاته، فقال: ما أرحمني بعياله، فقيل له: يا أبا يحيى يسيء هذا صلاته وترحم عياله؟

قال: إنه كبيرهم ومنه يتعلمون».

# مصيبة عُظمى

<mark>ومن المصيبة و النقص العظيم أن يُنزل الرجل نفسه في غير منزلتها اللائقة</mark>

# ٧٢ عاميا مي المحالم ال

بها، فإن الله تعالى جعل الرجال قوامين على النساء، ومن شأنه أن يكون مطاعاً لا مطيعاً، متبوعاً لا تابعا.

وما المرء إلا حيث يجعل نفسه فإن شاء أعلاها وإن شاء سفّلا وقد استشرى داء تسلّط المرأة وطغيانها في أوساطنا بسبب التقليد تارة، وبسبب ضعف شخصية الزوج أو التدليل الزائد تارة أخرى.

وهو من أخطر الأمور وأكثرها إيذاءً، فالكلمة الأولى والأخيرة بيد المرأة، والزوج مجرد منفذ لهذه الأوامر، ومن هنا ننبه أن بعض الرجال ولا يستحقوا أن نسميهم رجال بعضهم لا يتكلم كلمة ولا يأكل أكلة ولا يفعل فعل إلا بأمر وزير الداخلية (زوجته)بل كم من نساء كُن سبب في دمار الرجال.

الحق الرابع: أن يغار عليها في دينها وعرضها، إن الغيرة أخص صفات الرجل الشهم الكريم.

وليست الغيرة تعني سوء الظن بالمرأة والتفتيش عنها وراء كل جريمة دون ريبة.

فعن جابر بن عتيك - هيئف - قال: قال رسول الله - على أهله من الغيرة غيره يبغضها الله وهي غيرة الرجل على أهله من غير ريبة "[رواه أحمد وأبو داود، وحسنه الألباني في الارواء].

فمن الرجال من لا يغار حين يمشي معه زوجته أو أخته أو ابنته وهي متبرجة ومتعطرة ومتزينة، وتعرض نفسها لأعين الناس.

ولا يغار حينما تصافح الرجال الغير محارم لها. ولا يغار إذا تكلمت مع

الرجال وضاحكتهم ومازحتهم. ولا يغار حين يراها تخرج من منزلها بالكعب العالي والملابس المثيرة، وتخرج أمام الناس متراقصة كأنها طاووس تختال. ولا يغار بل هو الذي يطلب من زوجته أن لا تتحجب أمام أقاربه زاعماً أن تحجبها سيفرق بينهم. الحجاب يفرق بين الأهل؟!.، ولا يغار ولا يتنبه لما يحضره إليها إلى المنزل من مجلة خليعة، أو موقع انترنت، أو انشغالها بمواقع التواصل الاجتماعي وغيرها من مثل هذه الأمور التي ينبغي على الرجل فيها أن يكون رجلاً. رجلاً حقيقياً فعلاً. كما قال أحد السلف: «ما من امرئ لا يغار إلا منكوس القلب». وما أجمل قول الرسول ويقول ويقول ويقول ويقول ويشرون عن أبي هريرة مرفوعا: : «إن الله يغار والمؤمن يغار». ويقول ويقول والمأم أحمد بسند يدخلون الجنة، العاق لوالديه، والديوث، ورجلة النساء» [رواه الإمام أحمد بسند صحيح]. ومعنى الديوث أي الرجل الذي لا يغار على عرضه والعياذ بالله.

تخاصم رجل وزوجته في نفقة، فاحتكما للقاضي، فقال الوكيل للمرأة: قومي، قال الزوج: ولم. قال الوكيل حتى ينظر إليها الشهود وهي مسفرة عن وجهها. فقال الزوج للقاضي: أنا أُشهد القاضي أن لها علي المهر الذي تدعيه، ولا تسفر عن وجهها فأجابت المرأة ـ والمرأة تحترم الرجل الذي يغار عليها ـ قالت: وأنا أُشهد القاضي: أني قد وهبت له هذا المهر، وأبرأته منه في الدنيا والآخرة. هكذا كان مفهوم الغيرة.

الحق الخامس: وهو من أعظم حقوقها: المعاشرة بالمعروف.

المعاشرة بالمعروف ولذلك أمر الله تعالى بحُسن العشرة فقال: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩]، ومن معاني العشرة بالمعروف:

## 

- أن تذكر اسم الله حين دخولك لبيتك وتذكر دعاء الدخول إلى المنزل، فإن الشيطان حريص على الدخول معك وعلى أن يشاركك في الطعام والشراب والسكنى وحتى في نكاح زوجتك، ثم توطن نفسك أنك داخل على أم أولادك، أنك داخل على هذه المسكينة التي تتعب في خدمتك وتبقى في المنزل طوال يومها، وهي تنتظر منك كلمة طيبة وبسمة صادقة، وعليك مجاملتها بالكلمة الطيبة فتثني عليها وعلى مظهرها وتشكرها على إعداد الطعام وتمدح طعامها حتى لو كان فيه عيب، امدح ثم انصحها فيما بينك وبينها بأسلوب طيب.

- ومن حُسن العشرة أن تسلم على أهلك وتبتسم في وجه زوجتك «فتبسمك في وجه أخيك صدقة»، وهذا من حق إخوانك المسلمين الذين تراهم في الشارع فكيف بزوجتك وأقرب الناس إليك.

- ومن حُسْن العشرة السؤال عن زوجتك وعن حالها، ومحادثتها وعدم العبوس في وجهها.

- ومن حُسن العشرة أيضاً تحمّل زوجتك والنظر إلى محاسنها وعدم النظر إلى المساوئ فقط، فإن الكمال في الناس وخاصة النساء غير موجود، «فإنهن خلقن من ضلع أعوج، وإن أعوج ما في الضلع أعلاه، فاستمتعوا بهن على عوجهن» كما قال رسول الله - وقال في حديث آخر: «فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستمتعوا بهن على عوجهن»[ البخاري كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستمتعوا بهن على عوجهن»[ البخاري ومسلم (١٤٦٨)]. ولا تُقم على كل كلمة قضية ومحكمة، فإن من الناس

من يُطلّق <mark>زوجته من أ</mark>جل قش<mark>ة، ويتجاهل جهدها وإحسا</mark>نها كله.

جاء رجل إلى عمر بن الخطاب - هيئ - يريد أن يشكو طول لسان زوجته عليه، وأنها بذيئة عليه، فلما دخل فإذا زوجة عمر تتكلم من وراء الحجاب بلسان شديد، رغم هيبة عمر ورغم أن الناس تخاف منه حتى الشياطين، قال عمر: «أما يرضيك أنها طبّاخة طعامي ومغسلة ثيابي ومربية ولدي وكانسة بيتي وأقضي منها وطري "كأنه يقوله له: أما أتحملها في بعض الجزئيات البسيطة، فيا أيها الرجل قدّر هذه النعمة أن سخّر لك هذه المرأة لرعايتك وخدمتك رغم أنها أجنبية عنك.

ويقول الرسول - عليه -: « لا يفرك مؤمن مؤمنة إن كره من خلقاً رضي آخر» [ أخرجه مسلم في: الرضاع، باب: الوصية بالنساء (١٤٦٩)، من حديث أبي هريرة ويشخ بنحوه. ] أي لا يكره.

ومن حُسْن العشرة حُسن الخلق معها، فقد روى الطبراني عن أسامة بن شريك مرفوعاً: «أحب عباد الله إلى الله أحسنهم خلقاً» [(الطبراني عن أسامة بن شريك، انظر حديث رقم: ۱۷۹ في صحيح الجامع)].

ومن حُسن الخلق أن تحترم رأيها وأن لا تهينها سواءً بحضرة أحد أم لا.
ومنها استشارتها في أمور البيت وخطبة البنات، وقد أخذ النبي - عليه -

ومنها: أن يكرمها بما يرضيها، ومن ذلك أن يكرمها في أهلها عن طريق الثناء عليهم بحقٍ أمامها ومبادلتهم الزيارات ودعوتهم في المناسبات.

المزاح مع الزوجة

## ٧٦ المحالم الم

ومن المعاشرة بالمعروف أن يمازحها ويلاطفها، ويدع لها فُرَصاً لما يحلو لها من مرح ومزاح، وأن يكون وجهه طلقاً بشوشاً، وإن رآها متزينة له لابسة لباساً جديداً عليه أن يمدحها ويبين لها إعجابه فيها، فإن النساء يُعجبهن المدح.

## ولهن مثل الذي عليهن

ومن جوانب المعاملة الطيبة أن تتهيأ لزوجتك كما تتزين هي لك، فليس من العدل أن تطلب منها أن تتهيأ لك بالزينة ثم تأتيها أنت برائحة العرق ورائحة الدخان والملابس المتسخة، فإنها بشرٌ مثلك تتأذى مما تتأذى أنت منه، وقد كان رسول الله - يبتدئ بالسواك إذا دخل بيته حتى لا يُشم منه إلا طيّب، فعن عائشة رسي أنه «كان - المسلم وأبو داود].

وهذا أمير المؤمنين عمر عيشه، وهو صاحب الشخصية القوية، والذي كان الشيطان يهرب منه إذا رآه، كان يقول: ينبغي للرجل أن يكون في أهله كالصبي (يعني في الأنس والبشر والسهولة) فإذا كان في الناس وجد رجلاً.

ولنا في رسول الله أسوة حسنة فقد ورد أن عائشة - بينا - كانت مع رسول الله - ينا - في سفر وهي جارية، قالت: لم أحمل اللحم ولم أبدن (أي لم أسمن) فقال لأصحابه: «تقدموا فتقدموا، ثم قال: تعالى أسابقك فسابقته، فسبقته على رجلي. فلما كان بعد، خرجت معه في سفر، فقال لأصحابه: تقدموا، ثم قال: تعالى أسابقك، ونسيت الذي كان وقد حملت اللحم وبدنت

(أي وسمنت)، فقلت، كيف أسابقك يا رسول الله وأنا على هذه الحال، قال: لتفعلن، فسابقته، فسبقني. فجعل يضحك ويقول: «هذه بتلك» أي بتلك السبقة[أبو داود والنسائي].

#### عذرها عند التقصير

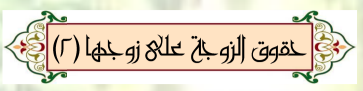
ومن جوانب المعاشرة الطيبة أن تعذرها إذا قصَّرت في شيء بسبب كثرة مشاغلها أو لخطأ بشري، وقد كان أكمل الناس في هذا، وهو قدوتنا، فمن ذلك تقول عائشة - وعصل واله البخاري: «ما عاب رسول الله طعاماً قط، إن اشتهى شيئاً أكله، وإلا تركه»، أما عندنا فكم من حالة طلاق كان سببها أن الزوجة تأخرت في إعداد الطعام أو أن الطعام لم يعجب الزوج.

ومنها أن يشاركها في خدمة بيتها إن وجد فراغاً.

فعن أم المؤمنين عائشة - والله - عالت: «كان النبي يكون في مهنة أهله - يعني خدمة أهله- يعني خدمة أهله- يعني خدمة أهله- فإذا حضرت الصلاة خرج إلى الصلاة » [رواه البخاري].







الحمد لله عظم شأنه ودام سلطانه، أحمده سبحانه وأشكره عم امتنانه وجزل إحسانه، أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله به علا منار الإسلام وارتفع بنيانه، وبارك عليه وعلى أصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### و بعد :

لا زلنا مع سلسلة الحقوق واليوم مع اللقاء الثاني مع حقوق الزوجة على زوجها نسأل الله أن يحيينا حياة طيبة.

#### تحري الحلال

من حقوق الزوجة على زوجها أن يتحرى الحلال في إنفاقه عليها وعلى أولادها، ومن يعولهم، وإلا محقت البركة، وكان عليه إثم من أطعمهم حراما. ونريد أن ننبه هنا: أن الرجل الكريم هو الذي يكرم أهله وأولاده ولا يتركهم ينظرون إلى ما عند الناس من مال ومتاع. أما البخيل فهو الذي يبخل عليهم وهو قادر على الإنفاق، والغريب أن هناك من يبخل على زوجته وأولاده بالنفقة، بينما هو يجود بماله على نفسه وعلى رفاق السوء وفي الليالي الحمراء وفي السفر وفي كل ما يغضب الله، كما يقع كثيراً من لا خلاق لهم ولا مروءة. ومما يدمي القلب أن هناك ثلة من الرجال في ظل حاجة الناس وفقرهم ينامون طوال النهار ونساءهم يعملن ويجمعن المال ومنهن من تتسول لتعول زوجها.

## ٨٠ كالمحالي المحالي المحالي المختفظ المجتوب المختفظ المحتودة المحت

تُسألُ بنت وقعت في الزنا وأُصيبت بالإيدز لماذا دخلت هذا المستنقع؟ فتقول: «والله إن أبي يطردني من البيت ضربا ويقول: لا ترجعي إلا ومعك المال»، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وهذا آخر صاحب بقالة يقول لي والدموع في عينيه: جاءتني امرأة كبيرة في السن فيها صرع ترتعش يديها تريد خمسة باكت سيجارة، قال: فقلت مستغربا وما تفعلين بالدخان فقالت والدموع في عينيها: «والله إن أولادي وزوجي سيطردونني من البيت يريدون قيمة الدخان والقات فأخرج لأسأل الناس كي أجمع لهم ما يريدون »ولا حول ولا قوة إلا بالله.

ويكفي أمثال هؤ لاء قول الرسول - والله الرحم، حديث (١٦٩٢)، وأخرجه أيضاً أن يضيع من يعول [١٦٠/)، وأخرجه أيضاً أحمد (١٦٠/١)، والطبراني في الكبير (١٣٤١٤)، وصححه ابن حبان (٤٢٤)، والحاكم (١/ ٤١٥)، وأصله عند مسلم: كتاب الزكاة - باب فضل النفقة على العيال. . . حديث (٩٩٦)بلفظ: ((كفي بالمرء إثماً أن يحبس عمن يملك قوته)). وانظر إرواء الغليل للألباني (٩٩٤).

## لا تضرب زوجتك

ومن الحقوق: أن لا يضرب الزوج زوجته إلا في حالة النشوز كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِي تَخَافُونَ نُشُورَهُ ﴾ فَعِظُوهُ ﴾ وَاللَّهِ عَالَمَهُ وَهُونًا فَي الْمَضَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيًّا كَيْرِبُوهُنَ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَيْرِبُوهُ النساء: ٣٤]

ومما أذكر في هذه الآية أن رجلا لديه مشكلة عائلية تتعلق بزوجته، فذهب إلى أحد المشايخ فنصحه بما قال الله تعالى:

﴿ وَالَّذِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُ كَ فَعِظُوهُ كَ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ ﴾.

فذهب الرجل، فلما جاء من الغد وسأله الشيخ عن حاله؟ .

قال الرجل: يا شيخ فعلت ما قلت لي، فزادت المشكلة أكثر مما كانت عليه في السابق.

فتعجب <mark>الشيخ! ، وقال: ماذا فعلت معها؟ .</mark>

فقال الرجل: قرأت الآية، فرأيت أول ما أبدأ به العض (وليس الوعظ)، فعضضتها، وعضضتها، وعضضتها، حتى صاحت (أو هربت).

فزادت المشكلة أكثر من السابق. وما فهم أن الله يريدنا أن نبدأ بالوعظ والكلمة الطيبة وليس بالضرب والعض، وهذه رسالة أن القرآن يحتاج تلقي لتعلمه.

والنشوز هو الارتفاع. والمرأة الناشز هي المرتفعة على زوجها، التاركة لأمره، المعرضة عنه.

فإذا ظهر هذا في المرأة. فليبدأ في وعظها. فإن لم تنفع الموعظة فليهجرها في فراشها، فإن لم يفد ضربها ضرباً لا يسيل دماً ولا يكسر عظماً، وأن لا يكون في الوجه. وأن يتجنب الشتم والسب واللعن كما يحدث الآن. فما أن تحصل أي مشكلة حتى تسمع السب والشتم واللعن بين الزوج وزوجته، ثم يتطور الأمر فيقوم الزوج بضرب زوجته على أمر تافه. ثم يأتي ويتحدث بهذا الأمر أمام الناس بكل فخر وخيلاء، وكأنه قد انتصر على بطل من أبطال المصارعة العالمية، لهذا فليتق الله هؤلاء الأزواج ولتكن حياتهم كما قال الله: ﴿فَإِمْسَاكُ مِعْمُونِ أَوْتَمْرِيحٌ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

## ٨٢ كالمحالي المستحالي المستحالي المستحالية ا

هذا وفي الحديث أن رسول الله - على من يضرب امرأته فقال: «يعمد أحدكم فيجلد [رواه أبو داود] بل إنه عاب على من يضرب امرأته فقال: «يعمد أحدكم فيجلد امرأته جلد العبد، فلعله يضاجعها آخر يومه» [البخاري، ٤٩٤٢)].

#### كتمان الأسرار الزوجية

ومن الحقوق على الزوج أن يكتم ما يحدث بينه وبين زوجته في الفراش، لأن بعض الرجال يحبون أن يتفاخروا في الكلام عن هذا الموضوع في المجالس والمنتديات. لأنهم يظنون مع جهلهم ونقص عقولهم أن هذه الصفة هي مفخرة لهم. وللعلم فهذه الأفعال ليست من المروءة في شيء، وليست من شيم الرجال، بل هي من خُلُق الفُسّاق الذين لا يملكون من الحياء شيئًا لذا جاء من حديث أبي سعيد الخدري - هيئ – الثابت في صحيح مسلم أن النبي – الثابة في المناس عند الله منزلة يوم القيامة الرجل يفضي إلى امرأته وتفضى إليه ثم ينشر سرها ».

وقال عليه عن أفعال هؤلاء: «هل منكم رجل إذا أتى أهله فأغلق عليه بابه» وألقى عليه ستره واستتر بستر الله، ثم يجلس بعد ذلك ويقول: فعلت كذا وفعلت كذا» ثم قال: «هل تدرون ما مثل ذلك، إنما مثل ذلك مثل شيطانة لقيت شيطاناً في السكة، فقضى حاجته منها والناس ينظرون إليه» [ (صحيح) انظر حديث رقم: ٧٠٣٧ في صحيح الجامع]. فالحذر الحذر من الخوض في هذه الأمور، والكلام موجه للرجال وللنساء جميعاً، ونسأل الله الستر في الدنيا والآخرة.

#### عدم الهجر في غير البيت

ومن الحقوق عدم الهجر في غير البيت هذا هو الأصل في المسألة ويدل

حق المرأة على زوجها، وابن ماجه في النكاح (١٨٥٠)، والنسائي في الكبرى (٩١٧١) من حديث معاوية القشيري ﴿ الله عَلَى وصححه ابن حبان (١٧٥)، والحاكم (١٨٧/٢-١٨٨)، والدارقطني كما في التلخيص الحبير (٤/٧)، وصححه الألباني في الإرواء (٢٠٣٣)].

ففي حديث معاوية ابن حيدة - هيئنه - الثابت في صحيحي أبي داوود وابن ماجة قال قلت يا رسول الله ما حق زوجة أحدنا عليه قال: « أن تطعمها إذ طعمت وتكسوها إذا اكتسبت أو اكتسبت ولا تضرب الوجه ولا تقبح ولا تهجر إلا في البيت ». وأجاز بعض العلماء الهجر في غير البيت لمصلحة راجحة، كما صح عن النبي - عليه أنه هجر أزواجه شهراً في غير بيوتهن.

ففي حديث أم سلمة - والثابت في الصحيحين أن النبي - والشها حلف الا يدخلُ على بعض أهله شهراً، فلما مضى تسعة وعشرون يوماً غدا عليهن أو راح، فقيل له: يا نبي الله حلفت أن لا تدخل عليهن شهراً، قال: «إن الشهر يكونُ تسعة وعشرين ».

ومما ننبه عليه إن من حق الزوجة على زوجها ألا يغيب عنها أكثر من ستة أشهر، لما روى عبد الرزاق في مصنفه أن عمر - ويشئ - سأل حفصة: كم تصبر المرأة عن زوجها؟ فقالت: ستة أشهر.

فليس للزوج أن يغيب عن زوجته أكثر من ذلك إلا بإذنها، وهذا من كمال الشريعة، وحرصها على حماية المرأة والرجل، ووقايتهما من الانحراف، قال النبي - السفر قطعة من العذاب يمنع أحدكم طعامه وشرابه ونومه فإذا قضى نهمته فليعجل إلى أهله». [رواه البخاري وغيره].

## ٨٤ كالمحالم المحالم ال

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: وفي الحديث كراهة التغرب عن الأهل لغير حاجة، واستحباب استعجال الرجوع ولا سيما من يخشى عليهم الضيعة بالغيبة، ولما في الإقامة في الأهل من الراحة المعينة على صلاح الدين والدنيا، ولما في الإقامة من تحصيل الجماعات والقوة على العبادة.

#### العدل بين الزوجات

ومن الحقوق العدل في القسمة بين أكثر من زوجة، فإذا كان للرجل زوجتان أو أكثر وجب عليه أن يعدل بينها في المبيت وفي النفقة وفي السكن، فإن ظلم إحداهن فلم يبت عندها ليلة أو أكثر وجب عليه أن يقضيها حقها، فذلك دين عليه، إلا أن تتنازل عنه كما فعلت أم المؤمنين سودة - والسلام عندما تنازلت عن ليلتها لأم المؤمنين عائشة - والسلام بذلك رضا رسول الله.

وكذلك أن أعطى واحدة دون الأخرى من ماله فإنه يعتبر ظالماً سواء كان العطاء نقوداً أو ملابساً أو حُليًا أو غيرها، ففي مثل هذه الأمور العدل واجب عليه فيه. جاء في حديث أبي هريرة - هيئه – الثابت في صحيح السنن الأربعة أن النبي - عليه فيه – قال: «من كانت له امرأتان فمال إلى إحداهما جاء يوم القيامة و شقه مائل » معنى شقه مائل: أي أحدى جنبيه و طرفه مائل أي مفلوج، كان رسول الله - عليه – إذا أراد سفراً أقرع بين نسائه، فأيتُهنَّ خرج سهمها خرج بها معه، وكان يقسمُ لكل امرأةٍ منهن يومها وليلتها، وكان غير القلاة والسلام يراعي العدل وهو في مرض موته حتى أذن له زوجاته فكان في بيت عائشة - وكان لمعاذ بن جبل - هيئه – امرأتان فإذا كان يوم هذه لم يشرب من بيت الأخرى الماء.

#### تعليم الزوجة أمور دينها

ومن الحقوق المهمة: تعليم الزوجة أمور دينها، فعليه أن يعلمها ما لم تعلمه من الطهارة، والوضوء، والصلاة وأحكام الحيض والنفاس والاستحاضة وغيرها. قال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلَكَ بِالصَّلَوْقِوَاصُطِيرٌ عَلَيُما لَا لَهُ مَن الله وَ عَلَيْما لَا الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلَكَ بِالصَّلَوْقِوَاصُطِيرٌ عَلَيْما لَا الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلَكَ بِالصَّلَوْقِوَاصُطِيرٌ عَلَيْما لَا لَا الله وَ الله يَعْلَى وَ الله وَ اله وَ الله وَ الله

وفي حديث أبي هريرة - وين الثابت في صحيحي أبي داوود وابن ماجه أن النبي على قال: «إذا أيقظ الرجلُ أهله من الليل فصليا ركعتين جميعاً كتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات».

وذلك لأن هناك من النساء من يصل عمرها إلى (٣٠ أو ٤٠ أو ٥٠) سنة وهي لا تعرف قراءة الفاتحة، ولا تعرف الوضوء الصحيحة أو الصلاة الصحيحة، أو واجبها نحو أهليها وأقاربها، ولا كيف تلبس الملابس الشرعية، أو كيف تجتنب الخلوة بالرجال، أو كيف تخاطبهم إن دعا إلى ذلك داع. وهذا واقع وحاصل بين النساء، والمرأة كما نعلم شديدة التأثر بزوجها وسلوكه فإن رأت منه حرصاً على التعلم والدين والستر والعفة، استجابت، وإن رأت منه تشجيعاً أو سكوتاً على الاستهانة بأوامر الدين واستهزاءً به استجابت أيضاً. وكم وكم سمعنا عن زوجات خرجن من بيوتهن إلى بيوت أزواجهن عفيفات عابدات، فما لبثن غير قليل حتى انحرفن عن ذلك كله بتأثير الزوج وانحرافه وتفريطه في حقوق الله.

## ٨٦ المالية الما

ومن الحقوق والآداب على الزوج تجاه زوجته أن يتعاهدها بالهدايا التي تجلب المحبة:
فالهدية لها أثرٌ بالغ في تحقيق السعادة ودوام المحبة والألفة، إن الهدية تذهب السخيمة، وتزيل البغضاء، ومهما كانت الهدية بسيطة ويسيرة فإن لها من الآثار النفسية ما يصعب حصره وتعدد مزاياها. فتهادوا تحابوا.

ففي حديث أبي هريرة - ويشَّف - الثابت في صحيح الجامع أن النبي - ويَلَيْهُ - قَالَ: «تهادوا تحابوا».

ومن العقوق ألا يمنعها من زيارة أهلها وأقاربها وجيرانها، وكذلك إذا استأذنته بالخروج إلى صلاة الجماعة وكان خروجها شرعيًا بحيث لا تمس طيبًا ولا تخرج بزينة تفتن بها الرجال فمن السنة أن يأذن لها. وخاصة إذا صاحب الصلاة في المسجد علم شرعي وفقه في الدين وتعلم قرآن كريم.

إذاً على الزوج أن لا يمنع زوجته من زيارة أهلها لأن هذا ينافي العشرة بالمعروف إلا إذا خشي مفسدة ، كما لو علم أن أمها تُفسدها عليه فهنا يجوز منعها من ذلك إذا كان يترتب على ذهابها إليهم مفسدة في دينها أو في حق زوجها لأن في منعها من الذهاب في هذه الحالة درءا للمفسدة ، وبإمكان المرأة أن تصل أهلها بغير الذهاب إليهم في هذه الحالة بل عن طريق المراسلة أو المكالمة الهاتفية إذا لم يترتب عليها محذوراً لقوله تعالى: ﴿فَانَقُوااللّهُ مَا الله أعلم.

#### أم الزوجة

ومن هنا ننبه على أنه يجب على أم الزوجة أن تنصح ابنتها بما فيه مصلحتها، وينبغي أن لا تتدخل في كل صغيرة وكبيرة في بيت ابنتها. وما يقال عن أم الزوجة يقال أيضاً عن أم الزوج. . مع الفرق في المنزلة إذ أن أم الزوج لها من الحقوق على ابنها في بيته ما ليس لأم الزوجة في بيت ابنتها.

وإنما ذكرنا ذلك لأن هناك بعض الأمهات لا تترك شاردة ولا واردة في بيت ابنها أو ابنتها إلا وتتدخل فيها، بل ربما توغر صدر ابنتها على زوجها، أو توغر صدر ابنها على زوجها، فتتسبب في تشتيت أسرة وتفريق جمعها، وقد تبرأ الرسول - على من سعى للإفساد بين الرجل وزوجته فقال عليه أفضل الصلاة والسلام: «ليس منا من خبّب امرأة على زوجها» [ أخرجه النسائي في (العشرة ) ( ١ / ١ / ١ )، واللفظ له، وأبو داود ( ٢١٧٥)، وأحمد (٢ / ٢٩٧)، والبخاري في ( التاريخ ) (١ / ١ / ٢٣٢) ].

#### ومن الحقوق المحافظة على مالها وعدم التعرض له إلا بإذنها:

فقد يكون لها مال من إرث أو عطية أو راتب شهري تأخذه من عمفلها، فاحذر التعرض له لا تصريحاً ولا تلميحاً ولا وعداً ولا وعداً ولا برضاها، قال الله تعالى: ﴿ وَمَاتُوا النِّسَاءَ صَدُقَا مِنْ نَعْمَا فَكُلُوهُ هَنِيكَا الله تعالى: ﴿ وَمَاتُوا النِّسَاءَ صَدُقَا مِنْ نَعْمَا فَكُلُوهُ هَنِيكَا الله تعالى: ﴿ وَمَاتُوا النِّسَاءَ عَدُكُ الله عَلَيْ مَالُ زوجته مَيكًا لَا الله على مال زوجته خديجة فلم يأخذ إلا حقه ولم يساومها ولم يظهر الغضب والحنق حتى ترضيه بمالها! قال تعالى محذراً عن أخذ المهر الذي هو مظنة الطمع وهو من مال الزوج أصلاً: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُهُ السّتِبَدَالَ رَوْجَ مَكَاكَ رَوْجَ وَ النَّيتُمُ إِحَدَ لَهُ وَلَيْ اللَّهُ وَكَمُ النَّا اللهُ وَكَمْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ومما يجب على الزوج المسلم المؤمن أن لا يسمح لها أن تشتري مجلات خليعة أو تقرأ القصص الفاسقة، وأن لا يسمح لزوجته بالاختلاط بالنساء ذوات السمعة السيئة إذ هو الراعي المسؤول عنها والمكلف بحفظها وصيانتها لقوله تعالى: ﴿الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلنِّسَاء ﴾ [النساء: ٣٤].

## 

ولقوله ﷺ: «الرجل راع في أهله وهو مسؤول عن رعيته». [متفق عليه].

هذه حقوق الزوجة على الزوج. فليعرف الزوج حقوق زوجته جيداً، وليحذر ظلمها وإيذاءها، فالله يعذب من يؤذي حشرةً أو حيواناً. وجميعنا يعرف قصة المرأة التي حبست الهرة حتى ماتت فدخلت بها النار. فما بالكم بالذي يُعذّب أقرب الناس إليه وهي زوجته وأم أولاده.

بل إن كثيراً من الرجال يكون خلوقًا بشوشاً رقيقاً مع الناس خارج البيت، فإذا دخل البيت انقلب إلى وحش كاسر، ليس لديه إلا الصراخ والأوامر والشجار لأتفه الأسباب، وهذا النوع من شر الناس، لأن أولى الناس بحسن معاملتك وأولى الناس برحابة صدرك ولطف معشرك أهلُك وعلى رأسهم زوجتك، يقول - على الناس برحابة صدرك ولطف معشرك أهلُك وعلى رأسهم نالترمذي ح (٣٨٩٥) وقال: حسن غريب صحيح، وأخرجه ابن ماجه ح (١٩٧٧) ].

اللهم رُدنا إلى دينك وسنة نبيك رداً جميلاً برحمتك يارب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





إن الحمد لله نحمده سبحانه ونستعينه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولي المؤمنين المتقين، وسعت رحمته كل شيء، بيده الخلق والأمر وهو على كل شيء قدير، وأشهد أن سيدنا محمداً شيء، بيده الخلق والأمر وهو على كل شيء قدير، وأشهد أن سيدنا محمداً بالله ورسوله، بعثه الله رحمة للعالمين بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وكشف الله به الغمة وتركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك، صلى الله تعالى عليه وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديه وسار على نهجه إلى يوم الدين وسلم تسليماً كثيراً.

#### و بعد:

بما أن للزوجة حقاً على زوجها، فللزوج حقوق على زوجته أوجبها الشارع ورتبها، وحث الزوجة على الالتزام بها، حتى تدوم الألفة والمودة بينهما.

#### الحقوق الواجبة على الزوجة لزوجها

الحق الأول: طاعته بالمعروف: قال تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى النِّسَاءَ بِمَا فَضَكَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمُولِهِمْ فَالصَّكِ لِحَتُ قَانِنَتُ فَضَكَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمُولِهِمْ فَالصَّكِ لِحَتْ قَانِنَتُ فَالصَّكِ لِحَتْ قَانِنَتُ مَا عَفِظُ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٣٤]، ولا تكون المرأة صالحة إلا إذا

## مِنْ الْمُؤْمِّنِ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينَ الْمُؤْمِّنِينَ الْمُؤْمِّنِينَ الْمُؤْمِّنِينَ الْمُؤْمِّنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِينِي الْمِنْ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِنِي ال

كانت مطيعة لزوجها. روى أبو هريرة - هيئ – قال: قال رسول الله - يهي – : «لو كنتُ آمرًا أحدًا أن يسجد لغير الله لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها، والذي نفس محمد بيده، لا تؤدي المرأة حق ربها حتى تؤدي حقَّ زوجها كلّه، حتى لو سألها نفسها وهي على قتب لم تمنعه (أخرجه أحمد (٥/٢٢٧)، والطبراني في الكبير (٢٢٧/٤)) وابن ماجه في النكاح (١٨٥٣) من حديث عبد الله بن أبي أوفي هي وصححه ابن حبان (٤١٧١).

إن طاعة المرأة لزوجها في غير معصية الله تحفظ كيان الأسرة من التصدع والانهيار.

وتبعث إلى محبة الزوج القلبية لزوجته، وتعمق رابطة التآلف والمودة بين أعضاء الأسرة.

عن أبي هريرة - هيئت – قال: قال رسول الله - هيئي –: «إذا صلّت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحصنت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: ادخلي الجنة من أي أبواب الجنة، شئت» [رواه ابن حبان ورواه الإمام أحمد من حديث عبد الرحمن بن عوف].

ولتعلم المرأة المسلمة أن الإصرار على مخالفة الزوج يوغر صدره، ويجرح كرامته، ويسيء إلى قوامته.

المرأة المسلمة الصالحة إذا أغضبت زوجها يوماً من الأيام فإنها سرعان ما تبادر إلى إرضائه وتطييب خاطره، والاعتذار إليه مما صدر منها. ولا تنتظره حتى يبدأها بالاعتذار. إن النبي - على الله عنها الجنة الودود العؤود على زوجها (أي بالنفع والخير) التي إذا غضب زوجها جاءت

حتى تضع يدها في يد زوجها وتقول لا أذوق غمضاً (أي نوماً) حتى ترضى» [أخرجه الطبراني في الكبير (١٤٠/١٩)، رقم ٣٠٧)، وفي الأوسط (١٦/١١، رقم ٥٦٤٨) وقال الهيثمي في المجمع، ٤/ ٣١٢: فيه السري بن إسماعيل وهو متروك. ].

الز<mark>وجة الص</mark>الحة مفتاح السعادة، و<mark>نعمة الله الكبرى على</mark> زوجها، ومتعته التي لا تدانيها متعة، فهي تنفض عنه غبار الهموم، وتغمره بالسعادة والحنان، وتجعل من نفسها ركناً هادئاً لأجل راحته وسعادته.

ولتعلم الزوجة أن قناعتها ورضاها سبب من أسباب رضوان الله عليها، وإذا ماتت الزوجة وزوجها عنها راض دخلت الجنة.

## الحق الثاني: المحافظة على عرضه وماله:

قال تعالى: ﴿فَالصَّدلِحَاتُ قَننِنَتُ حَفِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٣٤]، وحفظها للغيب أن تحفظه في ماله وعرضه. أن تصون نفسها عن غيره، فتحافظ على فراش زوجها، ولا تتساهل في خلوة أي أجنبي بها، ولا سيما أقارب الزوج وأقاربها الذين ليسوا بمحارم، فقد حذر رسول الله - علي -من الخلوة بالمرأة بصفة عامة، وحذر من الأقارب غير المحارم بصفة خاصة، فقال: «إياكم والدخول على النساء»، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أفر أيت الحمو؟ قال: «الحمو الموت»[متفق عليه].

و عن ثوبان - هِينُك - أن رسول الله - عليه - قال: «ألا أخبركم بخير ما يكنز المرء؟ المرأة الصالحة، إذا نظر إليها سرته، وإذا أمرها طاعته وإذا غاب عنها حفظته في نفسها وماله»[رواه أبو داود، والحاكم الترمذي وقال الحاكم: "صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه". ].

الحق الثالث: مراعاة كرامته وشعوره:

## ٩٢ المالي المالي

فلا يرى منها في البيت إلا ما يحب، ولا يسمع منها إلا ما يرضى.

والزوج في الحقيقة إذا لم يجد في بيته الزوجة الأنيقة النظيفة اللطيفة ذات البسمة الصادق، والأخلاق العالية، واليد الحانية والرحيمة فأين يجد ذلك؟

وأشقى الناس من رأى الشقاء في بيته وهو بين أهله وأولاده، وأسعد الناس من رأى السعادة في بيته وهو بين أهله وأولاده.

الحق الرابع: قيامها بحق الزوج وتدبير المنزل وتربية الأولاد.

قال أنس - هِينَه -: «كان أصحاب رسول الله إذا زفوا امرأة إلى زوجها يأمرونها بخدمة الزوج ورعاية حقه، وتربية أو لاده».

## الحق الخامس: قيامها ببر أهل زوجها:

وهذه من أعظم الحقوق على الزوجة، وهي أقرب الطرق لكسب قلب الزوج، فالزوج، فالزوج يحب من امرأته أن تقوم بحق والديه، وحق إخوانه وأخواته، ومعاملتهم المعاملة الحسنة.

العق السادس: ألا تغرج من بيته إلا بإذنه حتى ولو كان الذهاب إلى أهلها. قال تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ وَلَا نَبَرَّجَ لَ بَرُجَ الْجَهِلِيَّةِ الْأُولِيُّ وَأَقِمَنَ الصَّلَوْةَ وَالْجَهِلِيَّةِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، ففي الآية دلالة على أن النساء مأمورات بلزوم البيت، منهياتٌ عن الخروج.

وفي الحديث قال - على المسجد فلا يمنعها» [ منفق عليه]، فيُفهم من الحديث أنها إذا أرادت الخروج لا بدأن تستأذن، كما يُفهمُ منه أن للزوج منع زوجته من الخروج إلا ما استثني شرعًا،

فالإسلام حينما جعل بيت المرأة قرارًا لها، وحذرها من الخروج منه، فإنه أباح لها الخروج عند الحاجة أو الضرورة، ومن ذلك الخروج لحضور صلاة الجماعة في المسجد كما في الحديث السابق، وكذا الخروج إلى مصلى العيد أو الجهاد أو ما إليه ضرورة.

إن الإسلام حكيمٌ عادل، بخلاف ما يدعو إليه دعاة الضلال الذين يغرون المرأة بالخروج إلى أماكن اللهو والفجور ومواطن الشك والارتياب، والمواقع الأخرى التي لا حاجة لوجود المرأة فيها، إذ يُكتفى فيها بالرجال.

ومع أن الإسلام أمر المرأة بعدم الخروج، إلا أن حُسْن المعاشرة يُحتّم على الزوج أن يكون حكيمًا، وأن يُدرك أن المرأة ليست حبيسة المنزل، فيأذن لها في الخروج فيما تحتاج في نفسها، أو ما تحتاجه من زيارة أبويها أو أقاربها؛ لأن في ذلك صلة للرحم التي أمر الشرع بصلتها، وهذا مشروط بأن لا يكون في خروجها ضرر يعود على زوجها أو على نفسها، فإن وجد شيء من ذلك تعين على الزوج منعها.

لقد اجترأ كثيرٌ من النساء في هذا الزمن للخروج من بيوتهن بلا ضرورة، بل لارتياد المتاجر، لا لشراء ما هن في حاجة إليه، بل لمعرفة ما استحدث من نماذج وموضات جديدة للملابس التي تُظهر المفاتن، وتكشف عما أُمرت المرأة بستره، وكأنها بخروجها تعرض مفاتنها لتوجه أنظار الرجال إليها، أو تثير إعجابهم بمحاسنها، وأصبح خروجها بهذه الطريقة عادة مألوفة في كثير من المجتمعات، وقد توعد النبيّ - على حالمرأة التي تخرج على تلك الصفة،

فقال: «أيما امرأة استعطرت ثم خرجت فمرَّت على قوم ليجدوا ريحها فهي زانية، وكل عين زانية» [ أخرجه الترمذي (٢٧٨٦) وأبو داود (٤١٧٣) والنسائي (٨/ ١٥٣) وأحمد (٤/ ٤١٤) وغيرهم. ].

ومن حق الزوج على زوجته ألا تطالبه مما وراء الحاجة وما هو فوق طاقته فترهقه من أمره عسراً بل عليها أن تتحلى بالقناعة والرضا بما قسم الله لها من الخير. وان تكون صابرة على فقر زوجها إن كان فقيرا ولا تعينه على الحرام، كانت المرأة من نساء السلف تقول لزوجها وهو خارج إلى عمله اتقي الله فينا ولا تطعمنا حرام فانا نصبر على جوع الدنيا ولا نصبر على نار جهنم.

وعلى المرأة أن تحث الزوج على صلة والدية وأصدقائه وأرحامه.

وأن تربي أبنائها على محبة الله ورسوله الله ورسوله النوج وعلى المترام والدهم وطاعته وأن لا تساعدهم على أمر يكرهه الزوج وعلى الاستمرار في الأخطاء.

ومما نوصي به المرأة المسلمة أن لا تصف غيرها لزوجها، لان ذلك خطرٌ عظيم على كيان الأسرة.

ومن حقوق الزوج على زوجته أن لا تسأل زوجها الطلاق، فإن ذلك محرم عليها ولنتذكر حديث رسول الله - عليها ولنتذكر حديث رسول الله - أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما سبب فحرام عليها رائحة الجنة (مسند أحمد (٥/ ٢٨٣ ، ٢٨٧ ) عن ثوبان عليها رائحة الجنة الودود في الطلاق (٢٢٢٦)، والترمذي في الطلاق (١١٨٧)، وابن ماجه في الطلاق (٢٠٥٥)، وقال الترمذي: "هذا حديث حسن"، وابن حبان (٤١٨٤)].

وعليها أن تُقدم مطالب زوجها وأوامره على غيره حتى على والديّها، وان أن تسعى إلى تلمس ما يحبه زوجها من ملبس ومأكل وسلوك، وأن تحاول

ممارسة <mark>ذلك لأن فيه</mark> زيادة ل<mark>حب</mark> الزوج لزوجته و<mark>تعلقه</mark> بها.

ومما نوصى به المرأة المسلمة أن تودّعه إذا خرج خارج المنزل بالعبارات المحببة إلى نفسه، وتوصله إلى باب الدار وهذا يُبين مدى اهتمامها بزوجها، و مدى تعلقه به.

و إذا عاد من خارج المنزل تستقبله بالترحاب والبشاشة والطاعة وأن تحاول تخفيف المتاعب.

وعلى المرأة أن تحتفظ بسره ولا تفشيه لأحد وهذا من باب الأمانة، وأن لا تنشغل بشيء في حالة وجود زوجها معها، كأن تقرأ مجلة أو تستمع إلى المذياع، بل تشعر الزوج بأنها معه قلباً وقالباً وروحاً.

ومما نوصى به المرأة المؤمنة أن تكون قليلة الكلام، وأن لا تكون ثرثارة، وقديماً قالوا: «إذا كان الكلام من فضة فالسكوت من ذهب».

وعليها أن تهتم بهندام زوجها ومظهره الخارجي إذا خرج من المنزل لمقابلة أصدقائه، لأنهم ينظرون إلى ملابسه فإذا رأوها نظيفة ردوا ذلك لزوجته واعتبروها مصدر نظافته والعكس.

وعلى المرأة المؤمنة أن لا تسمح للآخرين بالتدخل في حياتها الزوجية، وإذا حدثت مشاكل في حياتها الزوجية، تسعى إلى حلها بدون تدخل الأهل أو الأقارب أو الأصدقاء.

وإذا سافر زوجها لأي سبب من الأسباب، تدعوا له بالخير والسلامة، وأن تحفظه في غيابه، وإذا قام بالاتصال معها عبر الهاتف لا تنكد عليه بما يقلق

باله، كأن تقول له خبراً سيئاً، إنما المطلوب منها أن تسرع إلى طمأنته ومداعبته ويث السرور على مسامعه، وأن تختار الكلمات الجميلة التي تحثه على سرعة اللقاء. والرجل في حاجة إلى مواساة امرأته وتسكينها إياه في حالات الغضب، أو نزول حوادث محزنة، كموت ولدٍ أو فقد مال أو ما أشبه ذلك، ولقد ضربت أم سليم زوج أبي طلحة عيس أنصع مثال في هذا، فعن «لا تحدثوا أبا طلحة بابنه حتى أكون أنا أحدثه»، فلما جاء قرَّبت إليه العشاء فأكل وشرب، قال: ثم تزينت له أحسن ما كانت تفعل قبل ذلك فبات معها، ثم قالت له: «يا أبا طلحة، أرأيت لو أن قومًا أعاروا عاريتهم أهل بيت فطلبوا عاريتهم ألهم أن يمنعوهم؟ » قال: لا، قالت: فاحتسب ابنك، قال: فغضب وقال: تركتِني حتى تلطختُ، ثم أخبرتِني بابني، فانطلق حتى أتى رسول الله فأخبره بما كان، فقال له رسول الله - عليه - «بارك الله لكما في ليلتكما» [متفق عليه].

ومن حقوق الزوج على زوجته إجابته إذا طلبها إلى فراشه، فإن عصيانه في هذه الحالة من أكبر المعاصي، روى أبو هريرة - هيئنه - قال: قال رسول الله- على الرجل امرأته إلى فراشه فأبت أن تجيء فبات غضبان عليها لعنتها الملائكة حتى تصبح "[ متفق عليه]، وقال - عليه -: "إذا دعا الرجل زوجته لحاجته فلتأته وإن كانت على التنور" [ رواه أبو حاتم في صحيحه والترمذي وقال حديث حسن ج٣/ ص٢٦٥ ح ١٦٦٠].

ومن الحقوق الاعتراف بفضل الروج عليها وعدم إنكار معروفه، فالاتنكر

الزوجةُ ما قدّمه لها وأسداه إليها من معروف، فإن كثيرًا من النساء تجحد فضل زوجها عليها، وخاصّة عندما تغضب، وذلك من أسباب دخولها النار، قال – عَيْكِيِّ -: «ورأيتُ النار، فلم أرَ كاليوم منظرًا قطَّ، ورأيتُ أكثر أهلِها النساء»، قالوا: بم يا رسول الله؟ قال: «بكفرهنَّ»، قيل: أيكفرنَ بالله؟ قال: «يكفرن العشير، ويكفرنَ الإحسان، لو أحسنتَ إلى إحداهنَّ الدهر ثم رأت منك شيئًا قالت: ما رأيتُ منك خيرًا قطّ»[ متفق عليه].

ومن الحقوق أن تحفظ ماله ولا تفرط فيه أو تبعثره، فلا يجوز للزوجة أن تضيع مال زوجها الذي تعب في تحصيله وتحمل المشاق في جلبه وكسبه، سواءً كان ذلك نقو دًا أو طعامًا أو ملابس أو أثاثًا أو غير ذلك، فليس لها أن تُبذِّر إذا أنفقت منه؛ لأنه قد ائتمنها على ذلك، وتبذيرها له خيانة، والخيانة من صفات المنافقين، وليس لها الحق في أن تتصر ف بشيء من ماله دون إذنه ورضاه، إلا إذا كان حريصًا على المال حرصًا شديدًا، بحيث لا يوفر لها حتى النفقة على نفسها وأولادها، فيجوز لها حينئذ أن تأخذ ما يكفيها ويكفي أولادها بقدر الحاجة. يدل لذلك حديث عائشة-ولي -قالت: جاءت هندُ إلى يعطيني ما يكفيني وولدي إلا ما أخذت منه وهو لا يعلم، فقال: «خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف» [متفق عليه].

ومن الحقوق أن لا تصوم صيام تطوع وزوجها موجود إلا بعـد أن تسـتأذنه، فعـن أبي هريرة - ويُنف - أن رسول الله- عَلَيْ - قال: «لا يحل للمرأة أن تصوم ومن حقوق الزوج على زوجته أن تعاشره معاشرة حسنة، فتبتسم في وجهه، وتظهر البشر والسرور، وتتجمل له، وتظهر أمامه بالمظهر الذي يعجبه، وتعمل كل ما من شأنه أن يحببها إليه ويرغبها فيه، ولا ينبغي أن تظهر أمامه بمظهر ينفر منه، كأن تلبس ملابس سيئة المنظر، أو تقترب منه وبها روائح غير مناسبة من آثار الطبخ وغيره، فإن ذلك من شأنه أن يكره الزوج فيها، ويُنفِّره منها، وقد يعقبه بغض شديد لها، لا سيما إذا داومت على ذلك المظهر السيئ.

وكثيرٌ من النساء لا تعتني بمظهرها أمام زوجها، لا في ملبسها ولا في نظافتها، وتعكس ذلك إذا خرجت في زيارة خارج المنزل، فتراها تعتني بنفسها وتلبس أجمل ثيابها، وهذا الفعل يعتبر من أسوأ الأفعال وأشنع الصفات التي تصدر من الزوجة مع زوجها، فإنه أحق بتجملها وتنظفها وتطيّبها.

يحدثنا التاريخ أن شريحاً قابل الشعبي يومياً فسأله الشعبي عن حاله في بيته فقال له شريح: منذ عشرين عاماً لم أر ما يغضبني من أهلي، قال له وكيف ذلك قال شريح:

«من أول ليلة دخلت على امرأتي ورأيت فيها حسناً فاتنا وجمالاً نادراً، قلت في نفسي أصلى ركعتين شكراً لله عَجْك.

فلما سلّمت وجدت زوجتي تصلي بصلاتي وتسلم بسلامي. فلما خلا البيت من الأصحاب والأصدقاء قمت إليها فمددت يدي نحوها فقالت: على رسلك يا أبا أمية كما أنت ثم قالت: « إن الحمد لله أحمده واستعينه وأصلى على محمد وآله وبعد. فإنى امرأةٌ غريبة، لا علم لى بأخلاقك، فبين لى ما تحب فآتيه، وبين لى ما تكره فأتركه، ثم قالت: فلقد كان في قومك من هي كفء لك، ولقد كان في قومي من هو كفء لى، ولكن إذا قضى الله أمراً كان مفعولاً، وقد ملكت فاصنع ما أمرك الله به، فإمساك بمعروف، أو تسريح بإحسان. أقول قولي هذا واستغفر الله لي ولك». من منا سمع مثل هذا الكلام ليلة عرسه؟

قال شريح: فأحوجتني والله يا شعبي إلى الخطبة في ذلك الموضوع، فقلت: «أحمد الله وأستعينه وأصلى وأسلم على النبى وآله وبعد فإنك قلت كلاماً إن ثبت عليه يكن ذلك حظك، وإن تدعيه يكن حجة عليك، فإني أحب كذا وكذا، وأكره كذا وكذا، وما رأيتِ من حسنةٍ فانشريها، وما رأيتِ من سيئةٍ فاستريها»، فقالت: كيف محبتك لزيارة أهلى؟

قلت: ما أحب أن يملن أصهاري.

فقالت: فمن تحب من جيرانك أن يدخل دارك فآذن له ومن تكره فأكره.

قلت: بنو فلان قوم صالحون وبنو فلان قوم سوء. قال شرحيك فيت معها بأنعم ليلة. فمكثت معى عشرين عاماً لم أعتب عليها في شيء إلا مرة وكنت لها ظالماً.

وهذه أم توصى ابنتها عند الزواج وصية أم لابنتها عند الزواج، فتقول لابنتها: أي بنية إن الوصية لو تركت لفضل أدب لتركت ذلك لك ولكنها تذكرة للغافلة ومعونة للعاقلة.

## المالية المالية

«أي بنية: لو أن امرأة استغنت عن الزوج، لغنى أبويها وشدة حاجتهما إليهما، لكنت أغنى الناس عنه، ولكن النساء للرجال خلقن، ولهن خلق الرجال، فخذي وصيتي فإن فيها تنبيهاً للغافل ومعونةً للعاقل.

أي بنية: إنك فارقت الجو الذي منه خرجت، وخلّفت العيش الذي فيه درجت، إلى وكر لم تعرفيه، وقرين لم تأليفه، فأصبح بملكه عليه رقيباً ومليكاً، فكوني له أمة يكن لك عبداً. واحفظي له خصالاً عشراً تكن لك ذخراً.

أما الأولى والثانية: فالخضوع له بالقناعة، وحسن السمع له والطاعة.

وأما الثالثة والرابعة: فالتفقد لمواضع عينه وأنفه، فلا تقع عينه منك على قبيح، ولا يشم منك إلا طيب ريح.

وأما الخامسة والسادسة: فالتفقد لوقت منامه وطعامه. فإن تواتر الجوع ملهبة، وتنغيص النوم مغضبة.

وأما السابعة والثامنة: فالاحتراس لماله والإرعاء على حشَمه وعياله، وملاك الأمر في المال حسن التدبير وفي العيال حسن التقدير.

وأما التاسعة والعاشرة: فلا تعصي له أمراً، ولا تفشي له سراً فإنك إن خالفت أمره أو غرت صدره، وإن أفشيت سره لم تأمني غدره.

ثم إياك والفرح بين يديه إن كان مغتماً، والكآبة بين يديه إن كان فرحاً.

هذه هي أخلاق المرأة المسلمة، وهذا فهمها، وهذه وصيتها، وتلك ثقافتها، فالله عليكم هل سمعتم كلاماً وعقلاً وحكمة كهذه؟ .

هذه هي المرأة المسلمة، يوم أن تسربلت بأخلاق الإسلام، وتربّعت على

عرش ح<mark>ياتها تتمسك بحجابها بيمينها وتزلزل عروش الكفر والتغريب</mark> بشمالها.

<mark>وصلّ ا</mark>للهم على نبينا محمد وع<mark>لى</mark> آله <mark>وصحبه وسلم.</mark>



# حقوق اليتيم (۱)

الحمد لله رب العالمين، أعزنا بالإسلام، وجعلنا به خير أمة أُخرجت للناس، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وهو رب الناس، وملكهم، وإلههم، وأشهد أن محمداً عبدُ الله ورسوله، أرسله إلى جميع الناس، وجعل شريعته باقية وعامة لجميع الأجناس، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الذين آمنوا به واتبعوه، ونشروا دينه وبلغوه، وسلم تسليماً كثيراً.

و بعد: نحن اليوم بحول الله ومدده على موعد مع لقاء من لقاءات هذه السلسلة المنهجية المباركة. سلسلة الحقوق، وحديثنا اليوم بإذن الله تعالى عن حقّ جليلٍ كبير عظيم ألا وهو حق اليتيم.

أولاً: من هو اليتيم؟: قال ابن منظور في لسان العرب: اليتيم في الناس: من فقد أباه ولم يبلغ الحلم، واليتم في الحيوانات والطيور من فقد أمه، وأصل اليتم في اللغة الغفلة، وبه سُمّى اليتيم يتيماً، لأنه يُتغافل عن الإحسان إليه وبِرّه بعد موت أبيه.

اليتيم وإن فقد أباه الذي يكفله، وفقد حنان الأب وعواطفه، لكنه لم يفقد الرحمة الإلهية من الرحمن الرحيم الذي وصى عبادة باليتامى إحسانا وإطعاما وإيواءً وكفالة. قال تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا وَبِالُولِدَيْنِ إِلْحَسَنَا وَبِذِى القُرْدِي وَالْمَتَكَمَى وَالْمَسَكِينِ .... ﴾ [النساء: ٣٦].

ألا فتأملوا كيف ربط الله بين الأمر بتوحيده والأمر بالإحسان إلى اليتامي وقال

تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ عِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ١٠٠٠ [الإنسان: ٨]

﴾[الإنسان: ٨]، هذا هو الإسلام دين الرحمة دين العطف دين السماحة دين السلام.

وقال تعالى: ﴿ فَلَا اُقَنَحَمُ الْعَقَبَةُ ﴿ اللَّهِ مَا الْعَقَبَةَ ﴿ اللَّهِ مَا الْعَقَبَةَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وقال تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمِتَكِي قُلْ إِصْلاحٌ لَهُمُ خَيْرٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٠].

ورعاية اليتيم والمحافظة عليه لا تقتصر على شريعة محمد - على الله على كانت في الشرائع السابقة لشرعنا، فمن جملة بنود الميثاق الذي أخذه الله على بني إسرائيل: الإحسان إلى اليتامى قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْ نَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللهَ وَبِالْوَلِا يُنِ إِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبِي وَالْيَتَعَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسْنًا ﴾ [البقرة: ٨٣].

لقد أطل الإسلام بنوره على العرب وهم غارقون في ظلمات الظلم والقهر وسلب الحقوق. مجتمع يسطو فيه الغني على الفقير والقوي على الضعيف فما بالكم باليتيم. فجاء الإسلام دين العدل، والمساواة، ودين الرحمة، والعطف جاء ليأخذ بيد الضعفاء فيرفع بهم إلى المستوى الذي يجدون فيه حقوقهم كاملة غير منقوصة مهما كلف الثمن، فالقوي في الإسلام ضعيف حتى يؤخذ منه الحق، والضعيف في الإسلام قوي حتى يؤخذ له حقه.

## ١٠٤ كالمحالي المنتقب ا

حث الإسلام على رعاية اليتيم ومعاملته بالحسنى، ليعيش حياة كريمة، ويكون له دوره الفاعل في المجتمع، ونهى عن احتقاره أو إهانته كما قال تعالى: ﴿فَأُمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَائَقُهُرُ اللهِ ﴿ [الضحى: ٩] · قال ابن كثير في تفسيره: «فلا تقهر اليتيم أي: لا تذله وتنهره وتهنه، ولكن أحسن إليه بلطف وكن له كالأب الرحيم». وقال تعالى: ﴿كُلَّ بَل لَا تُكُرِمُونَ ٱلْيَتِيمَ اللهِ ﴿ [الفجر: ١٧].

ويُفهم من هذا أنه لابد من إكرام اليتيم، وهذا الإكرام يشمل كل صور حفظ اليتيم من ناحية حقوقه الاجتماعية سواءً فيها الإيواء، أو الإنفاق، أو التربية.

فمن إكرامه عدم تركه بلا تربية وتعليم، ومن إكرامه تهذيبه كما يهذب الشخص أولاده، فليس المراد بإكرامه إذًا هو الإنفاق عليه فقط بل المقصود كل ما يحقق إكرامه. بل جمع الله في كتابه بين من يُكذّب بالدين وبمن يدُعُ لل اليتيم ويؤذيه ولا يحث على إطعامه، فقال تعالى: ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ اللَّذِي يُكَذِّبُ اللَّذِي يُكُذِّبُ اللَّذِي يَكُمُ اللَّهِ عَلَى طَعَامِ ٱلمِسْكِينِ اللَّهِ اللهِ عَلَى طَعَامِ ٱلمِسْكِينِ اللهِ الماعون: ٣-١].

روي البخاري - الله حصلت خصومة بين يتيم وصحابي على نخلة والناس على الدنيا تجد النزاع بينهم عظيما ولم يخل منه حتى عهد المصطفى والناس على الدنيا تجد النزاع بينهم عظيما ولم يخل منه حتى عهد المصطفى وهذا اليتيم وبينهما نخلة وهذا اليتيم ما زال لم يدرك حق الإدراك فقال هذا الصحابي هذه النخلة لي وقال هذا اليتيم الصغير هذه النخلة لي تشاجرا فذهب اليتيم فاشتكي هذا الصحابي إلى المصطفى - الله في المصطفى عنه النخلة لي تشاجرا فذهب اليتيم وقال هذا الطفل أو هذا

اليتيم يشكوك أو كما قال -ﷺ في نخلة أخذتها له قال والله ما كان ذلك لي يا رسول الله وما كنت لآخذ نخلته قال النبي - عَلَيْهُ - إذًا نخرج ونُعاين خرج النبي - على عتمد على كلام هذا ولا هذا وإنما خرج ليُعاين البستانين ويُعاين النخلة تواضعًا منه - عِيلِي - وعدلٌ في الحكم؛ لأنه يأخذ عن العدل على خرج وذهب وعندما وصل إلى ذاك المكان فإذا بالنخلة في بستان الصحابي واضحة جلية، فهل يعطف على هذا اليتيم فيحكم بغير حكم الله؟ لا ما كان ذلك لرسول الله - عليه م النخلة للصحابي فذرفت دموع اليتيم على خديه فأراد النبي - عَلَيْ الله على الله على الله على الله على المال الحق فقال لهذا الصحابي: « أتعطيه هذه النخلة ولك بها عذقٌ في الجنة »عذق نخل في الجنة مقابل هذه النخلة، لكن الصحابي كان في وقت غضب إذ كيف يشكوه والحق له ويشكوه إلى من إلى المصطفى - عَيْكَا - فيذهب وكان في الجلسة رجل يتمنى مثل هذه الفرصة اسمه [أبو الدحداح] - ويُنْك - وأرضاه قال يا رسول الله: « إن اشتريت هذه النخلة وأعطيتها هذا اليتيم ألى العذق في الجنة» قال: «لك ذلك » فيلحق بهذا الصحابي ويقول:

«أتبيعني هذه النخلة ببستاني كله خذ بستاني كله وأعطني هذه النخلة ».

قال: «أبيعكها لا خير في نخلة شُكيت فيها إلى رسول الله - عليه - »، فباعه النخلة بالبستان كله وذهب إلى أهله ونادى فيهم: «يا [أم الدحداح] ويا أبناء [أبى الدحداح] قد بعناها من الله فاخرجوا منها»، خرجوا ومعهم بعض الرطب فقام يأخذه ويرميه فيها ويقول:

## ١٠٦ كالكالم المالم المال

« قد بعناها من الله جل وعلا بعذقٍ في الجنة » خرج هو وأهله وقد باع كل شيء واشترى عذق من نخلة عند الله جل وعلا.

هل قال: خلاص انتهينا لنا نخلة في الجنة يكفي لا نصلي لا نصوم لا نعمل أي شيء؟ لا الذي بذل هذه سيبذل أعظم منها. بذل المال وبذل الأولاد وبذل كل نعيم في هذه الحياة ثم في الأخير يُقدّم نفسه لله جل وعلا. يخرج في معركة أُحد معركة أُحد الصادقة للصادقين والذي أبتلي فيها المؤمنون ابتلاءً شديداً وربي فيها المؤمنون تربية عظيمة وكُسرت فيها رباعية المصطفى – شديداً وربي فيها المؤمنون تربية عظيمة وكُسرت فيها رباعية المصطفى –

يوم انتهت المعركة ذهب يفتش - وهو في تلك الحالة عن أصحابه يتفقدهم ويأتي إلى صاحب العذق إلى [أبي الدحداح] وإذ به مدرج بدمائه فيرفعه ويمسح الدم عن وجهه ويقول: «رحمك الله أبا الدحداح كم من عذق مذلل الآن لأبي الدحداح في الجنة» لا إله إلا الله ماذا خسر أبي الدحداح خسر تراب خسر شجيرات خسر نخيلات لكنه فاز بجنة عرضها كعرض الأرض والسماوات فعن ابن عباس - عن النبي - والسماوات فعن ابن عباس - عن النبي - والسماوات فعن ابن عباس التركيم الديلمي (١/ ٣٤)، رقم ٥٧)].

#### أيها الأحباب:

اليتيم إذا لم يجد من يؤويه ويرعاه هناك صنفٌ من الناس ضعفاء النفوس يستغلون فقر اليتيم وحاجة اليتيم فيُستخدم في السرقة والفواحش والعياذ بالله.

## أيها (لأخوة:

من تتبع كتاب الله و الله على رعاية اليتيم و من الآيات الدالة على رعاية اليتيم وحفظ حقه في الحياة وجد أن كلمة (يتيم)وردت في كتاب الله في (٢٢) آية كلها تحث على حفظ اليتيم ورعاية شؤونه وحفظ ماله.

ولقد شاءت الحكمة الإلهية أن يذوق المنقذ الأول للإنسانية مرارة اليتم، فيفقد الحنان الأبوي فبشرى لليتامى لا تحزنوا لفقد الأب أو الأم فإن خير البشر محمد - على الله عنه البشر محمد - الله الله عنه البشر محمد المعلم المعلم

وليس هذا من قبيل المصادفة العمياء، فلا يوجد شيء في كون الله إلا بقدر إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدْرِ (اللهِ القمر: ٤٩]

شاء الله أن ينشأ المصطفى يتيماً ليتولاه الله وحده بالعناية والرعاية حتى لا ينشأ المصطفى يقول: أبي أبي وإنما يقول: ربي ربي.

نشأ المصطفى - ومن تيما ليتولاه ربه وحده بالرعاية - انتبه - ومن تولاه الله برعايته أحسن بدايته وأكرم نهايته، فوالله ثم والله ما خلق الله وما ذرأ وما برأ نفسا هي أكرم عليه من نفس محمد وإنه لمكتوب عند الله خاتم النبيين، وإن آدم لمجندل في طينته - وآدم في طينته - ورسول الله مكتوب عند الله خاتم النبيين، فوالله ما أحب الله مخلوقا كما أحب رسولنا وحبيبنا - ولقد خلق الله الخلق واصطفى من الخبياء فلقد خلق الله الخلق واصطفى من الخبياء واصطفى من الأنبياء الرسل. واصطفى من الرسل أولى العزم الخمسة: نوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمداً، واصطفى من أولى العزم الخمسة: الخليلين الحبيبين إبراهيم، ومحمداً، ثم اصطفى محمداً فكرمه على جميع خلقه فرفع ذكره،

## ۱۰۸ علی از این ا

وشرح صدره، وأعلى قدره، ووضع وزره وزكاه في كل شيء.

تدبر معي قوله تعالى مخاطبا نبيه - على - الضيح المنافئاوى المنافئاوى المنافئاوى المنافئاوى المنافئاوى المنافئاوى الله على المنافئات المنافئة المنافئة

وقد جاء في الخبر عن النبي - عليه وله «خير بيتٍ من المسلمين بيتٌ فيه يتيم يُحسن إليه» وشر بيتٍ من المسلمين بيتٌ فيه يتيم يساء إليه» [أخرجه: البخاري في الأدب المفرد بسند فيه ضعف]. ولذلك كان الصحابة والتابعين والصالحين على مر الأزمان يتنافسون على كفالة اليتامي وإسعادهم، فعن جابر - ويشف – أنه كان يقول: «لأن أتصدق بدرهم على يتيم أو مسكين أحب إلى من أن أحج حجة بعد حجة الإسلام».

وعن أنس بن مالك - ويشن – قال: « من ضمّ يتيماً فكان في نفقته وكفاه مؤونته كان له بكل مؤونته كان له بكل شعرة حسنة».

وجاء في بعض الآثار: « إنَّ اليتيم إذا بكي اهتز لبكائه عرش الرحمن، فيقول الله تعالى: يا ملائكتى؛ مَن أبكى هذا اليتيم الذي غيبتُ أباه في التراب؟ فتقول الملائكة: ربنا أنت أعلم، فيقول الله تعالى: يا ملائكتي فإني أشهدكم أنَّ لمن أسكته وأرضاه أنْ أُرضيه يوم القيامة ».

ومن هذا المنطلق يأمر الله جل وعلا أولياء اليتامي أن يتقوا الله في أموال اليتامي وألا يقربوا أموالهم إلا بالتي هي أحسن، وحذرهم من تبديدهم وتبديدها بالخبيث أو المتاجرة بها في الحرام فقال تعالى: ﴿ وَلَا نُقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِيَيِمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبِلُغُ أَشُدَّهُۥ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَابَ مَسْخُولًا ٣٠٠ [الإسراء: ٤٣]

وقال سبحانه: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْمِنَكُمَ آَمُواَ هُمَّ وَلَا تَتَبَدَّلُواْ ٱلْخَيِيثَ بِٱلطَّيِّبِ ۗ وَلَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُواَهُمُ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ ۚ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ١٠٠ ﴿ [النساء: ٢]

بل وأوجب الله في آية واحدة جامعة أوجب على ولي اليتامي:

أولا: ألا يسرف في الإنفاق من أموالهم حتى يبلغ اليتامي الرشد وسن النكاح وصاروا قادرين على تدبير شؤونهم والمحافظة على أموالهم.

ثانياً: أن يردوا أموالهم إليهم كاملة غير منقوصة.

ثَالثًا: إن كان غنيا ألا يأكل من مال اليتيم فإن كان فقيراً أكل بالمعروف من غير إسراف ولا تبذير.

رابعاً: ألا يسارع بأكل أموال اليتامي قبل أن يكبر أصحابها ليأخذوا حقهم. خامساً: أن يرد إليهم أموالهم وأن يشهد على ذلك إبراءاً لذمته ودرءاً للشبهة مشهد مرعب مشهد النار وهي تتأجج في البطون، لما نزلت هذه الآية شق ذلك على أصحاب المصطفى كانوا وقافين عند كلام الله كان القرآن يتنزل على رسول الله فيتلوا الرسول القرآن عليهم فترتجف القلوب شق ذلك على أصحاب النبي -

انتبه معي أيها الفاضل فانطلق كل ولي لليتامى فعزل طعامه عن طعام اليتامى وعزل شرابه عن شراب اليتامى فكان الطعام يُقدّم لليتيم حتى يشبع فإن تبقى شيء من طعام اليتيم لا تمتد إليه حتى يأكله اليتيم مرة أخرى أو يفسد فشق ذلك على أصحاب المصطفى فذهبوا إلى رسول الله - على أضحاب المصطفى فذهبوا إلى رسول الله - في الدُنْهَا وَالْآخِرَةُ فوفع الله الحرج والعنت وأنزل على حبيبه قوله تعالى: ﴿فِي الدُنْهَا وَالْآخِرَةُ فوفع الله الحرج والعنت وأنزل على حبيبه قوله تعالى:

وَيَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَكِيَّ قُلُ إِصْلاَحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَ نُكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحَ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَأَعْنَ تَكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله على الطّعام والشراب لا حرج في ذلك بغير ظلم.

ولقد أرشد النبي - عليه أبا ذر - هيئه - بقوله: «يا أبا ذر إني أراك ضعيفاً، وإني أحب لك ما أحب لنفسي، لا تأمرن على اثنين ولا تولين مال يتيم»[رواه مسلم برقم ٦٢٨١].

هذه بعض آيات القرآن التي تبين مكانة اليتيم ويأتي اليتيم الذي كان يتمه تشريفا لكل يتيم ليكرم اليتامى، ففي السنة الشريفة المطهرة هل تدبرتم هذا الحديث ماذا لو أخبرتك أخي الحبيب بأنك ستكون في منزلة عليا في الجنة؟ ثم ماذا لو أخبرتك أخي الحبيب بأنك ستكون في منزلة عمر في الجنة؟ ماذا لو أخبرتك أخي الحبيب بأنك ستكون في منزلة عثمان في الجنة؟ ثم ماذا لو أخبرتك أخي الحبيب بأنك ستكون في منزلة صديق الأمة في الجنة؟ ثم ماذا لو ثم ماذا لو أخبرتك أخي الحبيب بأنك ستكون في الجنة مع الحبيب المصطفى علمت يا أخي الحبيب بأنك ستكون في الجنة مع الحبيب المصطفى هل فكرت فيها؟ في الصحيحين من حديث أبي هريرة - وأنه و المسابة المصطفى والوسطى...

انظروا إلى تقارب السبابة والوسطى هذه منزلة كافل اليتيم في الجنة مع المصطفى - على - وفي لفظ مسلم: «كافل اليتيم له أو لغيره». . . يقول الحبيب - على - : « أنا أول من يفتح باب الجنة فأرى امرأة تبادرني. . . . » يرى الحبيب

# ١١٢ عالم المساول المسا

امرأة تسابقه لتدخل معه الجنة في منزلته العالية يقول المصطفى: « فأقول لها: ما لك من أنت؟ . . فتقول هذه المرأة: أنا امرأة قعدت على أيتام لي». . أنا امرأة قعدت على أيتام لي». . أنا امرأة قعدت على أيتام لي . . امرأة ربّت يتامى مات زوجها وهى في ريعان الصبا والشباب فأبت إلا أن تُفرّغ نفسها لتربية أولادها تربية ترضى الرب سبحانه هذه هي منزلها تركت كل لذة واستعلت على كل شهوة ورفضت الخُطّاب وتفرّغت لتربية أولادها اليتامى هذه هي منزلتها مع الحبيب -

الإمام أحمد بن مسكين من علماء القرن الثالث الهجري في البصرة، يقول عن نفسه: "إني امتحِنت بالفقر سنة تسع عشرة ومائتين، وانحسَمت مادتى وقحط منزلى، فلم يكن عندنا شيء، ولى امرأة وطفلها، وقد طوينا على جوع يخسف بالجوف خسفا، فجمعت نيتي على بيع الدار والتحوّل عنها، فخرجت أتسبب لبيعها فلقيني أبو نصر، فأخبرته بنيتي لبيع الدار فدفع إلى رقاقتين من الخبز بينهما حلوي، وقال أطعمها أهلك. ومضيت إلى داري فلما كنت في الطريق لقيتني امرأة معها صبي، فنظَرَت إلى الرقاقتين وقالت: يا سيدي، هذا طفل يتيم جائع، ولا صبر له على الجوع، فأطعمه شيئًا يرحمك الله، ونظر إلىّ الطفل نظرة لا أنساها، وخيّل إليّ حينئذٍ أن الجنة نزلت إلى الأرض تعرض نفسها على من يشبع هذا الطفل وأمه، فدفعت ما في يدي للمرأة، وقلت لها: خذى وأطعمي ابنك. والله ما أملك بيضاء ولا صفراء، وإن في داري لمن هو أحوج إلى هذا الطعام، فدمعت عيناها، وأشرق وجه الصبي، ومشيت وأنا مهموم، وجلست إلى حائط أفكر في بيع الدار وإذ أنا كذلك إذ مرّ

أبو نصر وكأنه مستطار فرحًا، فقال: يا أبا محمد، ما يجلسك ها هنا وفي دارك الخير والغني؟!

قلت: سبحان الله! ومن أين يا أبا نصر؟!

قال: جاء رجل من خراسان يسأل الناس عن أبيك أو أحد من أهله، ومعه أثقال وأحمال من الخير والأموال، فقلت: ما خبره؟

قال: إنه تاجر من البصرة، وقد كان أبوك أودَعه مالاً من ثلاثين سنة، فأفلس وانكسر المال، ثم ترك البصرة إلى خراسان، فصلح أمره على التجارة هناك، وأيسر بعد المحنة، وأقبل بالثراء والغنى، فعاد إلى البصرة وأراد أن يتحلّل، فجاءك بالمال وعليه ما كان يربحه في ثلاثين سنة.

قال أحمد بن مسكين: حمدت الله وشكرته، وبحثت عن المرأة المحتاجة وابنها، فكفيتهما وأجرَيت عليهما رزقا، ثم اتجرت في المال، وجعلت أربه بالمعروف والصنيعة والإحسان وهو مقبل يزداد ولا ينقص، وكأني قد أعجبني نفسي وسرني أني قد ملأت سجلات الملائكة بحسناتي، ورجوت أن أكون قد كتبت عند الله في الصالحين، فنمت ليلة فرأيتني في يوم القيامة، والخلق يموج بعضهم في بعض، ورأيت الناس وقد وسعت أبدانهم، فهم يحملون أوزارهم على ظهورهم مخلوقة مجسمة، حتى لكأن الفاسق على ظهره مدينة كلها مخزيات، ثم وضعت الموازين، جيء بي لوزن أعمالي، فجعلت سيئاتي في كفة وألقيت سجلات حسناتي في الأخرى، فطاشت السجلات، ورجحت السيئات، كأنما وزنوا الجبل العظيم بلفافة من القطن، ثم جعلوا يلقون الحسنة السيئات، كأنما وزنوا الجبل العظيم بلفافة من القطن، ثم جعلوا يلقون الحسنة

# المالية المالي

بعد الحسنة مما كنت أصنعه، فإذا تحت كل حسنه شهوة خفية من شهوات النفس، كالرياء والغرور وحب المحمدة عند الناس، فلم يسلم لي شيء، وهلكت عن حجتي وسمعت صوتًا: ألم يبق له شيء؟ فقيل: بقي هذا، وأنظر لأرى ما هذا الذي بقي، فإذا الرقاقتان اللتان أحسنت بهما على المرأة وابنها، فأيقنت أني هالك، فلقد كنت أحسن بمائة دينار ضربة واحدة فما أغنَت عني، فانخذلت انخذالاً شديدًا فوضِعَت الرقاقتان في الميزان، فإذا بكفة الحسنات تنزل قليلاً ورجحت بعض الرجحان، ثم وضعت دموع المرأة المسكينة، حيث بكت من أثر المعروف في نفسها، ومن إيثاري إياها وابنها على أهلي، وإذا بالكفة ترجح، ولا تزال ترجح حتى سمعت صوتًا يقول: قد نجا، فلا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق، واتقوا النار ولو بشق تمرة.

أسأل الله أن يوفقنا لطاعته، وأن يجنبنا معصيته، ، إنه خير مسؤول، وصلى الله وسلم على الرسول وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله الذي أسبغ علينا نعمه الباطنة والظاهرة، وجعل الدنيا لنا مزرعة للآخرة، أحمده سبحانه وأشكره، وأتوب إليه وأستغفره، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله المبعوث للناس كافه المؤيد بالمعجزات الباهرة، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### و بعد:

لا زلنا مع اليتيم وحق اليتيم ، عرفنا في اللقاء الماضي أهمية رعاية اليتيم في الإسلام، وان الإسلام ليس دين شعائر فقط وإنما دين مشاعر وشرائع، فالساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله، و من كفل يتيما حجز مقعداً بجوار النبي المصطفى -

ألا فلنعلم أن كفالة اليتيم من أعظم أعمال البر، جاء في الحديث قوله - والله على العديث قوله الله والله على الله والله وال

ورعاية وكفالة الأيتام من صفات الأبرار، قال بذلك العزيز الغفار: ﴿ اللَّهُ وَالْمَوْمِ اللَّهِ وَالْمَوْمِ الْلَّحِ اللَّهِ وَالْمَوْمِ اللَّهُ وَالْمَوْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الل

# 

إن الصدقة في الإسلام ليست مقصورة على المال فقط فالكلمة الطيبة صدقة والمعروف صدقة وفعل الخير صدقة والابتسامة صدقة وفي الحديث الصدقة بالمشاعر والأحاسيس حين لا تجد ما تعطي اليتيم والمسكين ترحمه تعطف عليه تمسح على رأسه فهذا العمل يزيل سواد القلب وينظف ما بداخله من مرض، ويخلصه مما شابه من سوء الفعل والقول، وروى البخاري ومسلم من حديث أبى هريرة - هيئه - أن المصطفى - هيئه -: «الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله وكالذي يصوم النهار ويقوم الليل».

وروي أن عيسى بن مريم ( عَلَيْكُلِلاً ) مر بقبرٍ يعذب صاحبه، ثم مر به من قابل، فإذا هو ليس يعذب فقال: يا رب مررت بهذا القبر عام أول فكان صاحبه يعذب، ثم مررت به العام، فإذا هو ليس يعذب فأوحى الله عَلَيْ إليه: يا روح الله. . . أنه أدرك له ولد صالح، فأصلح طريقاً، وأوى يتيماً، فغفرت له بما عمل ابنه.

### أيها الأخوة:

ربوا أولادكم علموهم فعل الخير نشؤهم على الصلاة والقران وحب الصالحين.

وها هو نبي الله موسى يمر ومعه العبد الصالح الخضر حيث وجدا في سفرهما ﴿ حِدَارَا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَقَامَهُ ، ﴾ [الكهف: ٧٧] وأصلحه الخضر بدون أجر يأخذه على ذلك العمل؛ لذلك كان هذا المنظر غريباً على موسى عَلِيَهِ . ﴿ وَالكهف: ٧٧] .

وتمر لحظات ينتظر فيها موسى الجواب الشافي من الخضر فإذا بـه يكشف الحقيقة قائلاً:

﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَاكَ تَحْتَهُ، كَنَرُّ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِحَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ وَمَا فَعَلْنُهُ، عَنْ أَمْرِئَ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ إِلَى اللَّهِفَ: ٨٦]

لقد حفظ الله بعنايته لهذين اليتيمين كنزهما المدخور جزاءً لصلاح أبيهما وقد ذكرت كتب التفسير أنه كان ذلك جزاء صلاح أب لهما بينهما، وبينه سبعة آباء.

وهكذا كان صلاح الآباء مثمراً في حفظ حقوق الذرية ورعاية ما أودع لهما من كنز مالي، أو علمي.

### أيها الأب الكريم:

أفضل وأحسن وأجمل ما تقدمه لأولادك من بعدك صلاحك أنت وتقوى الله تعالى كيف تؤمن مستقبل ولدك بعد موتك؟ سؤال قد يبدو غريبا للوهلة الأولى لكن ستزول الغرابة فوراً بعد ترتيلي لقول الله وَ الله وَلَيْ وعلا: ﴿ وَلِيَخْشَ النَّهِ يَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَـتَقُوا الله وَلَيْقُولُوا قَوْلًا

۱۱۸ علی النساء: ۹].

حقّ التقوى ليحفظ الله لك أولادك بعد موتك، هذا وعد ربى قُل قولا سديداً، ليتول الله أولادك بالرعاية والعناية بعد موتك، دخل مسلمة بن عبد الملك على عمر بن عبد العزيز - على وهو على فراش الموت فقال مسلمة وهو ابن عم عمر: يا أمير المؤمنين ألا توصى لأولادك بشيء من المال فلقد تركت أولادك فقراء فقال عمر بن عبد العزيز «يا مسلم وهل أملك شيئاً من المال لأوصى به لأولادي أم تريد أن أمنحهم من مال المسلمين ما ليس لهم؟! لا يكون ذلك، فإنهم أحد رجلين: إما أن يكونوا صالحين فالله يتولى الصالحين وإما أن تكونوا غير ذلك ولا أدع لهم ما يستعينون به على معصية الله، وأسأل أنا عنه بين يدي الله».

ثم قال عمر: أدخلوا أولادي على فدخلوا عليه وهو على فراش الموت فنظر إليهم وبكى وقال: يا بني إن أباكم قد خُير بين أمرين: بين أن يترككم أفنياء ويدخل النار، وبين أن يترككم فقراء ويدخل الجنة ولقد اختار أبوكم المجنة إن شاء الله، وإما أن تكونوا صالحين فالله يتولى الصالحين وإما أن تكونوا غير صالحين فلا أدع لكم ما تستعينون به على معصية الله، وأسأل أنا عنه بين يدي الله أخرجوا عنى فخرجوا عنه وظل يردد قول الله تبارك وتعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّرُ الْآخِرُ مُ أَمِعُ اللَّهُ الله عَلَى وقت كبير وقد ﴿ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الله جل وعلا والله ما مضى وقت كبير وقد جاء ولد من أو لاد عمر بن عبد العزيز يحمل الصدقة على بعير، ليتصدق بها

على الفقراء والمساكين وقد تركهم عمر لا يملكون من حطام الدنيا شيئاً، إنه وعد الله سبحانه ولا تعارض بين أن تحقق التقوى لولدك وبين أن تكدح وتسعى وأن تترك لهم مالا، ولا تعارض بين هذا وذاك.

ففي صحيح مسلم من حديث سعد بن أبى وقاص - هِنْكُ - أن النبي - وقاص الله أريد عليه، ليزوره في مرض الموت قال له سعد: يا رسول الله أريد أن أتصدق بثلثي مال قال: «لا» قال: أتصدق بنصف مالي؟ قال: «والثلث كثير».

ثم قال - على إنك إن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تتركهم عالة - أي فقراء - يسألون الناس » لا حرج فهذا من التوكل على الله.

وعن مالك بن عمرو القشيري - هيئف - عن النبي - هيئه قال: «من ضم يتيمًا من بين أبوين مسلمين إلى طعامه وشرابه حتى يغنيه الله وجبت له الجنة ». [أخرجه: أحمد (٤/٤١٣ رقم ١٩٠٥٢)].

إنَّ الإحسان إلى الأيتام هدي النبي المختار، وطريق الأبرار. .

فقد قُتل جعفر بن أبي طالب يوم مؤتة وكان وراءه صبية صغار، فجاءت أمهم تشكو إلى رسول الله - يُتم أطفالها وحالتهم فقال: «أتخافين عليهم وأنا وليهم في الدنيا والآخرة»؟! [أخرجه أحمد (٢/ ٢٠٤)، والطبراني في الكبير (٢/ ١٠٥)، وابن عبدالبر في التمهيد (٢/ ١٣٥)، من حديث عبد الله بن جعفر، وصححه ابن الجارود (٩/ ١٦٢)، وقال الهيئمي في المجمع (٦/ ١٥٧): "رواه أحمد والطبراني ورجالهما رجال الصحيح". ].

### أيها الأخوة:

كم من أم لأيتام يحوم حولها صبيتها وعينهم شاخصة نحوها، لعلهم يجدون عندها ما يسد جوعتهم ويشبع بطنهم.

# ١٢٠ كالمالي المالية ال

من المسؤول عن أمثال هؤلاء أليس المسلمين، ولله در عمر بن الخطاب و المسؤول عن أمثال هؤلاء أليس المسلمين، ولله در عمر بن أسلم عن أبيه قال: « خرجنا مع عمر بن الخطاب إلى حرة واقم، حتى إذا كنا بمرتفع إذ بنار بعيدة فقال عمر: يا أسلم إني لأرى هناك ركْبًا حبسهم الليل والبرد فانطلق بنا، قال: فخرجنا نُهَرْ وِلُ حتى دنونا منهم، فإذا هي امرأة معها صبية صغار، وإذا بِقِدْر منصوبة على النار، وصبيانها يتضاغون، فقال: السلام عليكم يا أهل الضوء – وقد كره أن يقول: يا أهل النار – قالت: وعليكم السلام، قال عمر: أأدنو؟ قالت: ادْنُ بخير أو دع.

فدنا فقال: ما بكم؟ قالت: قصر بنا الليل والبرد، قال: فمالِ لهؤلاء الصبية يتضاغون؟ قالت: الجوع.

قال: فأي شيء في هذا القدر؟ قالت: ماء أُسْكِتهُم به حتى يناموا، والله بيننا وبين عمر -كلمات يهتز لها قلب وجنان كل مؤمن، فما بالك به عمر؟ - يقول: أي رحمك الله، وما يدري عمر بكم؟ قالت: يتولى أمرنا، ثم يغفل عنا، الله بيننا وبينه.

قال أسلم: فأقبل عليَّ عمر به ما به، يقول: انطلق.

فأتينا نهرول حتى أتينا دار الدقيق، فأخرج عِدلاً من دقيق، وكبَّة من شحم، ثم حملها عمر على ظهره، فقلت: أحملها عنك يا أمير المؤمنين! قال: لا أمَّ لك، أتحمل عني وزري يوم القيامة؟!

قال: فانطلقنا حتى أتيناها، فألقى العِدْل عندها، وأخرج من الدقيق شيئًا،

وجعل يقول: ثرِّي عليَّ وأنا أُحرِك، وجعل ينفخ تحت القدر، والدخان يتخلل لحيته، فلو رأيته لرأيت عجبًا، ثم أنزل القدر فأتته بصحفة فأفرغ فيها الطعام.

ثم جعل يقول لها: أطعميهم وأنا أسطح لهم؛ فلم يزل كذلك حتى شبعوا، ثم ترك عندها فضل ذلك الطعام، ثم قام وهي تقول: جزاك الله خيرًا.

كنت أول<mark>ي بهذا الأمر من عمر.</mark>

ولأهمية اليتيم في الإسلام وعظم حقوقه جاء التهديد والوعيد لمن تسول له نفسه المساس بحق اليتيم فقد جعل ذلك النبي - على السبع الموبقات.

فعن أبى هريرة - ويشنه - عن النبي - على النبي - الموبقات السبع الموبقات الشرك بالله والسّحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال السيم والتولي يوم الزّحف وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات ». [أخرجه: البخاري (١٠١٧/٣)، ومسلم (١/ ٩٢)، وقم ٩٨)].

وعن أبى برزة - ويشنه - عن النبي - ويشيه - « يبعث الله يوم القيامة قوما من قبورهم تأجج أفواههم نارا ألم تر أن الله يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ أَمُولَ الله يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ أَمُولَ الله يقول: ﴿إِنَّ ٱللَّهِ يَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ

وعن أبى شريح - هيئنه - قال: قال رسول الله - عليه الله عليه الله عنظر الله ينظر الله يوم القيامة إلى مانع الزكاة ولا إلى آكل مال اليتيم ولا إلى ساحر ولا إلى غادر ». [أخرجه الديلمي (٥/ ١٣٢، رقم ٧٧٢)].

عن أبى هريرة - هِيْنُفُه - عن النبي - عَيْلَةٍ - قال: «أربعٌ حقُّ على اللهِ أن لا يدخلَهم الجنة ولا يُذِيقَهم نعيمَها مدمنُ خمرٍ وآكلُ الربا وآكلُ مالِ اليتيمِ بغيرِ

# ١٢٢ كالمحالي المستقب ا

حقِّ والعاقَّ لوالديه ». [أخرجه: الحاكم (٤٣/٢)، وقم ٢٢٦٠)، وقال: صحيح الإسناد. والبيهقي في شعب الإيمان (٤٣/٤، رقم ٣٩٥٠). قال المنذري (٣/٤): رواه الحاكم]. وكان أبو الدرداء - هيشُف - يقول: اتقوا دمعة اليتيم ودعوة المظلوم فإنهما يسيران بالليل والناس نيام.

أخي المسلم: لا يفوتك أجر كفالة اليتيم وابتعد عن هذه العقوبات بكفالة اليتيم ولو جزئياً: قال تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكُ مَاذَا يُنفِقُونَ فَيُّرِ فَلُمَا أَنفَقَتُم مِّن خَيْرٍ فَلِلْوَلِائِينِ وَالْإِنْ السَّكِينِ وَابْنِ السَّكِيلِ وَمَا تَقْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمِنْكَينِ وَالْمِنْ السَّكِيلِ وَمَا تَقْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ ٱللهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمِنْكَينِ وَالْمِنْكَينِ وَالْمَالِي: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمِنْكَينِ

## وَٱلْمَسَكِينُ فَأَرْزُقُوهُم مِّنَّهُ وَقُولُواْ لَكُمْ قَوْلًا مَّعْرُوفًا ﴿ النساء: ٨]

وزيارة ودعم جمعيات دار وكفالة الأيتام، وإدخال السرور والبهجة على الأيتام، و لا يشعرهم بفقد أبويهم، والحنو عليه والمسح على رأسه.

هناك بيننا أيتام رغم وجود آباءهم نعم يتيم رغم وجود الوالدين: إنه اليُتم التربوي، فقد يشعر كثير من أولادنا باليُتم التربوي ورغم وجود الوالدين، لأن الوالدين قد انشغلا عن الأولاد، لأن الوالد انشغل بتجارته ووظيفته لا يجد وقتاً يلتقي بأولاده أو يسال عنهم ومن يصاحبون ومع من يجلسون وتزداد المصيبة إذا انشغلت الأم هي الأخرى بالوظيفة أو بمجالس النساء أو الجري وراء الأسواق أو الزيارات وتركوا أولادهم يربيهم الشارع يربيهم قرناء السوء يربيهم التلفاز وشبكات الانترنت.

فليس اليتيم من انتهى أبواه وخلفاه في هم الحياة ذليلا إن اليتيم هو الذي ترى له أما تخلت أو أبا مشغولا

قال جلا وعلا: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُكُمْ وَالْقَلِيكُوْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُا مَلَيْهِكُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَنْ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُولُ عَلَا الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفى الصحيحين من حديث معقل بن يسار - وفي النبي - قال: « ما من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة ».

وما دام الحديث عن اليتيم وحقوق اليتيم في الإسلام فلا بدولابد أن لا نسى أيتام فلسطين هل ينسى مسلم صادق في هذا الوقت الحرج يتامى فلسطين؟.

أيها المسلم: تصور أخي الفاضل، تصور إنك تجلس مع أولادك على مائدة الطعام وبدون مقدمات سقط صاروخ على البيت فحول البيت إلى ركام ثم توفى الوالد وتمزقت أشلاؤه وسالت دماؤه وقتلت الأم وتمزقت أشلاؤها وسالت دماؤها وربما قتل بعض الأطفال وبقى طفل أو طفلان، بقى طفل ليرى هذا المشهد المروع رأى بيتاً يسقط ويرى والداً يمزق، ويرى أماً تقتل، ويرى إخوانه تتمزق أشلاؤهم لتتطاير هنا وهناك فيصرخ هذا اليتيم، وتنقل صرخته على مرأى ومسمع من العالم الخائن، والعالم الإسلامي الهزيل المهزوم، لكن من يسمع صرخته بل ربما نراه على شاشات التلفاز فينظر أحدنا إلى هذا المشهد المروع ثم يقوم بعد ذلك يهز كتفيه، وكأن الأمر لا يعنيه،

# المراجع المراج

وكأن هٰذًا الطفل الذي فقد بيته وفقد والديه ليس منه في شيء وتصرخ هذه اليتيمة الصغيرة على أرض فلسطين تصرخ بأعلى صوتها وتنادى على ألف مليون وتقول:

أنا لا أريد طعامكم وشرابكم فدمى هنا يا مسلمون يراق عرضي يُدنس أين شيمتكم أما فيكم أبٌ قلبه خفاق وصدق ربى إذ يقول: ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلِفِلًا عَمَّا يَمْ مَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنَّا الْأَبْصُرُ اللَّهُ غَلِفِلًا عَمَّا يَمْ مَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنَّا الْأَبْصُرُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَمَّا يَمْ مَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يَمْ مَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يَمْ مَلُ الظَّلِمُونَ أَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يَمْ مَلُ الطَّلِمُونَ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللّهُ ع

أخي السلم: لا تنس أيتام فلسطين ونساء فلسطين ومجاهدي فلسطين ومرابطي فلسطين من دعائك ومالك فهم يدافعون عن شرفنا وعز أُمتنا ومقدساتنا.

لا تنس أيتام الأمة في كل بلدٍ مكلوم ولا تنس المظلومين في العالم من دعائك ومالك.

أسأل الله بمنه وكرمه أن يقوي إيماننا وأن يرفع درجاتنا إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



الحمد لله حمداً كثيراً كما أمر، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمداً عبده ورسوله سيد البشر، قدوة الصالحين، وأسوة المؤمنين، وعلى آله وصحبه والتابعين بإحسان إلى يوم الدين.

#### و بعد:

حديثنا معكم عن حقوق المرأة في الإسلام، فالإسلام رفع من شأن المرأة وأعزّها بنتًا وأمًا وأختاً وزوجة يوم أن ظُلمت في الجاهلية في حياتها، و بعد موتها، وظُلمت على مستوى الأُمم والأديان.

وكان أكثر الناس في العالم ينظر إلى المرأة كأنها متاع، إن اشتهاه استمتع به، وإن استغنى منه رفَسَه ورَكَله واحتقره وأبعده وهجره. لم تكن المرأة تورث بل كانت أحياناً مثل المتاع يرثها الرجال.

### المرأة على مستوى الأمم قبل الإسلام

في أوربا: في عصورها المظلمة، - وأوروبا في كل عصورها مظلمة - في العصور الأولى كانت مجالس الفلاسفة تُعقد ليناقشوا أمرا مهما، هل للمرأة روح كروح الرجل؟ هل لها روح إنسانية أم حيوانية؟ وينتهون في نقاشهم أن للمرأة روح ولكنها أدنى بدرجات كثيرة من روح الرجل.

و عند الرومان: كان للرجل السُّلطة في أن يبيع زوجته وأن يُطلقها، أن يعترف بولده أو لا يعترف به، والمرأة في اليونان لا ترث أبدا.

و عند الهنود: وإلى وقتٍ قريب من عاداتهم أن الرجل إذا توفى فإنه يُحرق،

# المراجع المراج

وكانت توضع الزوجة الحية إلى جوار زوجها لتُحرق معه، فلا معنى لوجودها بدونه.

و عند العرب قبل الإسلام: كان مجيء ولادة المرأة هم وغم وحزن، وصدق الله العظيم القائل: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالأُنثَى ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ وصدق الله العظيم القائل: ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالأُنثَى ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًّا وَهُو كَظِيمٌ يَتَوَارَى مِنْ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي كَظِيمٌ يَتَوَارَى مِنْ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التَّرَابِ أَلا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [النحل: ٥٨].

المرأة عند العرب كانت مجلبة للعار مجلبة للفقر، وردّ الله عليهم فقال: 
﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ [التكوير: ٩]. ما الذي فعلته هذه البنت البريئة حتى تستحق القتل.

قيس بن عاصم يأتي إلى النبي عَليْه الصَّلاة والسَّلام ، يقول يا رسول الله: إني وأدت اثنتي عشرة بنتا، فقال له النبي - عَليْه الصَّلاة والسَّلام -: «أعتق عن كل واحدة نسمة» [البزار عن عمر وأخرجه عبد الرزاق.].

وكان كثير من العرب يئد البنت وهي حية، فإذا جاء المرأة المخاض وأحست بآلام الولادة خرجت إلى الخلاء وحفر لها حفرة ثم إذا وضعت إن كان المولود ولداً فرحت واستبشرت ورجعت إلى أهلها، وأقيمت الزينات والأفراح. وإن كان المولود بنتاً اسود وجهها من الغم، وألقيت ابنتها في الحفرة وأهيل التراب عليها حية، والأم يمزق قلبها ولا أحد يرق لها.

### ماذا يريدون من المرأة

نتكلم عن حقوق المرأة في الإسلام يوم صاح أعداء الإسلام في الداخل والخارج يرفعون شعار حرية المرأة أرادوها أن تزاحم الرجل في كل ميادين الحياة و لا بد، فلا بد أن تزاحم الرجل في تجارته وفي عمله وفي صناعته وفي وظيفته، بل حتى في سيارته وتنقله.

وفي كل ميادين الحياة. ولذلك يكثرون الطنطنة في وسائل كثيرة ومختلفة على هذا الوتر، بأن المرأة في مجتمعاتنا تعاني ما تعاني، وأنها مظلومة، وشتُّ معطل، ورئة مهملة، ولا تنال حقوقها كاملة، وأن الرجل قد استأثر دونها بكل شيء. . وعقدوا مؤتمرات وأُقيمت اجتماعات وأسسوا جمعيات كلها تدافع عن حقوق المرأة كما يقولون.

يا تُرى ماذا يريدون، إنهم يريدون أن يجعلوا المرأة العربية المسلمة مثل المرأة الغربية متحررة كما يقولون. وقد انتهى وأد البنات -والحمد لله- في الإسلام، لكن وأد المرأة اليوم غير وأد الجاهلية، ففي الجاهلية كانوا يذبحونها بالسكين، لكن وأد الجاهلية العصرية هو قتل لإرادة المرأة وحريتها وكرامتها وحقها، وهم يزعمون أنهم يُنادون بحرية المرأة، وأنهم يحافظون على حقوق الإنسان.

ومن وأد المرأة: أن تجعل المرأة في غير المكان المناسب الذي خُلقت له، فقد خلقها الله أمينة على الجيل ومربية له.

الأم مدرسة إذا أعددتها أعددت شعباً طيّب الأعراق الأم نبت إن تعاهده الحيا بالري أورق أيما إيراق فالأم رسالة، فقد أخرجت العظماء، فهذا خالد أُمه امرأة، و سعد و طارق وحسان و ابن تيمية و صلاح الدين والعظماء على مر التاريخ، فالمرأة أرادها -

# ١٢٨ عالم المحالم المحا

عَلَيْهِ - وَالْإِسلام أَن تكون جوهرة في صدر، أما أن تكون مبتذلة فلا.

ومن وأد المرأة: أن هاجموها وسحقوا كرامتها أمام العالمين، مرة بمقالة يستهزئون بالنقاب والحجاب ويسمونه خيمة، ومرة يقولون: تأخر المرأة وتخلف عقل المرأة، ومرة يقولون: متى يُسمع صوت المرأة؟! ومرة يكتب كاتب في بعض البلاد، ويقول: المرأة إلى أين؟

نقول: المرأة إن صلحت إلى جنة النعيم، وإن فسدت فإلى نارٍ تلظى، ومن وأد المرأة: أن تُحرم العلم الشرعي، فتُربّى على الجهل؛ لأن بعض الناس الآن يقولون: المرأة إذا أصبحت جاهلة فإنها تصبح جيدة وعاقلة، ولا تعرف السوء، وتصبح خاماً قابلاً للتوجيه، وهذا خطأ، لأن المرأة الجاهلة جاهلة، فلابد أن تتعلم المرأة، تتعلم أمور دينها ودنياها.

## كيف تعيش المرأة الغربية؟

لقد كُتبت تقارير وإحصاءات مذهلة عما تعانيه المرأة في الغرب، إليكم طرفًا من ذلك:

\*لقد شاعت الفاحشة شيوعًا لم يسبق له مثيل، فلم تعد مزاولة الفاحشة - أجارنا الله - مقصورة على دُور البغاء، بل تجاوزت ذلك إلى الفنادق والمقاهي الراقصة والمنتزهات وعلى قارعة الطريق.

\*وأصبحت الخيانة الزوجية ظاهرة عامة، ففي الولايات المتحدة الأمريكية المرأة واحدة من كل أربع نساء أمريكيات تخون زوجها.

\*أما التفكير في الانتحار في ظل الرفاهية المزعومة والحرية وحقوق المرأة التي يُنادون بها في الغرب فإن أربعًا وثلاثين بالمائة من النساء يفكرن

في الانتحار.

\*ومن الإحصاءات النسوية ـ إن صح التعبير ـ أن ثلثي حوادث الاعتداء في أمريكا بالضرب ضد النساء تصدر من أقاربهن، والباقي من غير الأقارب.

\*وفي فرنسا تتعرض حوالي مليون امرأة للضرب، وأمام هذه الظاهرة التي تقول الشرطة: إنها تمثل حوالي (١٠) بالمائة من العائلات الفرنسية أعلنت الحكومة أنها ستبدأ حملة توعوية لمنع أعمال العنف. وهذه كأنها ظاهرة طبيعية. وقالت أمينة سر الدولة لحقوق المرأة: "إن الحيوانات تعامَل أحيانًا أحسن منهنّ، فلو أن رجلاً ضرب كلبًا في الشارع فسيتقدم شخص ما بالشكوى إلى جمعية الرفق بالحيوان، ولكن إذا ضرب رجلٌ زوجته في الشارع فلن يتحرك أحد".

ونشرت مجلة التايمز الأمريكية أن حوالي أربعة آلاف زوجة من حوالي ستة ملايين زوجة مضروبة تنتهي حياتهن نتيجة ذلك الضرب.

\* وأشار خبر نشره مكتب التحقيقات الفيدرالية جاء فيه أن أربعين في المائة من حوادث قتل السيدات ارتكبها أزواجهن ".

\*أما صورة أخرى فهي صور الاغتصاب التي تتعرض لها المرأة، ففي الولايات المتحدة تقول التقارير الخاصة بالاغتصاب: إن حادثة الاغتصاب تسجل كل ستِ دقائق.

\*أربعة عشر مليون امرأة في إيطاليا يخشون السير بغير رفقة في الشوارع المظلمة أو الأماكن المهجورة.

# 

هذه هي الحرية التي يريدونها للمرأة هذه هي الحقوق التي يُنادون بها.

والعجيب لماذا لم نسمع الغرب يتحدث عن المرأة المقهورة المعذّبة، المرأة المشرّدة، المرأة المغتصبة من إفرازات حروب أنشأوها وكوارث أثاروها، من الظلم العالمي والفقر المتدني في شعوب تنسب إلى الأمم المتحدة؟! ما حال أمهاتنا وأخواتنا وبناتنا في فلسطين وكشمير والبوسنة والشيشان وأفغانستان وإرتيريا والصومال والعراق؟! إن وثائقهم لا تكاد تعير هذا اهتمامًا في مقابل احتفائها واحتضانها للشاذات والبغايا والمومسات والمصابين والمصابات بكل ألوان أمراض الجنس الفتاكة. إنهم لا يعرفون الرحم ولا التراحم، ولا يعرفون البر ولا الفطرة، أي خيانة أكبر من خيانة إهمال.

### المرأة في ظل الإسلام

المرأة في الإسلام أوصى بها النبي - على - وصية خاصة في حجة الوداع فقال: «واتقوا الله في النساء، فإنهن عندكم عوان» ووصى بها عند موته - على فأخذ يردد. «اتقوا الله في النساء ثلاث مرات إنهن عوان عندكم» بمعنى أسيرات عندكم.

لقد أنجب لنا التاريخ في ظل الإسلام ورحمة الإسلام نساءً صالحات وسيداتٍ مباركات، شيدن مناراتٍ للعز والشرف، وبنينَ مساكن للبطولة، عزّ فعلها على كثير من الرجال والأبطال.

آسية بنت مزاحم امرأة فرعون، عاشت ونشأت في قصر أكبر طاغية عُرف في التاريخ، فلم تخضع لجبروته، ولم تدخل في ألوهيته، ولم تستسلم لدنياه، بل صبرت على دينها وعزت بإيمانها، ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً للَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَةً فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَنِي مِنَ القَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾[التحريم: ١١]. وفي الصحيح يقول عَلَيْلالْقَلاة ولالنَّلامُ: ﴿كَمُلُ مِن الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا آسية امرأة فرعون ومريم بنت عمران، وإن فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام»[ أخرجه البخاري (٧/ ١٠٦: ٣٧٦٩)، في الفضائل. ومسلم (٤/ ١٨٨٦).

وها هي ماشطة بنت فرعون تسجّل لأهل الإيمان موقفًا في الصبر والتضحية والشمّم بإيمانها واستسلامها لله، عندما يراودها فرعون على إيمانها بالله، فيُقتل أبناءها أمامها واحدًا تلو الآخر وهي الأم الحنون، فتأبى أن تكفر بالله، بل تصبر وتحتسب.

وتلكم خديجة بنت خويلد - وج رسول الله - وتلكم خديجة بنت خويلد - وج رسول الله - وتلكم خديجة بنت خويلد - وج رسول الله عندما نزل عليه الوحي، فقد قالت له كما في الصحيح: «كلا والله، لا يخزيك الله أبدًا؛ إنك لتصل الرحم، وتصدق الحديث، وتقري الضيف، وتحمل الكلّ، وتعين على نوائب الحق». وروى أحمد والنسائي بسند صحيح أن النبي - والله على فيها: «آمنتُ بي إذ كذّبني الناس، وآوتْني إذ رفضني الناس».

و ما التأنيث لاسم الشمس عيبٌ ولا التذكير فخر ٌ للهلالِ ولله التأنيث لاسم الشمس عيبٌ لفُضّلت النساء على الرجالِ ولي ولي النساء على الرجالِ

# ١٣٢ كالكالم المالكالم الما

أسأل الله تعالى أن يجعلني وإياكم من الهداة المهتدين، والصلحاء المصلحين إنه جواد كريم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله الذي خشعت له القلوب وخضعت، ودانت له النفوس ورقت، وعنت له الوجوه وذلت، أحمده سبحانه حمدا كثيرا طيبا مباركا فيه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، وسلم تسليما كثيرا.

#### و بعد. . .

ما زال الحديث عن حقوق المرأة في الإسلام.

إن الإسلام يذكر للنساء في صدر الإسلام مواقف رائعة ومواقف مدهشة، فكما صبر الأخوة على العذاب من الرجال، صبرت المسلمات من النساء، ففاطمة بنت الخطاب تُسلم قبل أخيها عمر، ولما عرف عمر بذلك ضربها فتقول في وجهه حين رأت الدم يسيل منها: نعم، يا ابن الخطاب أسلمت، فافعل ما بدا لك. فيُصعق عمر من إجابتها، ويقول لها: جيئيني بالكتاب الذي تقرؤون بدا لك. فيُصعق عمر من إجابتها، ويقول لها: جيئيني بالكتاب الذي تقرؤون

منه، فتأتيه به، فلما قرأه، قال: "دلوني على محمد كي أسلم".

وإن أم شريك ك آمنت وعُذّبت وجُوّعت وعُطّشت وألقيت في الحرّ، وهي في شبه إغماء من الجوع والعطش، ولما حاولوا ردها إلى الكفر، قالت: «اقتلوني، ولن أعود للكفر أبداً». وبينما هي في حالة إغماء أحست بشيء رطب على فمها وهي مقيدة ومربوطة في الشمس، فنظرت فإذا دلو من السماء نازل لكي تشرب منه، الله سقاها كرامة لها. ولما عرف قومها الحقيقة عرفوا أنها على الحق وأنهم على الباطل، فكوا وثاقها وحبالها وقالوا لها: فلننطلق إلى رسول الله لنعلن إسلامنا.

وكذلك أم أيمن الحبشية: امرأة هاجرت وحدها في شدة الحر والعطش، وكانت صائمة ولكن الله تعالى حين جاء وقت الغروب أنزل إليها دلواً من السماء فشربت منه، وكانت لا تحمل ماءً معها ولا تجده من حولها، تقول أم أيمن وهي مربية الحبيب محمد تقول بعد أن شربت من هذا الدلو كنت أصوم في اليوم الشديد الحر فلا أشعر بعطش أبداً.

ولا ننسى نسيبة الأنصارية والتي كانت مع النبي - على الله عنه في أحد حين انهزم كثير من الرجال وابتعدوا عنه حتى قال عنها: «ما التفت يميناً وشمالاً إلا وأنا أراها تقاتل عني».

هكذا كانت المرأة المسلمة وهكذا كان تكريم الإسلام لها. يمشي أمير المؤمنين عمر فتستوقفه المرأة فيقف لها، وتقول له: «يا عمر كنت تُدعى عُميرًا، ثم قيل لك: أمير المؤمنين، فاتق الله يا عمر فإنه من

أيقن بالموت خاف الفوت، ومن أيقن بالحساب خاف العذاب». وهو واقف يسمع لكلامها فقيل له: يا أمير المؤمنين. . رجال. ونقف نستمع. لهذه العجوز فقال: (والله لو حبستني من أول النهار إلى آخره ما تحركت من مكاني، أتدرون من هذه العجوز؟ ، هي خولة بنت ثعلبة سمع الله قولها من فوق سبع سموات. أيسمع رب العالمين قولها، ولا يسمعه عمر)، وهذه والدة سفيان الثوري على توجهه لطلب العلم، وتعوله بمغزلها، وتقول له: اذهب فاطلب العلم وأنا أعولك بمِغزلي.

الله أكبر هذا كله دليل على صدق هؤلاء النساء، وعلى عظم مكانة المرأة في الإسلام، فالله لم يُعط الفضل للرجال فقط، ولم يُعط الشرف للرجال فقط، ولم يُعط العزة والكرامة للرجال فقط، إنما أعطاها لكل من آمن وصدق إيمانه وثبت على الحق ثبوتاً صادقًا رجلا أو امرأة.

#### مفهوم عن النساء

فإن قال قائل: إن النساء ناقصات عقل ودين فنقول لك: إن الحديث فسّر نقص الدين، بأن المرأة تحيض فإذا حاضت فإنها لا تصوم ولا تصلي، وليس أكثر من ذلك.

أما عقلها فإن الله تعالى جعل عاطفتها أقوى، إن عاطفة المرأة هي التي تحنو بها على الابن في صغره، وتحنو على البنت، وتحنو على الزوج، وتحنو على الأخ، إن عاطفة المرأة تعرفها حين تجد الأب قد مات، والذكور يُقسمون مال أبيهم، والبنات يندبن أباهن ويبكين عليه، فعاطفة المرأة هي جمالها. بل العاطفة هي التي تجعل بيوتنا جميلة وتجعل حياتنا جميلة، وجمال المرأة في

رقتها، في عذوبتها، وفي كلمتها الحلوة، ولذلك إذا خرجت المرأة عن طبعها لعنها الله، فقد لعن رسول الله - المترجلة من النساء كما لعن المخنثين من الرجال. هذه حقائق يجب علينا جميعاً أن ندركها لكي نعرف قيمة المرأة في الإسلام.

### أيها الأحباب:

لما جاء الإسلام رفع الظلم عن البشر، وأعطى كل إنسان حقه، ووضع المرأة في مكانها الطبيعي، وبين للرجل وللمرأة أن كلاً منهما في حاجة للآخر فقال للرجل: ﴿ وَمِنْ ءَايُنتِهِ اللَّهُ مَنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبُهَا لِتَسْكُنُوا إليّها ﴾ فقال للرجل: ﴿ وَمِنْ ءَايُنتِهِ اللَّهُ مَنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبُهَا لِتَسْكُنُوا إليّها ﴾ [الروم: ٢١]أي أن المرأة خُلقت منك فقد خُلقت حواء من آدم فهي جزء منك، وهي بعضك، ولا يستغنى الإنسان عن جزء منه، فلا يستغنى الرجل عن المرأة.

كما بين للمرأة أنها جزء من الرجل، وأن الرجل أصلها، وأن المرأة لا تستطيع الحياة الجميلة، بدون الرجل، فهي أحوج ما تكون إليه كما يحتاج الفرع إلى الأصل: ﴿ ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَكُم مِن نَقْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيسَكُنَ إِلَيْهَا ﴾ [النساء: ١].

وبيّن تعالى في كتابه أن جميع الأوامر وجميع النواهي هي للرجال وللنساء على السواء، فالرسول أرسل إلى الرجال والنساء، والقرآن أنزل للرجال والنساء، فالله ذكر كل ذلك في القرآن.

بل جعل للنساء سورة بكاملها خاصة لهن وحقوقهن وما هذا لعظم شأن

١٣٦ كَالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوال المرأة في الإسلام.

ففي الحديث عن المساواة في الحقوق المادية الخاصة قال تعالى: ﴿لِرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَّا تَرُكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبُ ﴾ [النساء: ٣٢]. وعند الميراث قصيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبُ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْكُمُرُ نَصِيبًا مَّفُرُوضًا ﴿ النساء: ٧].

وعند الكلام عن جزاء أهل الإيمان فإنه سبحانه ذكر الجميع: ﴿وَعَدَ ٱللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنٍ وَرِضُونَ مِن مِن اللّهِ أَكْبَرُ ذَاكِ هُوَ ٱلْفُوزُ ٱلْعَظِيمُ اللهِ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنٍ وَرِضُونَ مُنِّ اللّهِ أَكْبَرُ ذَاكِ هُو ٱلْفُوزُ ٱلْعَظِيمُ اللهِ التوبة: ٧٢].

إن الجزاء الحسن والحياة الكريمة ورضاء الله تعالى، وسعادة الدنيا والآخرة، كما يكون للرجل الصالح يكون للمرأة الصالحة، والله ربُّ الرجال ورب النساء، ولا يميز أحداً على أحدٍ إلاَّ بالتقوى فرُبَّ امرأة تقية كانت أفضل من ألف رجل لأنهم ليسوا أتقياء: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ اَنْقَىكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]. ولما ذكر الله تعالى الإيمان والإسلام والصدق والذكر، فإنه ذكر المؤمنين والمؤمنات مع بعضهم، في آية واحدة فقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمُ وَمُعْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَامِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمِينَ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمِينَامِينَ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمِلْمِينَ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمِلْمُ وَالْمُنْمُ اللّهِ وَلْمُ الْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ والْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُ أَلْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُو

الله كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ الْأَحْرَابِ: ٢٥].

وذكر الله سبحانه مريم أم عيسى عَلِيَّلِا، وذكر أنها صديقة، ولم يذكر الله اسم صديق واحد في القرآن. سوى الأنبياء أما بالنسبة إلى غير الأنبياء فلم تذكر الصديقة في القرآن إلا مريم فقال: ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَا رَسُولُ وَلَمُ خَلَتْ مِن قَبِّهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ، صِدِيقَ أُ كَانَا يَأْكُلُانِ الطّعَامُ ﴾
قَدْ خَلَتْ مِن قَبِّهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ، صِدِيقَ أُ كَانَا يَأْكُلُانِ الطّعَامُ ﴾
[المائدة: ٧٥].

إذن كرّم الله النساء تكريماً ما بعده تكريم، وأعطى الله المرأة حقها، بل إنه لما ذكر قصص الرجال في القرآن وخاصة قصص الملوك، كان أكثر الملوك المذكورين من الرجال في القرآن ممن ضل وكفر وخاب سعيه، ولكنه ذكر ملكة واحدة كانت أفضل من ألوف الملوك والرجال الذين كفروا بالله، تلكم هي بلقيس ملكة سبأ التي أسلمت مع سليمان لله رب العالمين.

## المرأة في ظل تعاليم الإسلام

المرأةُ في ظل تعاليم الإسلام القويمة وتوجيهاتِه الحكيمة تعيش حياةً كريمة في مجتمعها المسلم، حياةً مِلؤها الحفاوةُ والتكريم من أوَّل يوم تقدُم فيه إلى هذه الحياة، ومُرورًا بكل حال من أحوال حياتها.

رعى حقَّها طفلةً، وحثَّ على الإحسان إليها، ففي صحيح مسلم من حديث أنس - على النبي - على الإحسان إليها، ففي صحيح مسلم من بلُغا جاء يوم النس - على النبي - النبي - القيامة أنا وهو كهاتين وضم أصابعه، وفي مسلم أيضًا أن النبي - على القيامة أنا وهو كهاتين وصبر عليهن وكساهن من جدته كُن له حجابًا من المن كان له ثلاث بنات وصبر عليهن وكساهن من جدته كُن له حجابًا من

١٣٨ كَالْ اللهِ ا

رعى الإسلام حقَّ المرأة أُمَّا، فدعا إلى إكرامها إكرامًا خاصًّا، وحثَّ على العناية بها، ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ [الإسراء: ٢٣]، بل جعل حقَّ الأمّ في البرّ آكد من حقِّ الوالد، جاء رجل إلى نبينا فقال: يا رسول الله، من أبرّ؟ قال: «أمّك»، قال: ثم من؟ قال: شم من؟ قال: شم من؟ قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: شم من؟ قال: «أمّك»، قال: «أمّلك»، قال: «أمْلك»، قال: «أمْلك» والمُنْلك»، قال: «أمْلك» والمُنْلك» والمُنْلك المِنْلك المُنْلك المِنْلك المِنْلك المُنْلك الم

رعى الإسلامُ حقَّ المرأة زوجة، وجعل لها حقوقًا عظيمة على زوجها، من المعاشرة بالمعروف والإحسان والرفق بها والإكرام، قال: «ألا واستوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن عوان عندكم» [متفق عليه]، وفي حديث آخر أنه قال بالنساء خيرًا، فإنهن إيمانًا أحسنُهم خُلُقًا، وخيارُكم خياركم لنسائه».

رعى الإسلامُ حقَّ المرأة أختًا وعمَّةً وخالةً، فعند الترمذي وأبي داود: «ولا يكون لأحد ثلاثُ بنات أو أخوات فيُحسن إليهنّ إلا دخل الجنة»[رواه الخرائطي واللفظ له والحاكم ولم يقل أو أخوات وقال صحيح الإسناد].

وفي حال كونِها أجنبيةً فقد حثَّ على عونها ومساعدتها ورعايتها، ففي الصحيحين: «الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله، أو كالقائم الذي لا يفطر».

بل إن الإسلامَ يفرض للمرأة من حيث هي ما يسمَّى بمبدأ الأمن الاقتصادي مما لم يسبق له مثيلٌ ولا يجاريه بديل، حينما كفل للمرأة النفقة أمَّا أو بنتًا أو أختًا أو زوجةً وحتى أجنبية؛ لتتفرَّغ لرسالتها الأسمى وهي فارغة البال من هموم العيش ونصب الكدح والتكسُّب.

إننا بعد هذا كله ندرك أن الله الذي يأمر بالعدل أعطى كل ذي حقّ حقه، سواءً كان رجلاً أم امرأة، وإن الواجب علينا أن نعطي الحقوق لأهلها، وأن ندرك أن الله محاسبنا يوم القيامة رجالاً ونساءً، وأنه لا يرضى أن يعتدي أحد على أحد، بل لا يرضى أن يعتدي إنسان على حيوان، بل لا يرضى أن يعتدي حيوان على حيوان.

كذلكم الرجل الذي له عضلات ويظلم زوجته في كلماته، أو نظراته، أو عدم النفقة عليها، أو في حرمانها من أهلها، أو في ظلمها أو في جسمها أو في ضربها أو في احتقارها وازدرائها، هذا إنسان ضحل الفكر، بعيد عن الحق، يأخذه الشيطان إلى طريق الجاهلية، ومفاهيم الجاهلية، وعليه أن يعلم أنه يظلمه لزوجته أو أخته، أو ابنته عليه أن يعلم أنه ربما قد يأتي يوم القيامة بصلاة وزكاة وصيام وحج فيجعلها الله هباء منثوراً بسبب ظلمه وطغيانه، والله يقول: ﴿ وَاللَّهِ يَعْمُ مِنْكُ مُ اللَّهُ عَنْ الله أين أمثال هؤلاء عن وصية وَإِثْمَا مُبِينًا ﴿ وَاللَّهِ عَنْ الله أين أمثال هؤلاء عن وصية الرسول - على موته حين أخذ يردد. «اتقوا الله في النساء ثلاث مرات إنهن عوان عندكم» بمعنى أسيرات عندكم.

إن الإساءة إلى المرأة إساءة عظيمة لماذا؟ لأنها ضعيفة، ولأنها لا تستطيع أن ترد كيد الرجل أو تتظلم، أو تجهر بالشكوى، ولا أن تخرج فتسيح في الأرض، لأنها عرض، إنها امرأة لذلكم كان ظلمها أشد الظلم، وكان إلحاق الضرر بها مصيبة أكبر من كل المصائب، فليتق الله إنسان عنده امرأة، فإن

# المُعَالِمُ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِي الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعِلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعِلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعِلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّ

كانت أُما فالجنة تحت قدميها وإن كانت أختاً فدخول الجنة موقوف على الإحسان إليها، وإن كانت بنتاً فمن حقها تربيتها وتزويجها باختيارها، لا يرغمها على زوج لا تريده، وإلا فقد ظلمها وأساء إليها، والويل له من ربه.

لو فُتحت لنا الحجُب لنرى ما الذي يقع في بعض البيوت لرأينا: امرأة مضروبة مُهانة أمام أو لادها.

لرأينا امرأة لا تسمع إلا السب والشتم ليل نهار من زوجها وأولادها.

المرأة إذا أُهينت وذُلّت أنجبت لنا أبناء مهانين ذليلين، ولو أُكرمت وعزّت ورُفعت مكانتها أنجبت لنا أبناء كرماء أعزاء شرفاء.

لو فُتحت لنا الحجب لنرى ما الذي يقع في بعض البيوت. .

لرأينا امرأةً حُرمت من ميراثها.

لرأينا امرأة مظلومة سُلبت حقوقها وهي مع ذلك باقية فلو سألتها تقول لك و أبنائي وبناتي وماذا يقول الناس اصبر.

لرأيت امرأة تصرخ من ظلم ابنها فلذة كبدها.

لرأينا امرأة حُرمت من أهلها شهور بل سنين وتتمنى زيارة لأهلها لكنها تُمنع.

فلنتق الله خاصة في الزوجات، فإن الشكاوى كثيرة، وإننا مطالبون بالصبر على المرأة، وبالحلم، ومن أراد أن تكون امرأته على الصراط المستقيم فقد أخطأ خطأ مبيناً لأن النبي - على حقال: «إن المرأة خلقت من ضلع أعوج لن تسقيم لك على طريقة، فإن أردت أن تقيمها كسرتها، وكسرها طلاقها» [مسلم/النكاح باب الوصية بالنساء]..

حقوق المرأة (٢)

ثم قل لي أيها الرجل إذا أردت المرأة كاملة لا عيب فيها، فالمرأة تريد رجلاً كاملاً لا عيب فيه؟

ثم لماذا لا ننظر في عيوبنا قبل أن ننظر في عيوب غيرنا، لماذا لا نحاسب أنفسنا قبل أن نحاسب غيرنا.

أسأل الله أن يوفقنا لطاعته، وأن يجنبنا معصيته، ، إنه خير مسؤول، وصلى الله وسلم على الرسول وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله الواحد القهار، الكريم الغفّار، مُكور الليل على النهار، الواحد الباقي على تبدل الأحوال، وتعاقب الأعصار، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، خالق الكون ومدبر الأقدار، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، خير من حمد الله وبالغ في الاستغفار صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن اتبع سنته واقتفى أثره إلى يوم الدين.

#### وبعد:

لا زلنا في ظلال سلسلة الحقوق الإسلامية، واليوم حديثنا في هذه الدقائق المباركة عن حقوق الحيوان في الإسلام.

إن الله تبارك وتعالى أوجب علينا حقوقاً تجاه هذه الحيوانات، نعم أوجب حقوقاً لهم علينا، وقد تستنكر عليّ أخي المسلم أن أُحدثك عن حقوق الحيوان في زمن أهدرت فيه حقوق الإنسان، وأُهينت فيه كرامة الإنسان، بل وأُريقت فيه دم هذا الإنسان بشكل عام ودماء المسلمين بشكل خاص، في أماكن كثيرة من بقاع الأرض، لقد أُزهقت أرواح، وأُبيدت أمم، ودُمرت حضارات، ورُمّلت نساء، وشُرّد أطفال، كل ذلك مع الأسف تحت عنوان حماية حقوق الإنسان، ورعاية حقوق الإنسان، وصيانة روحه ودمه وعرضه، والدفاع عن فكره وثقافته ومعتقده – لا أدري هؤلاء يريدون أن يضحكوا على من؟ لقد أصبحت أوراق منظمات حقوق الإنسان – إلا من رحم الله –

مكشوفة حتى للحيوانات، وهو أن المقصود به هو الإنسان النصراني، والإنسان اليهودي، أما الإنسان المسلم فالواقع يشهد لحاله، أصبح الإنسان المسلم يلاحق في كل مكان، وأصبح الإنسان المسلم يُنازع حتى في اللقمة التي يضعها في فم أولاده، صار الإنسان المسلم يخاف في بيته الذي يسكن فيه وفي فراشه الذي ينام عليه.

لا بأس أخي المسلم أن أُحدثك الآن عن بعض حقوق الحيوان في الإسلام، لتدرك أن هذه الشريعة حفظت حقوق الحيوانات والبهائم، فما بالكم بالإنسان.

والمتأمل في كتاب الله الكريم يجد أنه قد تعرّض لذكر الحيوانات، إما مُذكّراً ببديع خلقه سبحانه، أو منوهاً بواسع منّه وكرمه على الإنسان بتسخير هذه الحيوانات له، أو مشيراً إلى سابغ نعمه وآلائه عليه بجعلها غذاءً له وكساءً ومالاً ومتاعاً، إلى غير ذلك، ويكفي أن نشير إلى أن هناك سُوراً في القرآن سُميت بأسماء بعض الحيوانات، كسورة البقرة والأنعام والعنكبوت والفيل والنحل والنمل.

إن الحيوانات أُممٌ شتى، وأجناس مختلفة، تأكل وتشرب وتتناسل، تصح وتمرض، تنمو وتهرم، وأيضاً تموت وتبعث ثم تحشر، إلا أنها لم تُكلّف لأنها لم تُمنح نعمة التفكير كالإنسان، فها هو أبو بكر - ويشف - يدخل مزرعة أحد الأنصار ويرى طائر يطير من شجرة إلى أخرى فيتأمل ويقول: «هنيئاً لك يا طائر ترد الشجر وتأكل وتشرب وتموت ولا حساب ولا عقاب يا ليتنى كنت

# المنافعة الم

شعرة في صدر عبدٍ مؤمن». قال الله تعالى: ﴿وَمَامِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَيْهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَّمُ أَمْثَالُكُمْ مَّافَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيْءٌ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴿ آَا﴾ [الأنعام: ٣٨].

ثم إن لهذه الحيوانات حظها في شكنى الأرض والتنقل فيها والتمتع بخيراتها من ماء ومرعى كما قال تعالى: ﴿وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَلَهَا ﴿ الْمَا عَلَى اللَّهُ مِنْهَا مَاءَهَا مِن مَاء ومرعى كما قال تعالى: ﴿وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَلَهَا ﴿ الْمَازِعَاتِ: ٣٣]. وقال مَاءَهَا وَمَرْعَلَها وَالْجِبَالُ أَرْسَلَها ﴿ مَنْعَا لَكُو وَلِأَنْعَلِمِكُو ﴿ اللَّهَا عَلَى اللَّهُ وَلِأَنْعَلِمِكُو ﴿ اللَّهَا اللَّهُ وَلَا نَعْلِمُ لَهُ اللَّهُ وَلِأَنْعَلِمِكُو ﴿ اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ وَلَا نَعْلِمُ لَهُ اللَّهُ وَلِأَنْعَلَمِكُو ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا نَعْلَمِكُو اللَّهُ وَلِأَنْعَلَمِكُو اللَّهُ اللَّهُ وَلَا نَعْلَمُ لَا اللَّهُ وَلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا نَعْلَمُ لَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وما دام للحيوان الحق في سُكنى الأرض والتمتع بنعم الله وخيراته، فلا يجوز التضييق عليه ولا يجوز كذلك حرمانه من نعم الله في أرضه. ثم أظنك تعلم أخي المسلم ولا يخفاك أن الحيوانات تُسبّح الله وتسجد له كسائر المخلوقات من إنس وجانّ، ونبات وجماد، قال الله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُشَيِّحُ بِحَدِهِ، وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسبِيحَهُمُ إِنّهُ وَكَانَ حَلِيمًا غَفُورًا لَانا الله تعالى: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم إِٱلْعُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ اللهِ اللهِ عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم إِٱلْعُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ اللهِ اللهِ يَسْجُدُلُهُ، مَن فِي وَٱلْأَصَالِ اللهِ اللهُ يَسْجُدُلُهُ، مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمَسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ وَكَثِيرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمَسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ وَكَثِيرُ مَن فَي اللهُ فَمَا لَهُ، مِن أَكُومٍ إِنَّ ٱللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاهُ مِن النَّاسِ وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ ٱللهُ فَمَا لَهُ، مِن أُكُومٍ إِنَّ ٱللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاهُ اللهُ اللهُ فَمَا لَهُ، مِن أُكُومٍ إِنَّ ٱللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاهُ اللهُ الله

### ا س په ارادیج. ۱۸۸

أيها الأحباب:

إن الحيوانات فيما يظهر لنا أنها عجماء لا تتكلم ولكنها في الحقيقة تتكلم

إن الله تبارك وتعالى جعل في الحيوانات عظة وعبرة للناس ليتفكروا وليتدبروا في عظيم خلق الله، وفي عظيم قدرة الله ليزداد بذلك إيمانهم، والمشكلة أن أكثر الناس لا يعلمون ولا يخطر ببالهم ذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْكُمْ لِعِبْرَةً لَنُمْقِيكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ وَإِلَى الله وَالمؤمنون: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُو فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نَسْقِيكُمْ مِّمَا فِي بُطُونِهِ عِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَا خالِصًا سَآبِعًا لِلشَّارِبِينَ ﴿ آ ﴾ [النحل: ٦٦]

وقال تعالى: ﴿ اللهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَلَمَ لِلَّرَّ كَبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

إن الله تعالى أعطى الحيوانات قدرة رؤية ما لا يراه الإنسان، وسماع ما لا

## المراجع المراج

يسمع الإنسان، لحكمة هو يعلمها سبحانه، فبعض الحيوانات ترى الملائكة وبع<mark>ضها يرى الشياطين، بل إنها لتسمع أصوات المعذبين في</mark> قبورهم، بل وقبل ذلك وبعده تشفق الحيوانات وتخاف من يوم الجمعة لعلمها أن القيامة لا تقوم إلا يوم الجمعة، أخرج الشيخان عن أبي هريرة - هِلله - قال: قال رسول الله - علي الله عنه الله عنه الله عن فضله، فإنها رأت ملكاً، وذا سمعتم نهيق الحمار فتعوذوا بالله من الشيطان فإنه رأى شيطاناً»، وعن جابر - ولينف - أن رسول الله - عَلَيْه - قال: «إذا سمعتم نباح الكلاب ونهيق الحمير بالليل فتعوذوا بالله منهن فإنهن يرين مالا ترون»[رواه الإمام أحمد وأبو داود]. وقيال عَلِمُ الطِّلهُ والسِّلهِ : «إن الموتى ليعندبون في قبورهم حتى أن البهائم لتسمع أصواتهم»[ أخرجه الطبراني (١٠/ ٢٠٠، رقم ١٠٤٥٩)، قال المنذري (١/ ١٩٢)، والهيثمي (٣/٥٦): إسناده حسن. وأورده الدارقطني في العلل (٥/ ١٠٩، رقم ٧٥٦)]. وعن أبي هريرة - ويشُّنه - أن رسول الله - عَيْلِيُّه - قال: «لا تطلع الشمس ولا تغرب على أفضل من يوم الجمعة، وما من دابة ألا وهي تفزع يوم الجمعة، إلا هذين الثقلين: الجن والإنس» [رواه ابن خزيمة وابن حبان]، وفي رواية أبي داود: «وما من دابة إلا وهي مشفقة يوم الجمعة من حين تصبح حتى تطلع الشمس، شفقاً من الساعة إلا الإنس والجن».

إن بعض الحيوانات فضّلها الله على كثيرٍ من البشر، ممن عطّلوا عقولهم واتبعوا شهواتهم، ولم يمتثلوا ما أمروا به، ولم يتبعوا ما خلقوا من أجله، فهبطوا مع كل أسف إلى مستوى متدن من البهيمية ومن الحيوانية، فأصبحت

انظر إلى رجاحة عقل الهدهد، ذلك الطائر الصغير عندما رأى القوم يسجدون لغير الله، فأنكر ذلك الشرك فقال لسليمان عَلَيْتُلِا مستنكراً غواية الشيطان لهم: ﴿ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ الشيطان لهم: ﴿ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ الشَّمْوَنَ وَمَا لَعُمْ لَا يَهْ مَدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّمْوَنَ وَمَا لَعُمْ لَا يَهْ مَدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّمْوَنَ وَمَا لَعُمْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ وَلَيْ اللهِ اللهِ وَلَيْ اللهُ وَلَيْ اللهِ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللهِ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللهِ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِلْ اللّه

أن الإحسان إلى الحيوان والرفق به في الإسلام عبادة من العبادات التي قد تصل في بعض الأحيان إلى أعلى درجات الأجر وأقوى أسباب المغفرة، ومن ذلك حديث أبي هريرة - ويشف - عن رسول الله - ويشف -: «بينما رجل يمشي بطريق اشتد عليه الحر، فوجد بئرا فنزل فيها فشرب، ثم خرج، فإذا كلب يلهث يأكل الثرى من العطش فقال الرجل: لقد بلغ هذا الكلب من العطش مثل الذي كان بلغ مني، فنزل البئر فملأ خفه ماء، ثم أمسكه بفيه حتى رقي، فسقى الكلب، فشكر الله له، فغُفر له، قالوا: يا رسول الله إن لنا في البهائم أجرا ؟ فقال: في كل كبد رطبة أجر الرواه مالك، والبخاري، ومسلم، وأبو داود، وابن حبان في فقال:

# ١٤٨ على المالية المالية

صحيحه] إلا أنه قال: «فشكر الله له فأدخله الجنة».

وأخرج مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة بسنده إلى أبي هريرة - هيئه – أن رسول الله - على الله عن أبي المرأة بغيا رأت كلبا في يوم حار يطيف ببئر قد أدلع لسانه من العطش فنزعت له بموقها \_أي استقت له بخفها \_ فغفر لها »، فقد غفر الله لهذه البغي ذنوبها بسبب ما فعلته من سقي هذا الكلب.

#### حقوق الحيوان في الإسلام

لقد أهتم فقهاء المسلمين بحقوق الحيوان وسبقوا الغرب في الدعوة إلى الرفق بالحيوان والدفاع عنه وقد جاء في الأثر: «للدابة على صاحبها خصال: يبدأ بعلفها إذا نزل، ويعرض عليها الماء إذا مر به، ولا يضرب وجهها، فإنها تسبح بحمد ربها، ولا يقف على ظهرها إلا في سبيل الله، ولا يحملها فوق طاقتها ولا يكلفها من الشيء إلا ما تطيق».

بل جاء في كتب بعض الفقهاء انه: «لا ينبغي لمالك البهيمة أن لا يستقصي في الحلب، بل يبقي شيئاً في الضرع، لأنها تتأذى به، كما يجب أن يبقي للنحل شيئاً من العسل في الكورة، وكذلك الحال بالنسبة إلى ديدان القز التي تعيش على ورق التوت، فعلى مالكها توفير كفايتها منه، وحفظها من التلف[الموجز في الحقوق في الإسلام. -المجمع الملكي لبحوث الحضارات الإسلامية، ١٩٩٥م]

#### ومن حقوق الحيوان في الإسلام:

أولاً: الإحسان إليه حتى حال ذبحه، فعن شدّاد بن أوس - هِ عن رسول الله -، عن رسول الله - قال: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته» [رواه مسلم].

وقال ربيع<mark>ة الرأي: "من الإحسان أن لا تذبح ذبيحة وأخ</mark>رى تنظر إليها".

وقرر الفقهاء أنه على الذابح أن لا يحد شفرته أمام الذبيحة، وأن لا يصرعها بعنف، فعن ابن عباس - عنف أن رجلاً أضجع شاة وهو يحد شفرته، فقال النبي - عليه و «أتريد أن تميتها موتتين هلا أحددتك شفرتك قبل أن تضجعها» [ النبي عباكبير والأوسط، والحاكم واللفظ له وقال: صحيح على شرط البخاري]. وعن معاوية بن مرة عن أبيه أن رجلاً قال: يا رسول الله، إني لأرحم الشاة أن أذبحها، فقال: «إن رحمتها رحمك الله» [ أخرجه أحمد ٣/ ٤٣٦ (١٥٦٧٧) وه/ ٣٤ (٢٠٦٣٤) قال: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم. و"البخاري"، في "الأدب المفرد" ٣٧٣].

وروي أن جزاراً فتح بابا على شاة ليذبحها، فانفلتت منه فاتبعها، فأخذ يسحبها برجلها فقال رسول الله - علي الله عبد الرزاق في مصنفه].

ثانياً: حُرمة دم الحيوان، فدم الحيوان مصان إلا ما أحل الله ذبحه لأكله و قتله لأذبته.

ثالثاً: لا يجوز تعذيب الحيوان، أخرج الشيخان عن عبدالله بن عمر - ويسند أنه مر بفتيان من قريش قد نصبوا طيراً وهم يرمونه، وقد جعلوا لصاحب الطير كل خاطئة من نبلهم، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا، فقال ابن عمر: «من فعل هذا؟ لعن الله من فعل هذا، إن رسول الله - الله عن من اتخذ شيئاً فيه الروح غرضاً».

وأظن أنه لا يخفاك أخي المسلم ما يفعله دعاة الحرية وحقوق الحيوان يوم أن يتلذذون بمشاهدة مصارعة الثيران، ففي استراليا يُقتل كل عام ألاف

الثيران وغيرهم يستمتعون بمصارعة الديكة، ومثله أكلة دماغ القردة في الفلبين، وغيرها من الأمثلة.

ومن حقوق الحيوان في الإسلام رابعاً: انه يحرم حبس الحيوان والتضييق عليه، ففي الصحيحين: « أن امرأة عُذّبت ودخلت النار في هرة حبستها لاهي أطعمتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض». قال النووي في شرح هذا الحديث عن مسلم (٩/ ٨٩): "إن المرأة كانت مسلمة وإنها دخلت النار بسببها، وهذه المعصية ليست صغيرة بل صارت بإصرارها كبيرة".

وقد حرم الإسلام تعذيب الحيوان ولعن المخالفين على مخالفتهم، فقد روى مسلم بسنده إلى ابن عباس - عيد أن النبي - عيد مرّ على حمار قد وسم في وجهه فقال: «لعن الله الذي وسمه» وفي رواية له: «نهى رسول الله - عن الضرب في الوجه وعن الوسم في الوجه»، وعن جابر بن عبد الله - عن الضرب في الوجه وعن الوسم في الوجه»، وعن جابر بن عبد الله من فعل هذا»، ثم نهى عن الكي في الوجه فقال رسول الله - عيد الله من فعل هذا»، ثم نهى عن الكي في الوجه والضرب في الوجه "[رواه الترمذي مختصرا وصححه]، وعن الشريد قال: سمعت والضرب في الوجه "[رواه الترمذي مختصرا وصححه]، وعن الشريد قال: سمعت رسول الله - يقول: «من قتل عصفورا عبثاً عجّ إلى الله يوم القيامة يقول: يا رب إن فلانا قتلني عبثاً ولم يقتلني منفعة» [ رواه النسائي وابن حبان في صحيحه].

وعن ابن مسعود - هيئف - قال: كنا مع رسول الله - على سفر فرأى قرية نمل قد حرقناها فقال: «من حرق هذه؟ » قلنا: نحن، قال: «إنه لا ينبغي أن يعذب بالنار إلا رب العالمين» [أخرجه البخاري في الأدب المفرد [٣٨٢]، وأبو داود في الجهاد [٢٦٧٥] من طريق عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود عن أبيه على وصححه الحاكم

(٤/ ٢٣٩)، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح الترغيب [٢٢٦٨]، وأخرجه أحمد [٣٨٣، ٣٨٣٥] من طريق عبد الرحمن بن عبد الله مرسلاً.]، وقد روى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة - هيئف - قال: قال - هيئه -: « نزل نبي من الأنبياء تحت شجرة فلدغته نملة فأخرج متاعه من تحتها ثم أمر ببيتها فأحرق بالنار فأوحى الله إليه فهلا نملة واحدة». وفي هذا الحديث حماية لبيت النمل من الهلاك فلو أهلك نملة واحدة أي النملة التي لدغته وحدها لما عاتبه الله على ذلك.

ومن حقوق العيوان في الإسلام خامساً: عدم إرهاقه في العمل، فهذا حق للحيوان سوف تحاسب عنه يوم القيامة إذا حمّلته مالا يطيق، تأمل معي قصة الجمل الذي اشتكى ما يلاقيه من تعب وجوع إلى المبعوث رحمة للعالمين صلوات ربي وسلامه عليه، فعن عبدالله بن جعفر - عفر - عفر - قال: أردفني رسول الله - قلل - ذات يوم خلفه، فدخل يوماً حائطاً من حيطان الأنصار فإذا جمل قد أتاه، فجرجر وذرفت عيناه فمسح رسول الله - حله - سراته وذفراه (ذفري البعير: أصل أذنه)، وهو الموضع الذي يعرق منه الإبل خلف الأذن - فسكن فقال: «من صاحب الجمل؟ فجاء فتى من الأنصار فقال: هو لي يا رسول الله فقال: «أما تتقي الله في هذه البهيمة التي ملككها الله! إنه اشتكى رسول الله فقال: «أما تتقي الله في هذه البهيمة التي ملككها الله! إنه اشتكى صحيح الإسناد] ألا فليسمع هذا دعاة حقوق الإنسان وأولئك الذين يظلمون الناس ويأكلون حقوقهم.

سادسًا حقوق الحيوان الذي أوجبه الإسلام: استخدامه فيما خُلق له، وعدم استخدامه في غير ما سخّر له، وفي الصحيحين: أن رجلاً كان يسوق بقرةً قد

# ١٥٢ عالم المحالم المحا

حمل عليها، فالتفتت إليه البقرة فقالت: إني لم أُخلق لهذا، ولكني إنما خُلقت للحرث، فقال الناس: سبحان الله، أبقرة تكلّم؟ فقال رسول الله - عليه -: «وإنى أومن به وأبو بكر وعمر».

سابعاً: احترام مشاعر العيوان، نعم احترام مشاعره، فقد نهى النبي - الله يحد السكين بحضرة الحيوان الذي يُذبح، فمرة مر على رجل واضع رجله على صفحة شاة وهو يحد شفرته وهي تلحظ إليه ببصرها، فقال: «أفلا قبل هذا! أتريد أن تميتها موتتين؟ » [رواه الطبراني وغيره]. بل إن الإسلام راعى حق الأمومة عند الحيوان، فعن ابن مسعود - على - قال: كنّا مع رسول الله - الله في سفر، فانطلق لحاجته، فرأينا حمرةً معها فرخان، فأخذنا فرخيها، فجاءت الحمرة فجعلت تعرّش، فجاء النبي - الله فقال: «من فجع هذه بولدها؟ ردوا ولدها إليها! ».

حرّم الإسلام لعن البهيمة فقد روى الإمام مسلم أن النبي - على - كأنا في سفر فلعنت امرأة ناقة فقال: «خذوا ما عليها ودعوها فإنها ملعونة»، قال الراوي: فكأني أراها الآن تمشي في الناس ما يعرض لها أحد»، وفي هذا حماية للحيوان من السب واللعن.

#### أيها الأخوة:

هذه بعض حقوق الحيوان في الإسلام، ولقد أدرك الرعيل الأول من سلف هذه الأمة حقوق الحيوان وحرمتها وأنها مسؤولية وأمانة، ولذا لمّا ولاّهم الله حقوق الإنسان رعوها حق رعايتها، تأمل في كلام عمر بن الخطاب - هِنْنُهُ - عندما قال: « لو أن بغلةً في العراق تعثرت لخشيت أن يسألني الله عنها لمّ لمْ أسوي لها الطريق». (عمر يخشى المحاسبة أمام الله عنها لم تعدم تسوية الطريق لبغلة، وأين في العراق وليست عنده،

لذلك لمّا تولى أمثال عمر الخلافة لم يحتاجوا إلى إنشاء منظمات لحفظ حقوق الإنسان لأن كرامة الإنسان محفوظة ابتداءً عندهم، ولم يحتاجوا إلى أن يتبجحوا في وسائل إعلامهم أنهم قد أعطوا الإنسان كامل حقوقه).

وأبو هريرة نفسه - هيئت - ما سمي كذلك إلا لحفاوته بهرة صغيرة كان يحملها في كمه وقد قال له النبي - عليه -: «يا أبا هر».

وإنه من المناسب أيها الأحبة أن أختم بهذه القصة وما فيها من عبرة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد: يحدث الإمام الزمخشري عن نفسه أن إحدى رجليه كانت ساقطة، وكان يمشي في بعكاز خشب، فلما دخل بغداد سئل عن سبب قطع رجله – وكان يظن أن ذلك بسبب برد خوارزم الشديد لكنه قال: دعاء الوالدة: وذلك أني كنت في صباي أمسكت عصفوراً وربطته بخيط من رجله، فأفلت من يدي، فأدركته وقد دخل في خرق، فجذبته فانقطعت رجله في الخيط، فتألمت والدتي لذلك وقالت: قطع الله رجل الأبعد كما قطعت رجله، يقول فلما وصلت إلى سن الطلب، رحلت إلى بخارى أطلب العلم، فسقطت عن الدابة فانكسرت رجلي، وعملت علي عملاً أوجب قطعها.

ألا فليتق الله أولئك الذين يقطعون حقوق الناس ويقطعون أرزاق الناس، أن تصيبهم دعوة مظلوم في ثلث الليل الآخر تكون بذلك نهايتهم.

إن الله عقب هذا الإمام وجعله عبرة لغيره بسبب قطع رجل عصفور، فكيف بمن يتعرض ويعرض نفسه لقطع وهضم وإعاقة طرق يسترزق من خلالها أُسر و بيوتات الله أعلم بحالهم وحال من ورائهم - رحماك ثم رحماك يارب.

ربنا لا تؤاخذنا بما فعل السفهاء منا.

# ١٥٤ على المالية المالي

ربنا ظُلَمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين.



الحمد لله على عظيم نعمه وجزيل إحسانه، وأشهد أن لا إله إلا الله الناصر الحافظ لأوليائه، وأشهد أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله وخيرة خلقه وأنبيائه، اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وصحبه وأتباعه.

#### و بعد: \_

### اليوم الحديث عن حقوق الجيران في الإسلام.

نتكلم عن حقوق الجيران في زمن أصبحنا نسمع - ما يندى له الجبين مما يحدث بين بعض الجيران من تقاطع ومن تهاجر ومن تحاسد ومن بغضاء، وأمور ينبغي أن لا توجد في مجتمعات المسلمين، نتكلم عن حقوق الجيران يوم وصل التقصير والاستهانة بحق الجار إلى درجة أن الجار - في بعض الأحياء - لا يعرف جاره، نعم لا يعرف جاره الذي ليس بينه وبينه إلا جدار.

إن الروابط بين الناس كثيرة، والصلاتِ التي تصلُ بعضَهم ببعض متعددة، فهناك رابطة القرابة ورابطة النسب والمصاهرة ورابطة الصداقة ورابطة الجوار، وغيرها من الروابط التي تقوم الأمم بها وتقوى بسببها، فمتى سادت هذه الروابط بين الناس على أساس من البر والتقوى والمحبة والرحمة عظمت الأمة وقوي شأنها، ومتى أهملت هذه الحقوق وتفصّمت تلك الروابط شقيت الأمة وهانت وحل بها التفكك والدمار، من أجل ذلك جاء الإسلام

بمراعاة هذه الروابط وتقويمها وتمكينها وإحاطتها بما يحفظ وجودها ويعلي منارها بين المسلمين.

ومن بين هذه الروابط العظيمة التي دعمها الإسلام وأوصى بمراعاتها وشدّد في التقصير في حقوقها وواجباتها رابطة الجوار، تلك الرابطة العظيمة التي فرّط كثير من الناس فيها ولم يرعوها حق رعايتها؛ إما جهلاً منهم بحقوق الجوار وإمّا تناسيًا لها، أو لا مبالاة بأذى الجار والاعتداء عليه، مما سبب التنافر والتباغض بين المسلمين، بل والعداء والكيد فيما بينهم، أفرادًا وجماعات، وحتى دُولاً مسلمةً متجاورة!!

ففي الآية الوصية بالجيران كلهم قريبهم وبعيدهم، مسلمهم وكافرهم.

وقد أكد النبي - على حق الجار تأكيدًا عظيمًا، ففي الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر وعائشة - قال: إن رسول الله - على قال: «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه». سبحان الله فإن النبي - على ظن أن نهاية هذا الحرص وتلك الوصايا من جبريل علي أن يكون للجار

نصيب من الميراث.

وجاء في الصحيحين أن النبي - على الله واليوم الله واليوم الأخر فلا يؤذي جاره». وفي رواية: «فليكرم جاره». وفي رواية: «فليكرم جاره».

ولقد كان العرب في الجاهلية والإسلام يحمون الأعراض، ويتفاخرون بحسن الجوار، وعلى قدر الجار يكون ثمن الدار.

اطلب لنفسك جيراناً تجاورهم لا تصلح الدار حتى يصلح الجار

نعم والله إن الدار لا تصلح حتى يصلح الجار.

وها هو أحدهم يبيع داره بثمنٍ بخس فلامه الناس على ذلك فأجابهم شعراً قوله:

يلومونني أن بعت بالرخص منزلي ولم يعرفوا جاراً هناك ينغص فقلت لهم كفوا الملام فإنها بجيرانها تغلوا الديار وترخص

فاختيار الجار يكون قبل شراء الدار.

وها هي آسيا بنت مزاحم عليها السلام تقول كما قال تعالى:

﴿ وَضَرَبُ اللَّهُ مَثَلًا لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتَ رَبِّ اَبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنِجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنِجَنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ا [التحريم: ١١]، اختارت الجار قبل الدار.

كم نجن جميعا بحاجة إلى أن نعي حقوق الجار لأننا مقصرون جميعا ونحتاج إلى تذكير والذكرى تنفع المؤمنين.

إن الجار الصالح أخٌ لك لم تلده أمك، يذب عن عرضك، ويعرف معروفك، ويكتم عيوبك، ويفرح إذا فرحت، ويتألم إذا حزنت. وصدق رسول الله - عليه - إذ يقول: «أربعٌ من السعادة وذكر منها الجار الصالح»، ثم قال: «أربعٌ من الشقاوة: وذكر منها الجار السوء»، [رواه ابن حبان في صحيحه]، وكان رسول الله - عليه -، يتعوذ من جار السوء فيقول: «اللهم إني أعوذ بك من جار السوء في دار المقامة، فإن جار البادية يتحول» [رواه ابن حبان في صحيحه].

ولم أر مثل الجهل يدعو إلى ولا مثل جار السوء يكره جانبه السوء يكره جانبه

قال - على الفواقر الثلاث أي المهلكات الثلاث وذكر منها من مجاورة جار السوع، إن رأى خيرًا دفنه، وإن رأى شرًا أذاعَهُ» [رواه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس من حديث أبي هريرة بسند ضعيف واللفظ الآخر رواه الطبراني من حديث فضالة بن عبيد].

يقول النبي - عليه -: «خير الجيران عند الله خيرهم لجاره» [صححه ابن خزيمة وابن حبان].

#### الجيران ثلاثة

الجيران كما يقول العلماء ثلاثة، فالجار الأول له ثلاثة حقوق، وهو الجار المسلم ذو الرحم، الذي له حق الجوار وحق الإسلام وحق القرابة، أما الجار الثاني فهو الذي له حقان: حق الإسلام وحق الجيرة، وأما النوع الثالث فهو الجار الكافر، فهذا له حق واحد وهو حق الجوار.

واسم الجاركما يقول ابن حجر يشمل المسلم والكافر والعابد والفاسق

والصديق والعدو والنافع والضار والقريب والأجنبي والأقرب داراً والأبعد. والحار له مراتب بعضها أعلى من بعض، تزيد وتنقص بحسب قربه وقرابته ودينه وخلقه، فيُعطى كلٌ بحسب حاله وما يستحق.

فالجار الملاصق لك في الدار ليس كالبعيد، وله ما ليس للبعيد، والجارُ ذي القربي ليس كالفاسق المؤذي. وكما ذي القربي ليس كالفاسق المؤذي. وكما يكون الجوار في المسكن فيكون في العمل والسوق والمسجد والسفر والدراسة ونحو ذلك، بل يشمل مفهوم الجوار التجاور بين الدول، فلكل دولةٍ على جارتها حقوق.

وأما حد الجار فاختُلِف فيه، فعن علي - والله - قال: «من سمع النداء فهو جار».

أقسم - على الله الأيومن، والله الأيومن، والله الأيومن، والله الأيومن»، قيل: من يا رسول الله؟ قال: «الذي الأيأمن جاره بوائقه»، يعنى شروره[ متفق عليه].

ولقد جاء رجل إلى النبي - عليه - يشتكيه من أذية جاره، فقال له: « اذهب فاصبر»، فأتاه الرجل مرتين أو ثلاثاً، فقال له - الذهب فاطرح متاعك في الطريق»، ففعل ذلك، فجعل الناس يمرون به ويسألونه فيخبرهم خبره، فجعل الناس يلعنون جاره وينالون منه، فجاء إليه الجار قائلاً: ارجع، لا ترى مني شيئاً تك هه.

إن الأمر ليس كما تتوقعون، ولا كما تحسبون وتحسبونه هيناً وهو عند عظيم.

روي عن أنس - هيشفه - أن النبي - عَيَالِيَّة - قال: «من آذى جاره فقد آذاني ومن آذى جاره فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله» [عزاه المنذري في الترغيب: ٣/ ٢٣٤ لأبي الشيخ ابن حبان في كتاب (التوبيخ) وضعفه.].

اختر ما شئت - أيها الجار - الجنة أو النار.

روى أبو هريرة - هيئه - أن رجلاً قال: يا رسول الله! إن فلانة تذكر من كثرة صلاتها، وصدقتها، وصيامها. وفي رواية تصوم النهار، وتقوم الليل، غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها، قال: «هي في النار»، نعم لان صلاتها لم تؤثر في أخلاقها وصيامها لم يحسن من معاملاتها وقيل يا رسول الله: إن فلانة تذكر من قلة صيامها، وصلاتها، وإنها تتصدق بالأثوار من الأقط، ولا تؤذي جيرانها، قال: «هي في الجنة»[قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٦٩/٨): رواه أحمد والبزار، ورجاله ثقات.].

ولله در من قال:

أقول لجاري إذا أتاني معاتبا مدلا بحق أو مدلاً بباطل إذا لم يصل خيري وأنت مجاوري إليك فما شري إليك بواصل

روى عقبة بن عامر - هيئنه - أن النبي - على قال: «أول خصمين يوم القيامة جاران» [قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٨٠/٨): رواه أحمد والطبراني بنحوه، وأحد إسنادي الطبراني رجاله رجال الصحيح، غير أبي عشانة، وهو ثقة. ].

فكيف بك أيها المسكين حين تقف بين يدي رب العالمين وجارك يقول: يا رب! إن جاري هذا لم يرع حق الجيرة، ولم يحسن معي السيرة، آذاني بعينه ينظر إلى محارمي، آذاني بسمعه يتسلط على أسراري، آذاني بلسانه يتفكه

بمعايبي.

عباد (الله: إن المؤمن من أمنه الناس، وإن المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده.

قال أبو حازم: «كان أهل الجاهلية أحسن منكم جواراً، فإن قلتم: لا، فبيننا وبينكم قول شاعرهم:

ناري ونار الجار واحدة وإليه قبلي تنزل القدر ما ضر جاراً لي أجاوره ألا يكون لبيته ستر

عبد الله أيها المسلم: اعلم أن من حق جارك عليك، إن مرض عدته، وإن مات شيعته وإن استقرضك وأنت قادر أقرضته، وإن أعوز سترته، وإن أصابه خير هنأته، وإن أصابته مصيبة عزيته، ولا ترفع بناءك على بنائه تؤذيه.

وإذا رأيته على منكر نهيته، وإذا رأيته على معروف أعنته، فلربما تعلق برقبتك يوم القيامة، يقول: يا رب رآني على منكر فلم يأمرني ولم ينهني.

وواجب المسلم تجاه جاره أن يتحسس حاله، فإن رآه على خير أعانه، وإن رآه معوجاً أقامه. كما عليه أن يتفقد حاله ومعاشه فإن النبي - عليه أن يتفقد حاله ومعاشه فإن النبي - عليه أن يتفقد حاله ومعاشه فإن النبي عليه أمن من بات شبعان وجاره جائع إلى جنبه وهم يعلم»[أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٧٥١) بلفظ "من آمن بي . . . "].

وليتق الله - عَجَلًا - كل جار بينه وبين جاره قطيعة وضغينة.

يقول النبي - على - الا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، ولا تقاطعوا، وكونوا عباد الله إخوانا، ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث» [متفق

## ١٦٢ عَلَيْ الْمُوالِّيِّ الْمُؤْمِنِيِّ الْمُؤْمِنِيِّ الْمُؤْمِنِيِّ الْمُؤْمِنِيِّ الْمُؤْمِنِيِّ الْمُؤْمِن عليه].

وليتق الله - عَجَلِق - أهل الدور والزروع لا يعتدي بعضهم على بعض، وليرعوا <mark>حق الج</mark>يرة.

روى الإمام أحمد: عن أبي مالك - هيئ – أن النبي - على قال: «أعظم الغلول عند الله - الله عند ال

وقال - عَلَيْكِيُّ -: « من ظلم قيد شبر طوقه من سبع أرضين إلى يوم القيامة »[رواه البخاري في كتاب المظالم. قال - باب إثم من ظلم شيئاً من الأرض. ].

وإن المطلوب من أهل الحي أن يتزاوروا فيما بينهم؛ ليتعارفوا وتتآلف قلوبهم. وخير مكان يلتقون فيه وتزداد محبتهم المسجد بيت الله.

صح عن النبي - على الله الله قال: «أفلا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام بينكم»[رواه مسلم].

ومن الآداب الإسلامية: تبادل الهدية، والعطية، فإنها ترقق القلوب، وتذهب الغل.

كما قال النبي - عَلَيْ -: «تهادوا تحابوا» [أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٩٤)]، وفي صحيح مسلم عن أبي ذر - هِ الله عن أبي ذر المؤلفة - قال: قال رسول الله - عَلَيْ -: «يا أبا ذر إذا طبخت مرقة، فأكثر ماءها، وتعاهد جيرانك».

وها هو حاتم الطائي يقول:

إذا كان لى شيئان يا أم مالك فان لجاري منهما ما تخيرا

وعلى الجار أن يتصف بالعفو والتسامح مع جيرانه، ويسعى إلى نفعهم، وكف الأذى عنهم، ففي الصحيحين عن أبي هريرة - هيئيه - أن النبي - عليه - قال: «لا يمنع جار جاره أن يغرز خشبه في جداره».

والجار المسلم يبادل جاره الصبر والاحتساب قال - على أذاه حتى - يحب ثلاثة: وذكر منهم رجل كان له جار سوء يؤذيه فيصبر على أذاه حتى يكفيه الله إياه بحياة أو موت» [ رواه أحمد ]. و ليس حسن الجوار ترك الأذى، ولكنه الصبر على الأذى. كم نرى ونسمع في مخالفات لهذا الحق بين الجيران، فكم من الناس من هو كثيرُ الخصومة والملاحاةِ مع جيرانه، يشاجرُ على كل صغيرة وكبيرة، وربما وصل الأمر إلى الاشتباك بالأيدي، أو تطوّرَ إلى الشُرطِ والمحاكم، وعلى أمور لا تستدعي. وكم من جيران تهاجرُ وا وتقاطعُوا عند أسباب تافهة أو ظنون سيئة، أو لخلافات يسيرة، لا تستدعي ما وصلت إليه. لذلك وجد في الإسلام من أهل حفظ الجار أناس كثير، أذكر على سبيل المثال: أبو حنيفة، عالم الأمة، كان من أعبد عباد الله وأزهدهم، كان له جار يؤذيه.

كان أبو حنيفة يأتي بعد صلاة العشاء يريد أن يسبح الله، ويصلي ويبكي ويدعو ويقرأ القرآن، لكن هذا الجار عزوبي ليس عنده إلا طبل يضرب عليه ويرقص وفي رواية عود ويقول:

أضاعوني وأي فتى أضاعوا ليوم كريهة وسداد ثغر فكان أبو حنيفة لا يستطيع أن ينام ولا يستطيع أن يقرأ، ولا أن يصلي،

فيصبر ويحتسب، وفي ليلة من الليالي الطويلة ما سمع أبو حنيفة الصوت، انتظر هل يسمع صوتاً، ما سمع الرقص ولا سمع ضرب الطبل، فعجب! طرق على باب الدار فما أجابه أحد، سأل الجيران: أين فلان؟

قالوا: أخذته شرطة السلطان، قال: سبحان الله! جاري يأخذونه ولا يخبرونني! ثم ذهب في الليل فركب بغلته ولبس ثيابه، فاستأذن على السلطان وسط الليل.

قال الجنود للسلطان: أبو حنيفة إمام الدنيا يريد مقابلتك، فقام السلطان من نومه والتقى به عند الباب يعانقه، قال له: يا أبا حنيفة لماذا ما أرسلت إلينا؟ نحن نأتيك لا أن تأتينا، قال: كيف أخذتم جارى وما أخبرتموني به؟

قالوا: إنه فعل وفعل وفعل، قال: ردوا عليّ جاري، قالوا: لو طلبت الدنيا لأعطيناك الدنيا، فركب جاره معه على البغلة وأخذ جاره يبكي.

قال أبو حنيفة: ما لك؟ قال: آذيتك كل هذه الأيام والأعوام والسنوات وما تركتك تنام ولا تصلي ولا تقرأ، ولما فقدتني ليلة أتيت تتشفع فيّ، أشهد الله ثم أشهدك أنني تائب إلى الله.

لقد كانوا يدعون الناس بأخلاقهم وبتعاملهم.

وهذا يهودي سكن بجانب عبد الله بن المبارك - وهنه -أحد العلماء الصالحين - فكان عبد الله بن المبارك إذا اشترى لحماً من السوق بدأ بأولاد الجار اليهودي، نحن لا نقول: نبدأ بأولاد اليهود لكن بأولاد المسلمين، ونحن لا نقول: أعطوا الناس لحماً أو اكسوا أبناء الناس، لكن نكف أذانا فقط، نعم.

عبد الله بن المبارك كان إذا اشترى لحماً أعطى أبناء الجيران، وإذا اكتسى كسا أبناء جيرانه، وإذا أخذ فاكهة بدأ بهم، فأتى أناس من التجار يشترون دار اليهودي، فقال: داري ثمنها ألفا درهم، أما الألف الأولى فقيمة الدار، وأما الثانية فقيمة جوار عبد الله بن المبارك، فسمع عبد الله بن المبارك، وقال: والله لا تبيعها، هذا ألف درهم وابق عندي جاراً لي، ثم قال عبد الله بن المبارك المبارك اللهم اهده إلى الإسلام، فما أصبح اليوم الثاني إلا وقد أسلم لله رب العالمين.

ولا شك أن الإحسان إلى الجار من أفضل الأعمال والقربات، كيف لا وهو سبب من أسباب نيل محبة الله تعالى ورسوله - والله عن أسباب نيل محبة الله تعالى ورسوله والله والله والله والله ورسوله فأدوا إذا ائتمنتم واصدقوا إذا حدثتم وأحسنوا جوار من جاوركم» [(حسن) انظر حديث رقم: ١٤٠٩ في صحيح الجامع].

ويعظم ويتأكد حق الجار إن كان الجار مسكيناً أو يتيماً أو مسناً أو أرملة لا عائل لها، والنبي - علي - يجيب من سأله أي الذنب أعظم؟ فيقول: «أن تزاني حليلة جارك» [متفق عليه]. وعن المقداد - هيئه - قال: قال رسول الله - عليه - «ما تقولون في الزنا؟ » قالوا: حرام حرّمه الله ورسوله، فهو حرام إلى يوم القيامة، فقال رسول الله - عليه -: «لأن يزني الرجل بعشر نسوة أيسر عليه من أن يزني بامرأة جاره» قال: فقال - عليه -: «ما تقولون في السرقة؟ » قالوا: حرمها الله ورسوله، فهي حرام، قال: « لأن يسرق الرجل من عشرة أبيات أيسر عليه من أن يسرق من جاره» [ أخرجه أحمد وصححه الألباني].

فاتقوا الله وصونوا حرمات جيرانكم كما تصونوا حرمات أمهاتكم وأخواتكم، تفقدوا جيرانكم وتعاهدوهم بالصلة والسؤال، واتقوا الله فيهم ولا تؤذوهم، فليس بمؤمن من آذى جاره، وإن من أذية الجار أن يرفع المرء صوت المذياع أو المسجل بالموسيقى التي تغضب الله وتؤذي الجار المسلم.

ومن الأذية رمي القاذورات أمام بيت الجار وهو أمر كان يفعله المشركون مع نبينا - على - كذلك من الأذية تجمع الصبية والشباب مع أصحابهم أما بيت الجار، مع ما يصحب ذلك من ضجيج وإزعاج وربما كلمات نابية قذرة وهيئات وأشكال مزرية قبيحة تؤذي أعين الناظر إليها فضلاً عن أذية الجيران، ومن الأذية كذلك خروج النساء سواء كن ربات البيوت أو الخادمات من البيوت وهن متبرجات متهتكات، فذلك أيضاً يؤذي المؤمنين ويغضب الله رب العالمين، فاستروا بناتكم وزوجاتكم والخادمات اللاتي تحت أيديكم، ولا تؤذوا جيرانكم وعباد الله بمناظرهن، ولا تجعلوهن عرضة لأذية الفساق، والله تعالى يقول: ﴿ ذَلِكَ أَدَنَى أَن يُعْرَفُنَ فَلا يُؤذَيْن ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

والمسلم يعرف نفسه إذا كان قد أحسن إلى جيرانه أو أساء إليهم ففي الحديث الصحيح عن ابن مسعود - هيئف - قال: قال رجل لرسول الله كيف لي أن أعلم إذا أحسنت وإذا أسأت؟ فقال النبي - هيؤه -: «إذا سمعت جيرانك يقولون: قد أحسنت، فقد أحسنت وإذا سمعتهم يقولون: قد أسأت، فقد أسأت» [رواه ابن ماجه وهو حديث صحيح.].

إن المسلم ليتألم عندما يلاحظ في المجتمع الإسلامي كثرة المشاكل والتدهور في العلاقات بين الجيران، فتجد جارا يكيد بجاره المكائد والمصائب، وآخر لا يتكلم مع جاره لأيام طويلة، والنبي - على حمته الرواه هجر أخاه فوق ثلاث فمات دخل النار إلا أن يتداركه الله برحمته الرواه الطبراني ورواته رواة الصحيح وقال الألباني: حسن لغيره].

أي: ثلاث ليال، وآخر لا يعرف أن جاره يمر بمناسبة سعيدة فيهنيه أو حزينة فيواسيه ويعزيه، وأخطر من ذلك أن تجد جيراناً يعيشون في عمارة واحدة ولا يتعارفون، وإن سألت أحدهم عن أقرب الجيران منه لا يعرفه، وربما لا يلتقون إلا على باب المبنى، فأين هؤلاء من الاقتداء برسول الله في معاملته مع جيرانه؟!

كان للنبي - على المدينة جاريه ودي يؤذيه، وكان عَلى الفلاة والسّلام يصبر ويحتسب، فلما مرض اليهودي زاره، فدخل الرعب في قلب اليهودي ظناً منه أن محمداً عَلى الفلاة والسّلام جاء لينتقم منه مستغلاً مرضه، وإذا به يفاجأ بأن النبي - عليه ويسأل عن حاله ويقدّم له العون إن لزم الأمر، عندئذٍ طأطأ اليهودي رأسه اعترافاً له بالجميل وأعلن الشهادة وأصبح من المسلمين.

أسأل الله أن يوفقني لما يحب ويرضى، وأن يهدنا لصالح الأقوال والأعمال والنيات، ولما اختلف فيه من الحق بإذنه، إنه يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



# حُكُمُوق الطِريق (۱)

الحمد لله رب العالمين الذي جعل الطاعة شعار المفلحين، وجعل المعصية عادة إخوان الشياطين.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولي الصالحين وأشهد أن سيدنا محمداً رسول الله إمام المتقين وسيد المرسلين اللهم صل وسلم وبارك عليه وعلى آله الطيبين وصحابته البررة المكرمين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### و بعد:

لا زلنا مع سلسلة الحقوق في الإسلام. واليوم نقف معكم مع حقوق الطريق في الإسلام.

حقوق الطريق في الإسلام هل للطريق حقوق في الإسلام؟ نعم.

أيها الأخوة: إن دينكم دين شامل لكل جوانب الحياة فهو دين ودولة مصحف وسيف، سياسة واقتصاد، في المسجد وفي السوق، في البيت وفي الوظيفة.

دين الإسلام وشرائعه استوعبت شتى جوانب الحياة وشؤونها، واهتمت لكل ما يتعرض للإنسان من مهده إلى لحده.

حتى آداب الطريق، ومجالس الأسواق، وحقوق المارة، وأدب الجماعة. إن للناس أندية ومجالس يجتمعون فيها، ويتحدث بعضهم إلى بعض، وما

# ١٧٠ كالمحالم المحالم ا

جلس قوم مجلساً في مكان لا يذكرون الله فيه إلا كان عليهم حسرة وندامة يوم القيامة، وقد كان السلف الصالح يقولون: المجالس أمانة فكل مجلس جلسه الناس سواء كانوا أفراداً أم جماعات يعتبر أمانة يحاسب عليها صاحبه يوم القيامة، فاسمَع نبيَّك حيثُ يقول: «الإيمانُ بضعٌ وستون - أو قال: - بضعٌ وسبعون شعبة، أعلاها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق» [أخرجه البخاري في الإيمان (٩)، ومسلم في الإيمان (٣٥) من حديث أبي هريرة - الشهاء].

كان أحد السلف إذا رفع أذى من الطريق يقول لا اله إلا الله، فسُئل عن ذلك فقال: " أجمع بين أعلى شعبة وأدنى شعبة من شعب الإيمان".

جاء في محكم التنزيل: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا سَلَمُ عُلَى الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا اللهُ وَلَكُمْ أَعْمَلُكُو سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا بَبْنَغِي سَمِعُوا ٱللَّغُو ٱعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُو سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا بَبْنَغِي الْجَدِهِلِينَ ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ الْجَدِهِلِينَ ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَٱلْمَصِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ وَلَا نَقْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۖ إِنَّكُ السَّمْعَ وَٱلْمَرُ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ ٱوْلَٰكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ وَلَا نَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۖ إِنَّكُ لَلْ اللَّهُ مَا لَيْسَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۖ إِنَّكُ لَلْ اللَّهُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ

حَدِيثٌ عَظِيمٌ جَمَعَ خِصَالاً وَآدَابًا مِنْ آدَابِ السَّيرِ فِي الطَّريقِ، رَوَى البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَغَيرُهُمَا عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللهِ - عَلَيْ - خَرَجَ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَغَيرُهُمَا عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللهِ - عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ: «إِيَّاكُمْ وَالجُلُوسَ فِي الطُّرُقَاتِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا لَنَا مِنْ مَجَالِسِنَا بُدُّ نَتَحَدَّثُ فِيهَا، فَقَالَ: «فَإِذَا أَبَيْتُم إِلاَّ المَجْلِسَ فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ لَنَا مِنْ مَجَالِسِنَا بُدُّ نَتَحَدَّثُ فِيهَا، فَقَالَ: «فَإِذَا أَبَيْتُم إِلاَّ المَجْلِسَ فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ»، قَالُوا: وَمَا حَقُّ الطَّرِيقِ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «غَضُّ البَصَرِ اوَكَفُّ الأَذَى

وَرَدُّ السَّلاَم وَالأَمرُ بِالمعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَن المُنْكَرِ»،

<mark>وفي حدي</mark>ث أخرجه الترمذي والب<mark>خاري في الأدب المفرد واب</mark>ن حبان عدَّ النبي - عَلِيلة - من أبواب الخير: «تبسمك في وجه أخيك لك صدقة وأمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر صدقة، وإرشادك الرجل في أرض الضلال لك صدقة، وبصرك الرجل الردىء البصر لك صدقة، وإماطتك الحجر والشوكة والعظم عن الطريق لك صدقة، وإفراغك من دلوك في دلو أخيك لك صدقة» [ أخرجه أيضا البخاري في الأدب المفرد (٨٩١)، والبزار (٤٠٧٠)، وصححه ابن حبان (٥٢٩)، وله شواهد كثيرة أشار إليها الترمذي، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة (٥٧٢).].

## ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٓ لَأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفرقان: ٦٣].

عباد الرحمن: هم خُلاصة البشر يمشون في الطريق سواء بسياراتهم أو على أقدامهم هوناً، لا تصنُّع ولا تكلف، ولا كبر ولا خيلاء، مشية وقارٌ وسكينةٌ، وجدُّ وقوةٌ من غير تماوتٍ أو مذلة، تأسياً بالقدوة الأولى محمد فهو غير صخَّاب في الأسواق حين يمشي يتكفَّأ تكفؤاً، أسرع الناس مشية وأحسنها وأسكنها، هكذا وصفه الواصفون، تلك هي مشيةُ أولى العزم والهمة والشجاعة، يمضي إلى قصده في انطلاقٍ واستقامةٍ لا يُصعر خده استكباراً، ولا يمشى في الأرض مرحاً. لا خفق بالنعال، ولا ضرب بالأقدام، لا يقصد إلى مزاحمة، ولا سوء أدب في الممازحة، يحترم نفسه في أدب جمٍّ، وخلقٍ عال لا يسير سير الجبارين، ولا يضطرب في خفة الجاهلين. إنه المشي الهون المناسب للرحمة في عباد الرحمن، وحين يكون السير مع الرفاق فلا يتقدم من أجل أن يسير الناس خلفه، ولا يركب ليمشى غيره راجلاً بابي وأمي - عليه -

إن المجتمع الإسلامي الذي وضع القرآن الكريم قواعده المتينة الراسخة، وأرسى لبناته على يد المصطفى ، مجتمع فريد في كل شيء مجتمع سليم العقيدة، مجتمع صحيح العبادة، مجتمع نقى السريرة، مجتمع طاهر اللسان، مجتمع نظيف المشاعر والأخلاق، ما ترك النبي شراً للمجتمع الإسلامي في دينه ودنياه إلا وضّحه وحذّره منه فهو بالمؤمنين رؤوف رحيم.

ومن هذه الضمانات الوقائية التي تجلب المصالح وتدفع المفاسد والشرور قوله: « إياكم والجلوس في الطرقات» لماذا؟ لأن الطريق العام يختلط فيه الحابل بالنابل وأرجو ألا تنسوا أن في أول الوصية النبوية كانت لمجتمع الصحابة مجتمع الطهر والعفة.

فكيف لو رأى النبي مجتمعات المسلمين الآن؟

الرسول يحذر من الجلوس على الطرقات، يحذر من؟ يحذر الأطهار، يحذر الأبرار، يحذر الصحابة الأخيار، الذين زكاهم العزيز الغفار وعدلهم النبي المختار يقول لهم: «إياكم والجلوس في الطرقات» ولماذا لا نجلس في الطرقات؟ لأن الطريق العام يختلط فيه الحابل بالنابل فهو طريق للأشراف، والسفهاء، وهو طريق للعقلاء الملتزمين، وهو طريق في الوقت ذاته للتافهين والساقطين ممن لا يحملون هما يؤرقهم ولا ديناً يحركهم فتراهم يجلسون على الطرقات من أجل النظر للنساء خرجن من بيوتهن.

من هنا حذر النبي من الجلوس على الطرقات بما فيها من هذه الفتن قال: «

إياكم والجلوس في الطرقات» قالوا: يا رسول الله ما لنا بد من مجالسنا نتحدث فيها، وفي رواية مسلم نتحد<mark>ث في ما لا بأس، إنما نج</mark>لس لنتذاكر ونتحدث يعنى: لا نجلس لمعصية فبين النبي لهم أن من اضطر لحاجة أن يجلس على الطريق فعليه أن يؤدي للطريق حقه فقالوا: ما حقه يا رسول الله قال: « غض البصر ».

### أول حق للطريق هو غض البصر

البصر نعمة، من أعظم النعم، ما أنعم الله بها علينا لنستخدمها في معصيته ما أنعم الله بها علينا لنطلق لها العنان ، وإنما لتُستخدم هذه النعمة في مرضاة الله وطاعـة الله ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ۚ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشْأَةَ ٱلْآخِرَةُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كُلِّ اللَّهِ عَلَى كُلِّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

. وقىال تعىالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ لَآيِنَتٍ لِّأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيكَمًا وَقُعُودًاوَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَاخَلَقْتَ هَذَا بِعَطِلًا سُبْحَننَكَ فَقِنَا عَذَابَٱلنَّارِ ١١٠ ﴿ [آل عمران: ١٩١].

هذا البصر ستسأل عنه قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَكُلُّ أُولَيْهِكَكَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ١٠٠٠ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

وانتبه فقد ينظر الرجل أو الشاب على قارعة الطريق إلى امرأة متبرجة متمايلة فاتنة، ويدفق النظر ويعاود ثم يرجع إلى بيته فيرى قلبه متقلباً على امرأته حتى لو وقف في الصلاة بين يدي الله يرى صورة المرأة أمام عينه في

بيت الله، حتى لو فتح الشاب من أبنائنا كتابه للمذاكرة، والدرس رأى صورة المرأة وسط الصفحة، فإن أغمض حتى عينيه يراها وهو مغمض لعينيه. انظروا إلى خطر البصر لماذا؟

لأن البصر إن نظر ودقق تنطبع الصورة التي رأتها العين في القلب، فلا تفارق الصورة القلب بعد ذلك إلا إذا شاء من بيده القلوب.

اسمع لحبيب القلوب محمد الذي يقول كما في صحيح مسلم من حديث حذيفة بن اليمان - ويفضه -: « تُعرض الفتن على القلوب كعرض الحصير عوداً عوداً، فأي قلب أشربها نكتت فيه نكتة سوداء، وأي قلب أنكرها نُكتت فيه نكتة بيضاء حتى تعود القلوب على قلبين: الأول: قلب أسود مرباداً كالكوز مجخياً لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً، إلا ما أشرب من هواه والثاني: قلب أبيض لا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض».

ففي سورة النور في آية واحدة يجمع الله رَجَلُكُ فيها بين غض البصر وحفظ الفروج.

وكأن غض البصر وحفظ الفروج خطوتان متتاليتان كلتاها قريب لا تنفصل إحداهما عن الأخرى، قال تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَعَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ الله خَبِيرٌ يِمَا يَصَنعُونَ ﴿ النور: ٣٠]، وفي الآية الثانية: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُصْ مَن مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَعَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ [النور: ٣٠]، فحفظ البصر وغض البصر مقدمة حتمية طبيعية لحفظ الفرج أو حفظ الفرج نتيجة حتمية لحفظ البصر.

وفى صحيح مسلم قال المصطفى - على - : «العينان تزنيان وزناهما النظر، والأذنان تزنيان، وزناهما الاستماع، واللسان يزنى وزناه الكلام، واليد تزني وزناها البطش، والرجل تزني وزناها الخطأ، والقلب يهوى ويتمنى والفرج يصدق ذلك أو يكذبه». فأول حق من حقوق الطريق غض البصر العق الثانى: كف الأذى

ففي الصحيحين من حديث أبى هريرة - والنه النبي قال: « الإيمان بضع وستون أو بضع وسبعون شعبة أفضلها لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان».

فمن الأذى أن تضع سيارتك في الطريق؛ لتعطل سير المسلمين.

نتكلم عن حقوق الطريق ونحن نسمع عن عددٍ من حوادث السير المفجعة التي تحصد الأرواح أكثر مما تحصدُ الحروب.

لا بد أن تعقد المؤتمرات واللقاءات لعلاج هذه المسألة التي من أسبابها ضيق الطريق فليس أمام السائق إلا الموت، ومن أسبابها الحفر التي تعدت المليون مطب ودخلت بلادنا موسوعة جينيس للأرقام القياسية وأصبحنا بلاد المليون مطب فأين وزارة الأشغال والطرق وعمر يقول لو عثرت بغلة ونحن يتعثر آلاف البشر بل لا يتعثرون فقط بل يموتون. ومن أسباب ذلك السرعة الزائدة والإفراط في السرعة مصدر لإلقاء الرعب والخوف في قلوب الآمنين وإفساد في الأرض وإهلاك لأنفس بريئة واعتداء على أثمن شيء يملكه الإنسان في هذا الوجود، ألا وهو حق الحياة، وليعلم الذين يتعجّلون أن خلفهُم نساءً وأطفالاً هم بأشد الحاجة إليهم، وعليهم أن يفكروا في مصير خلفهُم نساءً وأطفالاً هم بأشد الحاجة إليهم، وعليهم أن يفكروا في مصير

# ١٧٦ كالمالي المستحدد المستحدد

أسرهِم وأولادهم. وهناك فئة من الناس ينسى نفسه عندما يقود سيارته فيسرع متكبرا متبخترا. وكأن الطريق له وحده.

وبناءً على هذا فإنه لا يحل لنا بهذه الوسائل التي سخرها اللهُ لنا أنْ نُبَدِّلَ نعمةَ اللهِ كُفْرَاً، وذلك بالتسبب في إزهاق الأرواح وترويع الآمنين، وفي الحديث الشريف يقول النبي - على الله على المسلم أن يروع مسلمًا»[ أخرجه أحمد (٥/ ٣٦٢)، وأبو داود في الأدب (٥٠٠٤) وصححه الألباني في صحبح السنن].

هل هناك ترويعٌ أشدُّ من السُّرعةِ الزائدة عن حدِّها التي تؤدي إلى قَتْل وتمزيقِ الإنسان، بالإضافة إلى ما تخلفه من جروح وعاهات وتشوهات تدمى لها القلوب. ولذلك كانت الفتوى الشرعية بأن من تجاوز الحدَّ المقرر للسرعة فتسبب في قَتْلِ نفسه أو قَتْلِ غيرِه كان مسؤولاً أمام الله، قال تعالى: ﴿وَلَا نَفْسُكُمُ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا اللهَ [النساء: ٢٩]، وقال: ﴿وَلَا تَقَالُوا النَفْسَ اللهَ عَرَّمَ اللهُ إِلَّا الْحَقِي ﴾ [الأنعام: ١٥١].

من الأذى أن تترك ماء بيتك سواءً كان هذا الماء طاهراً أو نجساً؛ ليتسرب إلى شوارع وطرقات المسلمين ليؤذي المارة.

من الأذى أن يميل غصن من أغصان شجرتك المزروعة أمام بيتك؛ ليعطل سير المارة. فكف الأذى سواءً كان مادياً أو معنوياً من حق الطريق.

قال كما في الصحيحين من حديث أبى موسى الأشعري - هيئف - قال - عليه - عليه - قال - عليه - عليه - عليه - عليه - قال - عليه - عليه

#### أخي المسلم:

إن جلست على الطريق فلا تغمز ولا تلمز لا تغتب أحداً ولا تجلس

بالنميمة ب<mark>ين هذه المج</mark>موعة لتنتقل بكلامها إلى مجموعة أخرى.

يقول عَلِيْرُلْهُ لَاهُ وَلِلْلَامِ : «لقد رأيت رجلاً يتقلّب في الجنة في شجرة قطعها من ظهر الطريق كانت تؤذي الناس»[ أخرجه مسلم في كتاب البر (١٩١٤) عن أبي هريرة - هيئ - نحوه. ].

وحينما طلب أبو برزة - وينف - من رسول الله - أن يعلمه شيئاً ينتفع به قال: «اعزل الأذى عن طريق المسلمين». وهذه بشارة لرجال المرور كتب الله أجرهم إن اخلصوا النية في عملهم وابتعدوا عن المال الحرام بشرى بأُجور عظيمة.

وفي خبر آخر: «بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك على الطريق، فأخّره، فشكر الله له؛ فغفر له» [أخرج ذلك كله مسلم في صحيحه علم الله اله؛

رفعَ معاذ بنُ جبل حجرًا من الطريق، فقيل له: لماذا؟ فقال: إني سمعتُ رسول الله - يَعَالِيُ - يقول: «ع كتب الله له به حسنة عفر له، ومن غفر له أدخله الله الجنة».

وإذا كان هذا الثواب العظيم لمن يكف الأذى، فكيف تكون العقوبة لمن يتعمد إيذاء الناس في طرقاتهم ومجالسهم، ويجلب المستقذرات، وينشر المخلفات في متنزهاتهم، وأماكن استظلالهم.

أخرج الطبراني من حديث حذيفة بن أسيد - هيئنه - أن النبي - عليه الله - قال: «من آذى المسلمين في طرقهم؛ وجبت عليه لعنتهم» [وقال: حديث حسن صحيح].

الألفاظ البذيئة: أول ما يُصافح سمع الداخل إلى وسط أبناء الطريق قاموس طويل من السب والشتم والتجريح والعياذ بالله، وإنك لتجد أسهل

## المالكا المالك

شيء على لسان هؤلاء السب والشتم واللعن.

وفي حديث أبي هريرة - هيئنه - عند مسلم قال - عليه - : «اتقوا اللعّانين» قالوا: وما اللعانان يا رسول الله؟ قال: «الذي يتخلى في طريق الناس أو في ظلّهم» [ أخرجه مسلم في الطهارة (٢٦٩) عن أبي هريرة على الفظ اللّعانين، وهذا لفظ أبي داود في الطهارة (٢٥)].

أسأل الله تعالى أن يجعلني من الهداة المهتدين، والصلحاء المصلحين إنه جواد كريم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله رب العالمين، ولا عُدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له مقدر الأقدار، ومصرف الأمور والأحوال. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

#### بعد:

## الحق الثالث من حقوق الطريق رد السلام

قال القرطبي - وصلى حتابه الماتع «الجامع لأحكام القرآن الكريم»: «لقد أجمعت الأمة بلا خلاف أن الابتداء بالسلام سنة، وأن رد السلام فريضة، الابتداء بالسلام سنة أما رد السلام ففرض »[الجامع لأحكام القرآن:٥/ ٢٩٨]. فمن حق الطريق إن جلست أن ترد السلام.

ويتألم الإنسان إذا قال لمجموعة من الناس يجلسون على قارعة طريق من الطرق "السلام عليكم ورحمة الله" فترد المجموعة: مساء النور، مساء الفل، مساء الورد، نحن لا نكره، النور ولا نتأذى من الفل، بل نعشق الورد، لكن ما هكذا علمنا الصادق فالنبي - علمنا كيف نلقى السلام، وكيف نرد السلام، دخل على النبي رجل فقال: السلام عليكم فرد النبي عَلَيْكُمْ.

وجلس فقال النبي - على الله عشرا عشرا» أي: عشر حسنات فجاء رجل آخر في نفس المجلس فقال: السلام عليكم ورحمة الله فرد النبي وجلس

# ١٨٠ كالمحالي المراجع المحالي ا

فقال النبي - عَلَيْهِ - : « عشرون عشرون» أي " عشرون حسنة فجاء رجل ثالث في نفس المجلس فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته فرد النبي - عَلَيْهِ - عَلَيْهِ وَرَحْمَة الله وبركاته فرد النبي - عَلَيْهِ - عَلَيْهِ وَرَحْمَة الله وبركاته فرد النبي - عَلَيْهُ - : «ثلاثون ثلاثون» أي: ثلاثون حسنة.

هذا هو السلام الذي سنه لنا رسول السلام وعليك أن ترد بما ألقى عليك أو بأحسن.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْبِاً حُسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوها أَإِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ( النساء: ١٨٦ ) ، وفي الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر هيئ أن النبي - على الله بن عمر أن النبي - على الإسلام خير؟ قال: « تطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف »، يعنى: يعنى من المسلمين على من عرفت من المسلمين ومن لم تعرف من المسلمين.

وفى صحيح مسلم من حديث أبى هريرة - ويشف - أن النبي - على شيء إذا لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا أولاً أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام بينكم».

وفى مسند أحمد، بسند صحيح من حديث عبد الله بن سلام - ويشف - أنه قال: سمعت رسول الله يقول: « أطعموا الطعام وصلوا الأرحام وصلوا لله بالليل والناس نيام وأفشوا السلام تدخلوا الجنة بسلام».

من حقوق الطريق أن تهدي ابن السبيل الضال بعبارة ملؤها الأدب، وإشارة كلها لطف ورقة من غير فظاظة ولا ملال، لا تقول هجراً ولا تنطق فحشاً، والبشاشة والتبسم في وجه أخيك من الصدقات.

من حقوق الطريق أن تعين صاحب المتاع في حمل متاعه ورفعه ووضعه، وإن كنت تحمل شيئاً فاحترس أن تصيب أحداً بأذى.

من حقوق الطريق في الإسلام أن تفضُّ النزاع بين المتخاصمين، وتُصلح ذات البين، وتحفظ اللقطة، وتدلُّ على الضالة تعين على رد الحقوق لأصحابها.

من حقوق الطريق في الإسلام أن تذبِّ عن أعراض المسلمين، وتأخذ على أيدي الظالمين، وتنصر المظلومين.

من حقوق الطريق أن لا تتعرض لأحدٍ بمكروه، ولا تذكر أحداً بسوء، لا تهزأ بالمارة، ولا تسخر من العابرين. لا تشر ببنان، لا تستطل بلسان، ولا تحتقر صغيراً، ولا تهزأ من ذي عاهة. وإياك والجلوس في مضايق الطريق وملتقى الأبواب ومواطن الزحام.

### الحق الرابع والخامس معاً

حتٌ جليلٌ كبير وقليلٌ من يؤدى هذا الحق من المسلمين إلا من رحم ربك لا سيما في هذه الأيام ألا وهو.

### الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

فهو القطب الأعظم في هذا الدين وهو أشرف المهام التي بعث الله بها النبيين والمرسلين.

إن أُهمل عمله وطُوي بساط علمه تعطّلت النبوة واضمحلّت الديانة، وعمّت الجهالة، وفشت الضلالة وهلك العباد وخربت البلاد، ولن يشعر الناس بذلك الفساد إلا في يوم التناد، فهو شرط من شروط خيرية هذه الأمة،

### المرا عالم المراجعة ا

قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ اللَّاسِ الْمُعُرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ الْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، فمن يجلس على قارعة الطريق ليأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، إن رأى المنكر بين يديه؟ .

و والله ما استشرت المنكرات واستشرى الفساد إلا يوم أن صار المسلمين ينظرون إلى المنكرات فيهز أحدهم كتفيه، ويمضى وكأن الأمر لا يعنيه من قريب أو بعيد ينطلق المسلم ذاهباً إلى المسجد للصلاة وجاره في دكانه لا يأمره بالصلاة بمعروف.

يمر المسلم على ال<mark>حرام</mark> ولا ينكر.

لقد أجمع أهل العلم على أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فرض عين.

لأن منا من يستطيع أن ينكر بيديه بالضوابط الشرعية ومنا من يستطيع أن ينكر بلسانه، ومنا من لا عذر له بين ينكر بلسانه، ومنا من لا يستطيع أن ينكر بيديه أو بلسانه لكن لا عذر له بين يدي الله إن لم ينكر بقلبه، هذا يملكه كل مسلم ومسلمة.

جاء في صحيح مسلم من حديث أبى سعيد الخدري - هيئ – أن النبي – والنبي – قال: « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان».

قد يزعم بعض الناس أنه لا ضرر عليه ولا إثم ما دامت المنكرات بعيدة عنه، ما دام لم يقع فيها هو بنفسه، ولقد خشي الصديق - هيئ - من هذه الشبهة قديماً فارتقى المنبر فبين الحق، وقال بعدما حمد الله وأثنى عليه:

وقال الصديق - هِنْكُ -: «وإني سمعت رسول الله - يقول: «إن الناس إذا رأوا المنكر ولم يغيروه أوشك الله أن يعمهم بعذاب من عنده» وفي لفظ: « أن الناس إذا رأوا الظالم ولم يأخذوا على يديه يوشك الله أن يعمهم جميعاً بعذاب من عنده ثم يدعونه فلا يستجاب لهم» هذا هو الواقع.

وفى الصحيحين من حديث أم المؤمنين زينب بنت جحش - والله النبي - قام يوماً من نومه عندها فزعاً أو دق عليها فزعاً وهو يقول: « لا إله إلا الله، ويل للعرب من شر قد اقترب، وفتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل مثل هذا» وحلق النبي - والله الله عنه الإبهام والسبابة، فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذا فقالت زينب: يا رسول الله أنهلك وفينا الصالحون؟ أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: « نعم إذا كثر الخبث».

فيجب على أهل الإصلاح والصلاح أن يأخذوا على أيدي السفهاء والطالحين.

إن عجزت بيدك فبكلمة رقيقة رقراقة عذبة حلوة أو برسالة مهذبة أو باتصال هاتف هادف المهم أن لا تكون سلبياً، فإن السلبية تخيم الآن على أسماع الأمة ويعلق كثير الأخطاء على غيره، على الحكام، على العلماء، على

### ١٨٤ كالكالم المالكالم الما

الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، الأمر بالمعروف بمعروف والنهى عن المنكر بغير منكر حق من أعظم حقوق الطريق قال المصطفى - عن المنكر بغير منكر حق من أعظم حقوق الطريق قال المصطفى - إياكم والجلوس في الطرقات»، قالوا: يا رسول الله ما لنا من بد من مجالسنا لنتحدث فيها قال: « إذا أتيتم إلى المجلس فأعطوا الطريق حقه» قالوا: وما حق الطريق؟ قال: « غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر».

هذا و اللهَ أسأل أن يوفقنا جميعاً لخير القول و العمل، و أن يعصمنا من الضلالة و الزلل، و أن يصلح ذات بيننا و يؤلف بين قلوبنا، و يأخذ بأيدينا إلى ما فيه رضاه عنّا.

و صلى الله و سلم و بارك على نبيّه محمد، و آله، و صحبه أجمعين.





الحمد لله المنعم على عباده بعظيم آلائه، أحمده سبحانه على تعاقُبِ نعمائه. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله أفضل رسله وخاتم أنبيائه، اللهم صلِّ وسلّم عليه وعلى آله وصحبه.

#### وبعد

لقاءنا معكم مع حقوق العلماء. أي علماء؟

إنهم العلماء الذين يعملون على ما يرضي الله ورسوله.

العلماء الذين يعملون لخدمة العلم وأهله والوطن وواجبه.

نتكلم عن العلماء الذين يُقدّسون مصلحة الأمة فوق كل مصلحة، ويضحون بأعز ما لديهم في سبيل إعلاء شأنها، ورفع مستواها بين الأمم الناهضة، والشعوب الراقية.

أما أولئك الذين كل همهم من الحياة أن يملأوا بطونهم وجيوبهم، وإن باءوا بغضبٍ من الله، أولئك الذين يؤجرون على تعمية أمتهم وتجهليها وسوقها إلى حيث شقاؤها المؤبد، وتعاستها الدائمة. أما هؤلاء فسحقاً لهم وبعدا.

الحديث عن العلماء العاملين الذين:

هم العدولُ لِحمل العلم كيف أولو المكارم والأخلاق

### ١٨٦ عَلَى الْكُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولِّدُ الْمُؤْلِثُ الْمُؤْلِدُ اللّهِ الْمُؤْلِدُ اللّهِ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللل

وه والشكرة الأعلام تعرفهم بين الأنام بسيماهم ووسْمِهم هم الجهابذة الأعلام تعرفهم من العدو بجيش غير منهزم من العدو بجيش غير منهزم حوزته

لم يبق للشمس من نورٍ إذا أفلت

نتكلم عن حقوق العلماء ونحن في زمن يتقدم في المغنون والمغنيات والممثلين والممثلاث والساقطين والساقطات الأحياء منهم والأموات.

#### فضل العلماء

إن الله أحب من عباده العلماء، واصطفاهم واجتباهم ورثة للأنبياء، وزادهم من الخير والبر فجعلهم من عباده الأتقياء السعداء، وشرفهم وكرمهم فكانوا من عداد الأولياء، وأثنى عليهم في كتابه بأنهم أهل خشيته فقال: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُؤُمُّ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ ﴿ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ ﴿ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ ﴿ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ ﴿ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ ﴿ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَنِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهَ عَنِيزُعَفُورٌ اللَّهُ عَنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزُعَفُورٌ اللَّهُ عَنْ عِبَادِهِ اللَّهُ عَنْ عِبَادِهِ اللَّهُ عَنْ عِبْدُورُ اللَّهُ عَنْ عِبْدُهُ اللَّهُ عَنْ عِبْدُهُ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عِبْدُهُ اللَّهُ عَنْ عِبْدُهُ اللَّهُ عَنْ عِبْدُهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْكُورُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عِبْدُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عِبْدُورُ اللَّهُ عَنْ عِنْ عَلَاهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عِنْ عَلَاهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ عَلَاهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَنْ عَلَاهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَنْ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عِلْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَ

العلماء وما أدراك ما العلماء أئمة الهدى، ومصابيح الدجى أهل الرحمة والرضا، بهم يُحتذى ويُهتدى ويُقتدى. كم طالب علم علّموه، وتائه عن صراط الرشد أرشدوه وحائر عن سبيل الله بصّروه ودلوه بقاؤهم في العباد نعمة ورحمة، وقبضهم وموتهم عذاب ونقمة.

فالعلماء العاملون أشهدهم الله تعالى على نفسه، وعطَفَهم على ملائكة قُدْسه، ونصبهم حجّة على جنه وإنسه، فقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ وَالْمَلَيْحِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَآيِمًا بِالْقِسْطِ ۚ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ الْعَرْبِذُ الْحَكِيمُ الله ﴾ [آل

عمران: ١٨].

العلماء المخلصون من اقتدى بهم اهتدى، ومن ضل عنهم اعتل وزل. العلماء الأجلاء هم ورثة الأنبياء، ورثوا أعظم إرث من أعظم موروث، قال

الصادق المصدوق: «العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورّثوا ديناراً ولا درهماً وإنه المصدوق: «العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورّثوا ديناراً ولا درهماً وإنما ورّثوا العلم فمن أخذه فقد أخذ بحظ وافر»[ رواه أبو داود رقم (٣٦٤١) ، في العلم، باب الحث على طلب العلم، والترمذي رقم (٢٦٨٣، ٢٦٨٤)، في العلم، باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة، وهو في صحيح الجامع حديث رقم (٦٢٩٧)].

العلماء المعلمون، العلماء الدعاة إلى الله، العلماء الربانيون هم خير الناس، قال - علي الناس، قال - علي العلم عن تعلم القرآن وعلمه البخاري ومسلم].

إن الناس يشتركون في الموت على حدّ سواء، لكن بينهم في الذكر كما بين الأرض والسماء، وللعلماء الربانيين بعد وفاتهم أحسن الذكر وأطيبه، إننا نذكرهم أكثر من ذكر الآباء والأجداد، نذكرهم فنترحم عليهم وندعو لهم، وما ذلك إلا لما حملوه من الفضل وخلّفوه من العلم؛ قال المصطفى: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» [مسلم] هم في حياتهم عند أهل الجهل أموات، وبعد وفاتهم عند أهل العلم أحياء.

العلماء هم أرفع الناس درجات قال الله جل وعلا: ﴿ يَرُفَعِ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَاللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمُ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ المحادلة: ١١] فلله درهم وعليه أجرهم ما أحسن أثرهم وأجمل ذكرهم، رفعهم الله بالعلم وزينهم بالحلم، بهم يعرف الحلال من الحرام والحق من الباطل، حياتهم

### المال المالية المالية

غنيمة وموتهم مصيبة، يُذكرون الغافل، ويُعَلمون الجاهل، جميع الخلق إلى علمهم محتاج، هم سراج العباد، ومنار البلاد، وقوام الأمة، وينابيع الحكمة، هم غيظ الشيطان، بهم تحيا قلوب أهل الحق وتموت قلوب أهل الزيغ، مثلهم في الأرض كمثل النجوم في السماء يُهتدى بها في ظلمات البر والبحر، إذا انظمست النجوم تحيروا، وإذا أسفر عنها الظلام أبصروا.

دخل الخليفة عبد الملك بن مروان المسجد الحرام يطوف بالبيت هو وابنيه ثم جاء ليسأل عالم مكة وهو عطاء بن أبي رباح، فجلس بين يديه يسأله وهو يجيب. ثم لما انصرف الخليفة قال لولديه: « يَا بَنِيَّ تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ فَإِنْ كُنْتُمْ سَادَةً فُقْتُمْ، وَإِنْ كُنْتُمْ وَسَطًا سُدْتُمْ، وَإِنْ كُنْتُمْ سُوقَةً عِشْتُمْ. »[أدب الدنيا والدين: ٣٦].

وعطاء - هَا أَسُود أَفطس مَفلَفل الشَّعر، كَانَ أَبُوه عبداً من العبيد، ولكن رفع الله عطاء بهذا العلم حتى صار الخليفة يأتي إليه ويجلس بين يديه يستفتيه. وهكذا يرفع الله بالعلم أقواماً ويضع آخرين.

إن من أمارات الساعة أن يُرفع العلم، ويفشو الجهل، وتظهر الفتن، ويكثر الهرج، وما رفْعُ العلم بانتزاعه من صدور أهله، وإنما بموتهم، قال: "إن الله لا يقبض العلم ينتزعه انتزاعاً من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يترك عالماً اتخذ الناس رؤوساً جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» [صحيح البخاري (١٠٠)، صحيح مسلم (٢٦٧٣) عن عبد الله بن عمرو على وقال عبد الله بن كعب حصل (١٠٠٠)، عليكم بالعلم قبل أن يقبض، وقبضه ذهاب أهله» [رواه ابن عبد البر في جامع العلم (١/ ٥٩٦)].

يقول على بن أبى طالب - والناس ثلاثة: فعالمٌ رباني، ومتعلمٌ على سبيل نجاة، وهمج رعاع أتباع كل ناعق، يميلون مع كل ريح، لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يلجأوا إلى ركن وثيق، العلم خير من المال، العلم يحرسك وأنت تحرس المال، العلم يزكو بالإنفاق والمال تنقصه النفقة، مات خزّان الأموال وهم أحياء، والعلماء باقون ما بقى الدهر، أعيانهم مفقودة، وأمثالهم في القلوب موجودة»[إحياء علوم الدين للغزالي (١/ ١٨،١٧)].

#### حقوق العلماء

إن الله تعالى قد فرض لأهل العلم الراسخين والأئمة المرضيين حقوقاً واجبة وفروضا لازمة من أهمها:

أولاً: محبتهم وموالاتهم وذلك أنه يجب على المؤمن محبة المؤمنين وموالاتهم فالمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض، قال ابن تيمية - هُلُهُ-: « يجب على المسلمين بعد موالاة الله ورسوله، موالاة المؤمنين كما نطق به القرآن خصوصاً العلماء الذين هم ورثة الأنبياء »[رفع الملام عن الأئمة الأعلام، له: ص ٣]. أي جمال للدنيا إذا قل فيها علماؤها، وندر فيها عُبادها وبقى فيها طلابها ومحبوها وعاشقوها؟!

فمن يُبصِّر الناس بدينهم؟ ومن يذكر الناس بربهم وخالقهم؟ ومن يدلهم إلى طريق ربهم ومعبودهم؟

الأرض تحيا إذا ما عاش متى يمت عالم منها يمت كالأرض تحيا إذا ما الغيث حل بها وإن أبي عاد في أكنافها التلف

### المحالم المحال

إذا أُحَبُ الله عبدًا حبّب إلى قلبه أولياءه العلماء فأحبهم في الله ودعا لهم، واعتقد فضلهم، وكان خير معين لهم.

حُب العلماء طاعة وقربة وإيمان بالله وحُسبة. نحبهم لكتاب الله الذي حفظوه، ولسنة رسول الله التي وعوها وعلموها ودعوا إليها. نحبهم للدين نحبهم لسمت الأخيار وشعار الصالحين. نحبهم لعظيم بلائهم على الأمة وما قدموا من خير لها، فاللهم عظم أجورهم وثقل في الآخرة موازينهم.

إذا أحبّ الله عبدًا من عباده حبّب إلى قلبه العلماء، ومن أحبّ قومًا حُشر معهم. جاء رجل إلى رسول الله - فقال: يا رسول الله الرجل يحب القوم ولما يلحق بهم - أي ليس عنده كثير صلاة ولا صلاح ولا صيام يحب الصالحين وليس عنده كثيرٌ من الصلاح ويحب العلماء وليس عنده العلم، يحب القوم ولما يلحق بهم فقال: «المرء مع من أحب» [ أخرجه البخاري، ومسلم في كتاب البر والصلة والآداب/ باب المرء مع من أحب (١٨٨/١) عن ابن مسعود. ].

من أحب العلماء حُشر مع الأتقياء السعداء: ﴿ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّ وَالسَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَيْكِ وَفِيقًا الله [النساء: 39].

فحُب أهل العلم والدين قُربة وطاعة فإذا رأيتم الرجل يذكر أهل العلم بالجميل ويُحبهم ويقتدي بهم فأمَّلوا فيه الخير، هم القوم لا يشقى بهم جليسهم.

ومن حقوق أهل العلم ثانياً: احترامهم وتوقيرهم وإجلالهم لأنه من إجلال

الله تعالى وتوقيره. واعملوا بمثل قول المصطفى - على الله عنه الله عنه والجافي عنه، تعالى من إجلال الله عنه، تعالى من إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن، غير الغالي فيه والجافي عنه، وإكرام ذي السلطان المقسط» [رواه أبو داود].

ومن حقوقهم ثالثاً: الذب عن أعراضهم وعدم الطعن فيهم فإن الطعن في العلماء العاملين والأئمة المهديين طعن في الدين وإيذاء لأولياء الله الصالحين، ومجلبة لغضب الله رب العاملين الذي قال كما في الحديث القدسي: «من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب» [رواه البخاري].

ولله در من قال: «من سل لسانه في العلماء بالسب ابتلاه الله في آخر عمره بموت القلب ».

كم شاهد الناس عِبَراً وقصصاً متواترة في من اعتدوا على العلماء والصالحين في أعراضهم أو آذوهم كيف انتقم الله لأوليائه.

من أعظم وأشد علامة على الزيغ وسوء النية، وخبث الطوية تكفير الأئمة والطعن في العلماء حاضرهم وسالفهم، فإذا رأيت الرجل هذا حاله ففر منه كما تفر من المجذوم، فإن من هذا حاله فهو خبيث الطوية، سيئ النية والمقصد.

#### تكذيب العلماء

ومِن المؤلم والمؤسف أن يُكذّب العلماء الربانيون، وتُنسف أقوالهم وثُترك فتاواهم، ويُصدق الجهَلة الصغار ما شموا رائحة العلم ولا ذاقوا حلاوته، يفتلون عضلاتهم أمام جهابذة من كبار علماء الشريعة ومفكريها، الذين أفنوا عشرات السنين في تعلُّم العلم وتعليمه، وتأليف الكتب فيه

### 

والدعوة إلى الله، فإنا لله وإنا إليه راجعون، ولله الأمر من قبل ومن بعد، لكنها سننٌ إلهية جارية، وأقدار ربانية محكمة، وفتن مميزة ممحصة، ليتبين الصادق من الكاذب، ويتميز الخبيث من الطيب، ويذهب الزبد جفاء غير مأسوف عليه، ولا يبقى في الأرض إلا ما ينفع الناس: ﴿كَنَالِكَ يَضَرِبُ ٱللّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ فَأَمّا الزّبَدُ فَيَذُهُبُ جُفَاتًا وَأَمّا مَا يَنفع النّاس فَيَمَكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَنَالِكَ يَضَرِبُ ٱللّهُ ٱلْأَمْنَالَ فَأَمّا الزّبَدُ فَيَذُهُبُ جُفَاتًا وَأَمّا مَا يَنفع النّاس فَيمَكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَنَالِكَ يَضَرِبُ ٱللهُ ٱلْأَمْنَالَ فَالرّبَدُ فَيَذُهُبُ جُفَاتًا وَأَمّا مَا يَنفع النّاس فَيمَكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَنَالِكَ يَضَرِبُ ٱللهُ ٱلْأَمْنَالَ فَالرّبَدُ فَيَذُهُ هِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ كُلّهُ اللّهُ اللّه

أسأل الله أن يوفقنا لطاعته، وأن يجنبنا معصيته، ، إنه خير مسؤول، وصلى الله وسلم على الرسول وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده ولي الصالحين وأشهد أن محمدا عبده ورسوله سيد الأولين والآخرين صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين.

لا زلنا مع حقوق العلماء.

العلماء العاملين الصادعين بالحق مكانتهم في القلوب رفيعة، وحقوقهم في الإسلام محفوظة.

فهم أولي الأمر. . وهم القادة . . وهم الأمناء على دين الله في الأرض. . وهم الطليعة النخبة الذين يتقدمون الأمة في ميادين الجهاد والصدع بالحق . . ونحو كل خير، وهم الطائفة المنصورة الظاهرة بالحق لا يضرُّهم من خالفهم ولا من خذَلهم . . لذا فلهم من الأمة التوقير، والاحترام، والإكرام، والإجلال.

# قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَاۤ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ( تَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ( تَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللّه

فهؤلاء بشهادة الله تعالى لا أحد أحسنَ منهم ديناً، ولا أجراً، ولا مكانة ولا مقاماً. . وأحسن من دعا إلى الله وعمل صالحاً، وقام بواجب الدعوة إلى الله تعالى. . هم الأنبياء والرسل صلوات ربي وسلامه عليهم. . وبعد الأنبياء والرسل العلماء فهم ورثة الأنبياء.

### ١٩٤ عَلَى الْمُعَالِّي الْمُعَالِي الْمُعَالِّي الْمُعَالِي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِّي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِّي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَلِّي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعِلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي ال

إِن الله عَلَىٰ لَما رَفِع مَنزِلَة العلماء جعل غيبة كل المسلمين كبيرة من كبائر الذنوب، فإن الله عَلَىٰ قال: ﴿وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَلذَنوب، فإن الله عَلَىٰ قال: ﴿وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَلهَ تَوْلَبُ رَحِيمٌ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ تَوْلُبُ رَحِيمٌ اللهِ الحجرات: ١٢].

فجعل الغيبة من جنس أكل الميتة، وأكل الميتة كبيرة من الكبائر، فكيف بغيبة المؤمنين، فكيف بغيبة العلماء المؤمنين، فكيف بصحابة رسول الله - عليه الله على الكتاب والسنة ويُبصّرون أهل العمى.

وأولوا الأمر هم العلماء بالشرع والأمراء في الخلق فالعلماء يُطاعون فيما يرجع إليهم من العلم والدين، والرجوع إليهم فيما يشكل على الناس من أمر الدين، قال جل وعلا: ﴿ فَمَعَلُوا أَهَلَ الذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لاَتَعَلَمُونَ ﴿ النحل ٤٣٤]. فإلى العلماء الرجوع عند التباس الأمر وخفائه، فما حكموا به فهو المقبول المسموع إذ أن كتاب الله عُدّتهم والسنة حُجّتهم ورسول الله قدوتهم. قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُمْمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنمُ مُوّرُونَ وَاللّهِ وَالْمَوْمِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنمُ مُوّرِونَ وَاللّهِ وَالْمَوْمِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالرّسُولِ إِن كُنمُ مُوّرِونَ وَاللّهِ وَالْمَوْمِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ و

ومن حقوق العلماء خامساً الحرص على مجالسهم، والحرص على مواعظهم،

والحرص على دعوتهم والعمل بما يقولون، قال - وهو يُبين فضل العلماء حينما ذكر رجلاً كثير الذنوب مر على قوم صالحين وقد اجتمعوا في حلقة علم فجلس معهم يذكر الله وعنده ذنوب وعيوب فصعدت الملائكة إلى ربها فأخبرته بما كان من شأن هؤلاء القوم فقال الله: «وله قد غفرت، هم القوم لا يشقى بهم جليس» [أخرجه البخاري في كتاب الدعوات/ باب فضل ذكر الله وعلل وحضوره لمجالس العلم والعلماء .

هناك فئة من الناس تنفر من المواعظ وتهرب من مجالس الذكر ولا تقر لها قرار إن سمعت قال الله وقال رسوله -

الله تعالى شبههم الله تعالى بالحمر نعم حمر قال تعالى: ﴿فَمَا لَمُمْ عَنِ الله تعالى شبههم الله تعالى بالحمر نعم حمر قال تعالى: ﴿فَمَا لَمُمْ عَنِ النَّائِكُوةِ مُعْرِضِينَ ﴿ كَا كَا نَهُمْ حُمْرٌ مُسْتَنفِرَةٌ ﴿ فَ فَرَتْ مِن قَسُورَةٍ ﴿ فَ المدثر: ٥١] ومن حقوق العلماء سادساً: الدعاء لهم والترحم على أمواتهم وذكرهم بالجميل، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْفِرْ لَنَا وَلِا خَوْنِنَا اللَّذِينَ عَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ وَلِا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ وَلِا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ وَلِا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِللَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنْكَ رَعُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِللَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنْكَ رَعُولُونَا وَلَا تَعَالَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّ

أيها الأحباب: ما أحوجنا إلى الأدب مع العلماء وهم يتكلمون ويحدثون ويفتون، نصغي إلى هذه المشاعل وهذه الكلمات النيرة والمواعظ البليغة من كتاب الله وسنة رسول الله.

ما أحوجنا إلى التأدب مع العلماء في كل كلمة يقولونها وفي كل حكمة

### ١٩٦ كالمحالي المحالي ا

يعلمونها ما دامت من كتاب الله عَلَيْهُ وسنة رسوله -عَلَيْهُ-.

ومن حقوق العلماء ومن أجل حقوقهم سابعاً: إظهارهم ونشر فضائلهم ومحاسنهم وصرف الجيل إلى محبتهم والاستماع إليهم، وإنه لمن الخطأ بمكان أن يعرف الأبناء رموز الخنا والسفاهة ويجهلوا علماءهم الذين هم أمنة الأمة ورعاتها وحراسها، وهم الذين يذودون عنها ويمنعونها من أيدي السفهاء والعابثين. فلو سألت بعض شبابنا عن عالم من علماء الأمة والسلف الصالح لقال لك لا أدري ولو سألتهم عن لاعب أو ممثل أو مغني فأبشر بالجواب عن حياته، وما يلبس وما يحب وما يكره.

ومن حقوق العلماء علينا ثامناً زيارتهم والالتفاف حولهم والسؤال عنهم، فإنهم بضخامة أعبائهم أحوج ما يكونون إلى المؤازرة والمساعدة والحماس والتشجيع وتذكيرهم بعظم واجبهم، وأن عليهم مسؤولية كبرى، عليهم حفظها وتبليغها والصبر عليها.

إن حاجتنا إلى العلماء فوق كل حاجة فهم والله مصابيح الدجى وعلامات الهدى.

فلولاهم كانت ظلاماً بأهلها ولكن هم فيها بدورٌ وأنجم

فالعلماء في الناس كالشمس للدنيا والعافية في الناس فما لهم من خلف ولا عنهم من عوض فالناس لا يعرفون كيف يعبد الله إلا ببقاء العلماء، فإذا مات العلماء تحيّر الناس ودرس العلم بموتهم وظهر الجهل، ففي صحيح البخاري من حديث عبد الله بن عمر - هينه - قال: سمعت رسول الله -

يقول: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلم بقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالماً اتخذ الناس رؤوساً جهّالاً فسُئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» [متفق عليه].

ومن حقوق العلماء تاسعاً عذرهم عند الخطأ فالعلماء ليسوا معصومين، فليس هناك معصوم إلا الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام، أما العالم فليس بمعصوم.

فقد يأتي بمسألة يظن أنها صحيحة وهي غير صائبة، ولكنه قد اجتهد في تحريرها، وبحث أدلتها.

أفنبطل جهوده وعدالته؟

والرسول - عليه - يقول: «إذا اجتهد الحاكم العالم وأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر واحد» [ المتفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو].

ولابن تيمية رسالة بديعة اسمها: (رفع الملام عن الأئمة الأعلام)، وقد عذر فيها أهل العلم في مسائل الفروع المختلف فيها، ومن إعذارهم أن لا يكون الدليل قد بلغ العالم أو أن يكون الدليل غير ثابت عنده.

وهناك فئة من الناس يجنحون إلى الإفراط والغلو في الطاعة والولاء والتقديس لعلمائهم. . وعلى حساب الحق. . فلا يقبل أن يُقال في شيخه. . أو عالمه أو الداعية الذي يهواه. . نقداً. . ولا نصحاً. . ولا توجيهاً . ولا أن يُقال عنه أخطأ والصواب كذا. . فشيخه ـ في نظره ـ فوق النص. . وفوق المساءلة والمحاسبة أو أن يُقال له أخطأت!

### ١٩٨ عالم المساول المسا

وهو ما إن يسمع أي نقدٍ أو توجيه أو نصح - وإن كان حقاً - يقال عن شيخه أو لشيخه الذي يهواه . . ولا وتراه يرتجف . . ويزبد . . ويصيح . . وتنتفخ أو داجه . . ويفجر في الخلاف والخصام . . ويكلمك عن ضرورة احترام العلماء . . وعن اللحوم المسمومة . . !

لا بد من أن يُقال للعالم أصبت فيما قد أصاب فيه ووافق الحق، وأخطأت فيما قد أخطأ فيه وخالف الحق. .

فديننا قائم على النصيحة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما في المحديث فقد صح عن النبي النهي الله الدين النصيحة » قلنا: لمن؟ قال: « لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم » [رواه مسلم].

إن إجلال واحترام وإكرام العلماء يتفاضل ويزيد وينقص بحسب قدم السيرة العلمية، والدعوية، والجهادية لكل عالم؛ فحق العالم العامل المجاهد أعظم وأغلظ من حق العالم القاعد عن الجهاد. ولكل فضله. وكذلك من كان له السبق في الدعوة إلى الله تعالى والجهاد في سبيله. فله زيادة حق وفضل على من كان حديث عهد مع العلم والدعوة إلى الله تعالى والجهاد في سبيله. والنصوص الشرعية قد دلت على ذلك.

قال تعالى: ﴿لا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنْلَ أُولَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلْفَتْحِ وَقَنْلَ أُولَتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱللَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَنْتَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسُنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ الله الله عالى ـ من حيث الأجر والمثوبة والدرجة ـ بين من آمن وأنفق وقاتل في سبيل الله قبل فتح مكة ـ فهؤلاء أعظم أجراً وأرفع مكانة ـ آمن وأنفق وقاتل في سبيل الله قبل فتح مكة ـ فهؤلاء أعظم أجراً وأرفع مكانة ـ

وبين من <mark>آمن وأنفق وقاتل في سبيل الله بعد فتح مكة، وكلاً وعد اللهُ الجنة.</mark>

وقال تعالى: ﴿لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْجَكِهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهُمْ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهُمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسِّنَ ۚ وَفَضَّلَ اللَّهُ ٱلمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجِّرًا عَظِيمًا ١٠٠ ﴿ [النساء: ٩٥]. فالآية صريحة في تفضيل المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين من المؤمنين.

وفي الحديث المتفق عليه، عن أبي سعيد الخدري - هِين الله عن عن أبي سعيد الخدري - هِين الله عن عن أبي سعيد الخدري -خالد بن الوليد وعبد الرحمن بن عوف شيء، فسبه خالد، فقال رسول الله-عَيْكِيِّه -: « لا تسبوا أحداً من أصحابي؛ فلو أن أحدكم أنفق مثل أحدٍ ذهباً، ما أدرك مُدَّ أحدهم ولا نصيفه ». وهناك عالم ونحن هنا نسميه عالماً تجاوزاً -بلغ به طغيانه وانحرافه درجة أن يكون ركناً من أركان أنظمة الحكم والكفر.. وبوقاً من أبواق الطواغيت الظالمين يبرر لهم كفرهم وطغيانهم، وظلمهم. . ورضي لنفسه أن يكون بيدهم تلك الأداة والعصاة التي يؤدبون بها الشعوب المقهورة المغلوب على أمرها. . ويمنعون بها أي عمل جاديستهدف استنهاض الأمة، واستئناف حياة إسلامية من جديد. . وما أكثر علماء السوء هؤلاء في زماننا! فتاواهم جاهزة لأي طارئ فتاوي مدفوعة الأجر مسبقاً.

فهؤلاء لاغيبة لهم ولا حرمة...

هؤلاء علماء السوء والضلالة. . والشقاق والنفاق. . هم السبب الأكبر في انتكاسة الأمة واستعلاء أنظمة الكفر على سدة الحكم في بلاد المسلمين..

### المالكا المالك

لعنهم جَائز بنص الكتاب. وهم يدخلون دخولاً كلياً في الملعونين الوارد ذكرهم في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمَيِّنَتِ وَالْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيِّنَكَ وُاللَّهِ وَاللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَعْمَلُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَعْمَى اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْمَلُونَ اللَّهُ وَيَعْمَلُونَ اللَّهُ وَيَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ ا

وهم كذلك مثلهم وسلفهم في القرآن مثل ذاك الشيخ العالم " بلعام " الذي انسلخ من آيات الله بعد أن آتاه الله إياها، بدعاء قاله للكافرين على المسلمين الموحدين، كما قال تعالى عنه: ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبُا اللَّذِي ءَاتَيْنَكُ ءَاكِيْنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشّيْطانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ وَأَخْلَدُ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشّيْطانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ وَأَخْلَدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمْ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ الْخَلْدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل

وفي الحديث فقد صح عن النبي - على النبي المعتم أنه المعتم أنه سيكون بعدي أمراء فمن دخل عليهم فصدَّقهم بكذبهم، وأعانهم على ظلمهم فليس مني ولستُ منه، وليس بواردٍ على الحوض، ومن لم يدخل عليهم ولم

يُعنهم على ظلمهم، ولم يصدقهم بكذبهم فهو مني وأنا منه، وهو واردٌ علي الحوض »[ قال الهيثمي: رواه أحمد و الطبراني في الكبير والأوسط وأحمد أسانيد البزار رجال الصحيح ورجال أحمد كذلك - مجمع الزوائد (٥/ ٢٤٨).].

هذا فيمن يدخل على أئمة الجور من المسلمين فيصدقهم بكذبهم، فكيف بمن يدخل على أئمة الكفر والظلم والطغيان فيصدقهم بكفرهم وكذبهم. . ؟! اللهم ارحمنا رحمة اهد بها قلوبنا، اللهم اختم لنا بخير، اللهم اختم لنا بخير، اللهم اجعل خير أعمالنا أواخرها، وخير أعمارنا خواتمها، وخير أيامنا يوم لقائك، اللهم اجعل أسعد اللحظات وأعزها لحظة الوقوف بين يديك برحمتك يا أرحم الراحمين، اللهم ارحم كبارنا، ووفق للخير صغارنا، وخذ بنواصينا لما يرضيك عنا. . .





الحمد لله، تفرّد عزَّا وكمالاً، واختصّ بهاءً وجمالاً وجلالاً، أحمده سبحانه وأشكره، تقدّس وتنزّه وتبارك وتعالى، وأسأله جلّ في علاه صلاح الشّأن كلّه حالاً ومآلاً. وأشهد أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريك له، أمرنا بعبادته وطاعته غدوًّا وآصالاً، وحذّرنا مغبّة التفريط لهوًا وإغفالاً، وأشهد أن نبيّنا محمّدًا عبد الله ورسوله أزكى الورَى خِصالاً، وأسنى البريّة خِلالاً، صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه الذين بلغوا من السّؤدَد ذُراه، وتفيّؤوا من المجد ظلالاً، والتّابعين ومن تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدّين، وسلّم تسليمًا كثيرًا.

وبعد.

ما زلنا مع سلسلة الحقوق في الإسلام، سلسلة تربوية، ايمانية علمية منهجي. قوقفنا مع حقوق الإنسان في الإسلام، حقوق الزوجين، حقوق الأيتام في الإسلام، حقوق الكبار في الإسلام، حقوق المرأة في الإسلام، واليوم نقف مع حقوق الميت في الإسلام، هل للميت حقوق في الإسلام؟ نعم.

إن كثيراً من الأولياء والورثة إذا نزل قضاء الله بميتهم احتاروا وترددوا، وبعضهم لا يعلم ماذا يفعل في مثل هذه الأحوال.

فما هي حقوق الميت على ورثته وأوليائه؟ وكل منا سيقف ذلك الموقف حين يشاء الله.

اللهم إنا نسألك الميتة الحسنة والشهادة في سبيل الله بعد طول عمر وحُسن عمل.

#### عند الاحتضار

ينبغي للمسلم إذا أشرف على الموت أن يحسن الظن بالله من أنه سيرحمه ولا يُعذبه ويغفر له وأنه واسع المغفرة ورحمته وسعت كل شيء.

ففي صحيح مسلم عنه صلى الله عليه وعلى آله وسلم مما قاله وهو يموت: «لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله تعالى».

والله عند حسن ظن عبده به، وليُعلم المسلم أنه إذا حانت أمارات الموت ودنا الموت أنه سيُقدم على رب حليم رحيم كريم، وأن الله سبحانه أرحم به من أهله وألطف به من خلقه، وعليه أن يُقبل مجيبًا داعي الله بقلب مطمئن ونفس منشرحة، مشتاق أشد من شوق الحبيب إلى حبيبه.

وينبغي للمسلم إذا عاين احتضار أخيه أن يُلقنه كلمة الإخلاص فيقول لا اله إلا الله، يُذكّره بها حتى يذكرها ويقولها، فإذا قالها كُف عنه وهذا التلقين رجاء أن يكون آخر كلامه لا اله إلا الله فيدخل الجنة فقد قال النبي - عليه الله الله الله عنه وهذا التبعي - عليه الله الله الله الله الله الله المناز باب في التلقين ٣/١٩٠٠].

وينبغي أن يوجه المحتضر وهو الذي ظهرت عليه علامات الموت إلى القبلة مضطجعا على شقه الأيمن، وان اشتدت عليه سكرات الموت قرئت عليه سورة يس رجاء أن يخفّف عليه ببركتها لقوله لما روي أنه -

«ما من ميت يقرأ عند رأسه سورة { يس } إلا هوّن الله تعالى عليه»، وفي

### ٢٠٤ كالمحالم المحالم ا

سنده ضعف، ولكنها رسالة أن القرآن ما أُنزل لقراءته على الأموات وبدء الاحتفالات فقط، إنما أُنزل ليحكم في الناس وليدّبروا آياته فقد قال تعالى في سورة يس عن هذا القرآن: ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ ﴾ [يس: ٧٠].

إذا نزل قضاء الله، فإنه لا بد من صيانة الميت، وجاءت الشريعة بإغماض عينيه، وستره وأن لا يقال عنده إلا كل خير اللهم اغفر له اللهم ارحمه لحديث أم سلمة وقد شق بصره، أم سلمة وقد شق بصره، فأعمضه ثم قال: إن الروح إذا قبض تبعه البصر، فضج ناس من أهله فقال: لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير، فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون، ثم قال: اللهم اغفر لأبي سلمة، وارفع درجته في المهديين، واخلفه في عقبه في العابرين، واغفر لنا وله يا رب العالمين، وافسح له في قبره، ونور له فيه ". [أخرجه مسلم وأحمد (٦/ ٢٩٧) والبيهقي (٣/ ٣٣٤)].

#### ما بعد الوفاة

ما بعد الوفاة يستحب أن تُعلن وفاة المسلم في أقربائه وأصدقائه والصالحين من أهل بلده ليحضروا جنازته فقد جاء عن أبي هريرة - هِنْفُ -: « أن رسول الله - على النجاشي في اليوم الذي مات فيه».

ونعى زيداً وجعفراً وعبد الله بن رواحه لما استشهدوا في مؤتة، وأما النعي المنهي عنه ما كان في الشوارع وعلى أبواب المساجد بصوت مرتفع وصياح فهذا منهى عنه شرعا.

#### تحريم النياحة

ومن حقوق الأموات تحريم النياحة عليهم وهي رفع الصوت بالندب بتعديد شمائل الميت، وهذا من أجهل الجهل؛ لأن فيه اعتراضا على القدر وعدم التسليم بقضاء الله، وأكثر من يقوم بالنياحة النساء في المآتم، فإنهن يولولن ويصرخن بذكر محاسن الميت؛ كونه صغيرا وطيبا إلى غير ذلك من صفات، وكأنهن يعترضن على الله ولسان حالهن يقول: لماذا ـ يا رب ـ تقبض روح هذا الرجل الطيب أو صغير السن؟! إلى آخر هذه الاعتراضات على رب الأرض والسماوات.

ففي صحيح مسلم عن أبي مالك الأشعري - هيئنه - أن رسول الله - عليه - قال: «النياحة من أمر الجاهلية، وإن النائحة إذا ماتت ولم تتب قطع الله لها ثيابا من قطران ودرعا من لهب النار».

قال - عليه والميت يعذب ببكاء أهله عليه وفي رواية: «الميت يعذب ببكاء أهله عليه» وفي رواية: «الميت يُعذّب في قبره بما نيح عليه ». [أخرجه الشيخان وأحمد من حديث ابن عمر، والرواية الأخرى لمسلم وأحمد ورواه ابن حبان في صحيحه (٧٤٢) من حديث عمران بن حصين] يعني: النوح والندب بما ليس فيه، وأما دمع العين والبكاء الطبيعي المحمود الذي لا يكون فيه نوح ولا تكلف فهذا محمود.

وبكاء ودمع النبي - على ابنه إبراهيم معلوم ومعروف حينما ذرفت عيناه بالدموع وقال - على ابنه إبراهيم معلوم القلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا، وإنا على فراقك يا إبراهيم لمحزونون " [أخرجه البخاري ومسلم].

وقد روي أن امرأة مات عنها زوجها فظلّت أيام تبكي عليه فوق قبره كل يوم تأتي إلى قبره تبكي عليه. فمر عليها أحد جيرانهم فعرفها فقال: «يا أمّة الله

### المراجع المراج

اتق لله واصبري واحتسبي ». ثم قال لها علمي بحالكم أنت وزوجك في شجار دائم واختلاف وشحناء فكيف جاء الحب بعد الموت فقالت: علمت أن النبي - عليه - قال: « إن الميت يُعذّب ببكاء أهله عليه »[متفق عليه]، فأردت أن أُعذبه في قبره بعد موته. . ولا حول ولا قوة إلا بالله.

#### الإحداد

نهى النبي - المرأة عن الإحداد أكثر من ثلاثة أيام إلا على الزوج المعة أيام إلا على الزوج أربعة أشهر وعشرًا، أما غير زوجها من أبيها أو أخيها أو ولدها فإنَّها لو أرادَت أن تحادً وتجتنب الزينة فلا تزيدُ على ثلاثة أيام.

توفِّي أبو سفيان أبو أمِّ حبيبة زوج النبيِّ - عَلَيْهِ منها مضى عليها ثلاثة أيام دعَت بصُفرةٍ يعني: زعفران أو غيره، فوضعت في يدَيها وقالت: ما لي بالطيب شأنٌ، ولكن سمعتُ رسول الله - عَلَيْهِ - يقول: «لا يحلُّ لامرأةٍ تؤمنُ بالله واليوم الآخر أن تحادَّ على ميِّت فوقَ ثلاثٍ إلاَّ على زوج أربعة أشهر وعشرا» [رواه البخاري].

كم نرى ونسمع من نساء يحدن ويحزن ويلبسن ملابس الحزن ويتركن الزينة فوق الشهر والشهرين والثلاثة لموت أب أو أخ أو ابن وهذا لا يجوز شرعا.

هذه سنّةُ رسول الله، فاعمَلي بها أيتها المرأة المسلمة، والترِمي بأحكام الله، ففيها السعادةُ لك في الدنيا والآخرة.

#### تغسيل الميت

ومن حقوق الميت المبادرة بتغسيله إذا مات صغيراً أو كبيراً وجب تغسيله والذي لا يُغسل من موتى المسلمين هو شهيد المعركة الذي سقط شهيداً بأيدي الكفار في ميدان الجهاد في سبيل الله لقوله - الله لقوله عند المعركة الذي سكا يوم القيامة ارواه أحمد في مسده ج٣/ ص٢٩٩ ح٢٩٢٥]. وعن

عبد الله بن الزبير في قصة أُحد واستشهاد حنظلة بن أبي عامر، قال:

قال رسول الله - على -: « إن صاحبكم تُغسّله الملائكة، فاسألوا صاحبته »، فقالت زوجته: خرج وهو جُنُب لما سمع داع الجهاد، فقال رسول الله - الله - الله عسلته الملائكة ». [أخرجه ابن حبان في "صحيحه" والحاكم (٣/ ٢٠٤) والبيهقي (٤/ ٥٠)]

وأولى الناس بغسل الميت وصيه الذي أوصى له الميت، فقد يوصي ألا يغسله إلا فلان فيقوم عليه، ثم أولياؤه لأنهم أشد شفقة وأعلم بالميت، ثم الأقرب فالأقرب.

يُستحب أن يُختار من المغسلين أهل الصلاح والأمانة والتقوى ليستروا ما يروا من الميت.

#### تكفينه

ومن حقوق الميت تكفينه ويستحب أن يكون الكفن أبيضاً نظيفًا لقول النبيِّ - ومن حقوق الميت تكفينه ويستحب أن يكون الكفن أبيضاً نظيفًا لقول النبيِّ - ويقيِّه - فيما صحَّ عنه: «عليكم بالبياض من الثياب، ليلبسها أحياؤكم، وكفّنوا فيها موتاكم، فإنَّها من خير ثيابكم»[(صحيح)انظر حديث رقم: ٤٠٦٢ في صحيح الجامع]

إلا المحرم فإنه يكفن في إحرامه ردائه وإزاره فقط ولا يُطيّب ولا يُغطّى رأسه إبقاءً على إحرامه عن ابن عباس عيس : أن رجلا كان محرماً مع رسول الله - علي -: الله - علي -:

«اغسلوه بماء وسدر وكفنوه في ثوبيه ولا تخمروا رأسه ولا تمسوه طيبا فإنه يبعث يوم القيامة ملبيا» [متفق عليه]اللهم أحسن ختامنا يارب العالمين.

ومن حقوق الميت الصلاة عليه فمما يخفف عن الميت ذنوبه وأوزاره كثرة المصلين عليه خاصة إذا كانوا من أهل الصلاح فقد يفوز بدعوة صالحة

### المراجع المراج

خالصة خاشعة من احد المصليين عليه يقولون: اللهم اغفر له اللهم ارحمه. الإسراع بالجنازة

ومن حقوق الميت الإسراع بالجنازة وتشييعها والخروج معها لقوله - عليه-عن أبي سعيد الخدري - هيئف - قال: قال رسول الله - عليه -:

«عودوا المرضى واتبعوا الجنائز تذكركم الآخرة» [رواه الإمام أحمد]

وقوله - على السرعوا بالجنازة فإن تك صالحة فخير تقدمونها، وإن تكن غير ذلك فشر تضعونه عن رقابكم »[ أخرجه الشيخان، والسياق لمسلم، وأصحاب السنن الأربعة، وصححه الترمذي وأحمد].

العجلة من الشيطان إلا في خمس: التوبة من الذنب إذا أذنب، وإطعام الطعام إذا حضر الضيف، وتجهيز الميت إذا مات، وتزويج البكر إذا أدركت، وقضاء الدين إذا وجب.

#### يُكره لأهل الميت

ويُكره لأهل الميت أن يصنعوا الطعام للناس، وهذه كراهة تحريمية، فجمع الناس على العزاء، وصنع الطعام نياحة وإثم، لما جاء عن أصحاب رسول الله حيد والناس على العزاء، وصنع الطعام والاجتماع لأهل الميت من النياحة»[رواه ابن ماجه ١٦٦١٢]، فلا يجوز إذا جمع الناس في العزاء على الطعام، وهذا مما عمّت به البلوى بين الناس فبدلاً أن يواسى أهل الميت ويُصنع لهم طعاما يقيمون الولائم والطعام للناس بل منهم من يستدين من اجل ذلك.

ولا بأس أن يطعم معهم من نزل عليهم ضيفاً من أقربائهم الذين جاءوا من الأماكن المختلفة يشاطرونهم المصيبة، فلا بأس أن يطعموا معهم؛ لأن هذا طعام ضيف وليس بطعام عزاء، أما جمع عامة الناس على طعام العزاء فهو من النياحة وهو بدعة محرمة، ولما أوحي إلى النبي - على طعاماً فإنه قد جاءهم ما أبي طالب - عين عام فقال: «اصنعوا لآل جعفر طعاماً فإنه قد جاءهم ما

حقوق المينت (۱)

يشغلهم»[رواه الترمذي واحمد].

أسأل الله بمنه وكرمه أن يقوي إيماننا وأن يرفع درجاتنا إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



الحمد لله الذي خلق كل شيء فقد ره تقديرا، أحمده تعالى وأشكره، وأتوب إليه وأستغفره، ييسِّر عسيراً، ويجبر كسيراً، وكان ربُّك بصيرا، سبحانه وبحمده، جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة أدّخرها ليوم كان شره مستطيراً، وأشهد أن نبينا محمداً عبد الله ورسوله بعثه بالحق بين يدي الساعة بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، فصلوات الله وبركاته عليه، وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً.

بعد. . . .

ما زلنا مع حقوق الميت. ومن حقوقه:

#### قضاء ما عليه

ومن حقوق الميت زكاة لم يؤدها فإنهم يخرجونها من تركته، وكذلك إذا مات وعليه نذر صيام صاموا عنه، والراجح أيضاً ما تركه من قضاء رمضان وهو يقدر عليه، وقد جاء رجل النبي - فقال: يا رسول الله إن أمي ماتت وعليها صوم شهر أفأقضيه عنها؟ قال: «نعم دين الله أحق أن يُقضى»[رواه البخاري ١٩٥٣ ومسلم ١٩٥٨]

وقالت عائشة المحلط عن رسول الله - عليه الله عنه مات وعليه صيام صام عنه وليه البخاري ١٩٥٢ ومسلم ١١٤٧].

وكذلك من مات ولم يحج حج عنه أولياؤه، كما قال عَلِمُ الْقَلاةِ والسَّلامِ

ومن كرم الله وجوده أن جعل حج الورثة عن الميت كحجه عن نفسه، ولا بأس أن يحجوا عنه نافلة، أو يعتمروا نافلة، إذا حجوا عن أنفسهم واعتمروا.

ومن مات وعليه نذر، أو كفارة يمين، أو نحو ذلك من الكفارات فإن من الإحسان إلى الميت أن يقوم ورثته بقضاء ذلك.

الله الله في قضاء ديون موتاكم لا تؤخروها فان الشهيد وهو شهيد يغفر له كل شيء إلا الدين، والميت مرهون بدينه.

وعن أبي هريرة - هيئه - عن النبي - هيه - أنه قال: «نفس المؤمن معلقة بدينه حتى يُقْضَى عنه» [رواه أحمد والترمذي وابن ماجة وابن حبان في صحيحه]، وروي عن أنس - هيئه - أن النبي - هيه - أتي بجنازة ليُصلي عليها قال: «هل عليه دين؟ » قالوا: نعم، فقال النبي - هيه -: «إنّ جبريل نهاني أن أصلي على من عليه دين، فقال: إن صاحب الدين مرتهن في قبره حتى يقضى عنه دينه»، وفي الرواية الأخرى: «فما ينفعكم أن أصلي على رجل روحه مرتهن في قبره لا تصعد روحه إلى السماء، فلو ضمن رجل دينه قمت فصليت عليه فإن صلاتي

## THE SECTION OF THE PROPERTY OF

تنفعه»[رواه أبو يعلى والطبراني].

قال جابر - على النبي - على النبي وعليه دين فاستعنت النبي - على غرمائه، يعني: على غرماء أبيه من اليهود كي يضعوا عنه شيئاً من دينه، فطلب النبي - على النبي - الذهب فصنف تمرك النبي - على النبي النبي على النبي النب

وقد أوصى الزبير - ويشه - ابنه عبد الله بذلك فكان عبد الله حريصاً، فقال لما وقف الزبير يوم الجمل: دعاني فقمت إلى جنبه -يعني: أباه - فقال: يا بني إنه لا يُقتل اليوم إلا ظالم أو مظلوم، وإني لا أراني إلا سأُقتل اليوم مظلوما، وإن من أكبر همي لديني أفترى يبقي ديننا من مالنا شيئاً؟ ثم قال: يا بني بع مالنا فاقض ديني وأوصى بالثلث. " الحديث وفيه: "وله يومئذ تسعة بنين وتسع بنات، قال عبد الله بن الزبير: فجعل يوصيني بدينه ويقول: يا بني إن عجزت عنه في شيء فاستعن عليه بمولاي، قال: فوالله ما دريت ما أراد حتى قلت: يا أبت من مولاك؟

قال: الله، فقال الزبير - ويس -: الله، ثم قُتل فقال عبد الله: فوالله ما وقعت في كُربة من دينه إلا قلت: «يا مولى الزبير اقض عنه دينه »فيقضيه.

فلما فرغ ابن الزبير من قضاء دين أبيه قال بنو الزبير ثمانية عشر نفساً والزوجات: «اقسم بينكم حتى أنادى

بالموسم الحج أربع سنين: ألا من كان له على الزبير دين فليأتنا فلنقضه، قال: فجعل كل سنة ينادي بالموسم، فلما مضى أربع سنين قسم بينهم » [رواه البخاري٣١٢٩].

ويجب على أولياء الميت وورثته القيام بحقوق الله وحقوق الآدميين، ومن نعمة الله على الإنسان ورحمته أن هيأ له ما ينتفع به بعد موته، فإذا مات ابن آدم انقطع عمله وكف سعيه إلا ما كان من بر يصله وارثه به، وعلى الأقربين والوارثين أن يوافوا ميتهم بما ينفعه من الصالحات من العبادات، والطاعات، والسعي في نفعه، وذلك بوفاء حقوق الله، وحقوق العباد، والإحسان إلى الميت بالدعاء.

وكذلك إذا أوصى أن يُسافر به إلى بلد وفي المكان الذي مات فيه مقبرة للمسلمين يُدفن في مكانه الذي مات فيه، هذه هي السُّنة، ولا يُنقل إلا لحاجة كأن لا يكون في المكان الذي مات فيه مقبرة للمسلمين.

#### فئةٌ من الناس

إن هناك فئة من الناس لا يرعون حق الميت ولا حُرمة الميت بل جُل همهم المال والدنيا الفانية، ففي دولة من الدول أدخل الناس جنازة، وقبل الصلاة قام أحد الناس وقال: لا تصلوا عليه فإن عليه دين لي ولا تصح صلاتكم حتى يُقضى ما عليه، حاول الناس دون جدوى فجُمع له ماله وصُلِّي علي الجنازة، وبعد الصلاة انفض الناس وبقيت الجنازة لوحدها ففتح إمام المسجد وإذا به يرى خشبة وليس هناك ميت.

وفي بلادنا أخرج أناسٌ ميتهم من ثلاجة المستشفى ووضعوه في مؤخرة

### المراجع المراج

السيارة ودخلوا لإكمال المعاملة في المستشفى وجاء سارق وشغّل السيارة وهو لا يعلم أن هناك ميت في السيارة، وتم إبلاغ نقاط الشرطة وفي إحدى النقاط قُبض عليه فقال له الضابط: هل هذه سيارتك؟ قال: نعم. قال الشرطي: وهذا الميت تعرفه قال: أما هذا فلا أعرفه.

#### الميراث

لو مات المورّث وكان قد أكل مالاً بالباطل، أو ظلم عمالاً، أو غصب شيئاً، أو أخذ مال شريكه بغير حق، فهذا كسبٌ حرام، على الورثة أن يأخذوا فيه بالحزم والورع، وأن يردوا الحقوق إلى أصحابها قبل أن يأخذوا شيئاً من التركة، فإن لم يعرفوا أصحابها وعرفوا عين المال المحرم تصدقوا به على نية صاحبه.

ولو مات المورّث وكان في ماله شيء من حق أخواته اللاتي حرمهن من ميراث أبيهن مثلاً، فيجب على الورثة إعطاؤه للعمّات.

ولو قسّم هذا الإنسان تركته قبل موته وأعطى الأبناء دون البنات فهو ظالم متعد، لو فضّل بعض أولاده على بعض فهو كذلك ظالم فإذا مات فعلى الأولاد الذين أخذوا أن يسترضوا الأولاد الذين لم يأخذوا.

وأما الميراث فلا يجوز التلاعب به أبداً: قال تعالى: بعد أن ذكر قسمة المواريث: ﴿ يَلُكَ حُدُودُ اللّهِ ۚ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدُخِلَهُ جَنَّتِ المواريث: ﴿ يَلُكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ لَهُ جَنَّتِ لَا اللّهَ عَلَى اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَمَن عَدْبُ مُنْ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَالَهُ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ إِلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

ومن العجب أن بعض الناس إذا صار مقبلاً على الآخرة مفارقاً للدنيا يجور في وصيته، قال ابن القيم على «من أحدث قبل السلام بطل ما مضى من صلاته، ومن أفطر قبل غروب الشمس ذهب صيامه ضائعاً، ومن أساء في آخر عمره لقي ربه بذلك الوجه»[الفوائد: ٢٣]، وقال يحيى بن معاذ على «مصيبتان لم يسمع الأولون والآخرون بمثلهما للعبد في ماله عند موته، قيل: وما هما؟ قال: يؤخذ منه كله ويُسأل عنه كله»[صفة الصفوة: ٢٩٣].

كما ينبغي للورثة أن يتحللوا ممن كان مورثهم قد أساء إليه بسب، أو شتم، أو غيبة، ونحو ذلك؛ لأن النبي عَلِمُ الله الله والله والله قال: «من كانت عنده مظلمة لأخيه فليتحلله منها فإنه ليس ثم دينار ولا درهم من قبل أن يؤخذ لأخيه من حسناته فإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات أخيه فطرحت عليه» [رواه البخاري؟٦٥٣]، حتى المعاصي في العرض، حتى الاعتداء بالقول، حتى الاستهزاء والسخرية؛ ولذلك يتعلق الورثة والأولياء بالمظلوم ليقولوا له: سامح صاحبنا.

#### وصية الميت

إن ما أوصى به الميت مهم جداً، وقد يوصي ببناته أن يزوجهن أحد الورثة أو الأولياء، وقد يوصي أولاده بعدم النياحة فتزداد تحريماً، ويوصيهم بعدم التفرق بعده فيزداد التفرق بين الأشقاء تحريماً، وتزداد قطيعة الرحم تحريماً.

يجب المبادرة إلى تنفيذ وصية المورث؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ مِنْ بَعَدِ وَصِيةً وَصِيتَةٍ يُوصَىٰ بِهَا آو دَيْنٍ غَيْرً مُضَارِ ﴾ [النساء: ١١]، فإذا كان في الوصية مصلحة بينة ولم تشتمل على محرم اتقوا الله فيها ونفذوها كما حددها دون

### ٢١٦ عالما المالم المالم

وعن عيسى بن حازم قال: كنت مع إبراهيم بن أدهم بمكة إذ لقيكه قوم فقالوا: آجرك الله مات أبوك، فقال: إنا لله وإنا إليه راجعون، وَاللَّهُ فقالوا: قد أوصى إليك، فقام فسبقهم إلى البلد فأنفذ وصايا أبيه وقسم نصيبه على الورثة وخرج راجعاً إلى مكة.

وعلى الورثة أن يقوموا بتوزيع التركة لأهلها لضمان الحقوق، وخصوصاً النساء الضعيفات، وما يمكنهم أن يوصلوه لمورثهم من الطاعات فإنه يستحب لهم أن يقوموا به؛ لأنه عَلِمُ الصَّلَامُ وَالسَّلامُ قال: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» [رواه

مسلم ١٦٣١]، فعمل الميت وثوابه ينقطع إلا في هذه الأشياء لأنها تستمر، ونفعها متصل، وهو السبب فالولد من كسبه، والعلم الذي خلفه من تعليم، أو تصنيف، وكذلك الصدقة الجارية، والوقف، وفي هذا ترغيب في الأعمال الصالحة، والصدقة الجارية هي أن يتصدق الإنسان بشيء يستمر نفعه من بعده كالوقف على الفقراء، والمساكين، وطلبة العلم، والدعاة، ونحو ذلك، وطباعة الكتب النافعة للمسلمين، وإصلاح الطرق، وإجراء الأنهار.

الدعاء للميت فأفضل ما يُقدمه الحي للميت الدعاء والصدقة عنه، وبعض العلماء أجازوا قراءة القرآن عنه، والعمرة إلى نيته.

ومن الأعمال زيارة قبر الميت، والدعاء له، والترحم عليه، قال عليه الأعمال زيارة قبر الميت، والدعاء له، والترحم عليه، قال عَليه السّلة والسّلام : «استأذنت ربي أن أزور قبر أمي فأذن لي»[رواه مسلم ٩٧٦]، ولكنه تعالى لم يأذن له بالدعاء لها لأنها ماتت على الشرك.

وكذلك الصدقة عن الميت شأنها عظيم، قال عَلِيَه الصَّلامِ لرجل سأل: إن أمي افتلت نفسها - يعني ماتت - وأظنها لو تكلمت تصدقت، فهل لها أجر إن تصدقت عنها؟ قال: «نعم» [رواه البخاري ١٣٨٨ ومسلم ١٠٠٤]

فأكرم بمن وهب، ووصل، وتصدق، وبذل، سعد بن عبادة توفيت أمه وهو غائب عنها فقال: يا رسول الله! إن أمي توفيت وأنا غائب عنها أينفعها شيء إن تصدقت به عنها؟ قال: (نعم)، قال: فإني أشهدك أن حائط المخراف بستاني المثمر صدقة عليها. [رواه البخاري٢٧٥٦]، وقال رجل للنبي - عليها. [رواه البخاري٢٧٥٦]، وقال رجل للنبي عنه؟ قال: «نعم» [رواه وترك مالاً ولم يوص فهل يكفر عنه أن أتصدق عنه؟ قال: «نعم» [رواه

أما صلاة النوافل، وإهداؤها فإن ذلك لا دليل عليه؛ ولذلك فإن الإنسان يعمل بما ثبت، ويترك ما لم يثبت، وذبح الذبيحة والتصدق بها يصل؛ لأنه من الصدقة، وإشراكه في الأضحية كذلك، الميت يصل إليه الخير.

#### صلة أقاريه

إن مما ينبغي على الورثة بعد ذهاب ميتهم أن يصلوا أقاربه وأصحابه بعد موته بالزيارة، والإحسان، وأنواع العطاء، وحُسْن العهد من الإيمان.

عن عبد الله بن دينار قال: مر ابن عمر بأعرابي في طريق مكة فقال له: ألست ابن فلان بن فلان؟ فقال الأعرابي: بلى، فأعطاه حماراً وقال: اركب هذا، وأعطاه عمامة وقال: اشدد بها رأسك، فقال بعض أصحاب عبد الله بن عمر: غفر الله لك أعطيت هذا الأعرابي حماراً كنت تروح عليه وعمامة كنت تشد بها رأسك. يعني: هؤلاء الأعراب يقنعون بالقليل، أعطيته كل هذا وحرمت نفسك من الفوائد فقال: إني سمعت رسول الله العطيته كل هذا وحرمت نفسك من الفوائد فقال: إني سمعت رسول الله وإن أباه والد هذا الأعرابي - كان صديقاً لعمر. [رواه مسلم ٢٥٥٢].

فاطمة بنت عبد الملك لما تزوجها عمر بن عبد العزيز آثر الآخرة وترك زينة الدنيا، وخيرها بين البقاء معه في عيشته التي اختارها، وبين حياة الترف، فاختارت البقاء معه، وتخلت عن جواهرها، وحليها، وأرسلتها إلى بيت المال، وتحولت من سيدة قصر إلى امرأة تغزل، وتعجن، بلا خدم، ولا حشم، فلما مات زوجها أعاد إليها أخوها الخليفة يزيد بن عبد الملك جواهرها

فر فضتها وقالت: «والله لا أطيعه حياً، وأعصيه ميتاً».

ولما أراد الوزير ابن الفرات أن يعاقب كاتباً عنده دعاه يوماً فقال له: إن نيتي فيك سيئة، وكلما أردت أن أعاقبك أراك في المنام وأنت تمنعني برغيف في يدك فما قصة الرغيف؟ فقال له: كانت أمي وأنا صغير تعلمني الصدقة، فتضع رغيفاً تحت وسادتي، وفي الصباح تتصدق به عني، فلما ماتت فعلت ذلك من بعدها، فأنا أتصدق كل يوم برغيف، فعجب منه الوزير وقال: والله لا ينالك مني سوء.

مما يجب على الورثة إذا خلّف ميتهم شيئاً من المحرمات من أدوات سواء كانت أدوات موسيقية، أو صوراً محرمة، أو مقاطع مخزية، أو اشتراك في موقع أو صفحة ترسل صورا ومقاطع حرام، ونحو ذلك، أو أنشأ موقعاً من مواقع الفسق، أو ترك خمراً، أن يتخلصوا من ذلك بأسرع ما يمكن؛ لأن ميتهم في حرج، قال عَلِيْهُ الله ولا الله عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة» [رواه مسلم ٢٤٢] ولذلك الرعية عليهم إذا مات هذا الراعي الذي كان قد غشهم بعدم النصح لهم، وترك المحرمات في البيت أن يتخلصوا منها مباشرة بعد موته، إذا أرادوا له الراحة والسلامة من شر ما فعل.

«لا طاعة لمخلوق في معصية الله»[رواه أحمد في مسنده]. فإذا أوصى الميت بوصية فيها حرام فلا تنفذ.

إذا نظروا في كسب مورثهم، فوجدوا فيه الربا الصريح، وأسهم المصارف

# المنافعة الم

الربوية، فإنهم يتخلصون من ذلك، ويأخذون رأس المال؛ لأنه حلال عليهم، وكل ما نتج من ربا فإنهم ينفقونه في مصارف الخير.

### الموت في المنام

الموت في الرؤيا ندامة من أمر عظيم، فمن رأى أنّه مات ثم عاش، فإنّه ينذنب ذنباً ثمنيًا وأَحْيَتُنا المُنْتَا اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

ومن رأى ميتاً معروفاً، مات مرة أُخرى وبكوا عليه من غير صياح ولا نياحة فإنّه يتزوج من عقبه إنسان، ويكون البكاء دليل الفرج فيما بينهم، وقيل من رأى ميتاً مات موتا جديداً، فهو موت إنسان من عقب ذلك الميت وأهل بيته، ومن رأى أنه قد مات والناس يبكون عليه أو غسلوه وكفنوه أو حملوه على النعش أو دفنوه في القبر فجملة ذلك يدل على فساد دينه ويرجى لهذا الميت صلاح دينه ما لم يدفن فإن دفن لقي الله على غير التوبة والله أعلم بالصواب.

وقيل الموت في المنام سفر، الموت في المنام تحسن حال للمؤمن أو زواج.

والميت إذا تكلم لا يقول إلا حقا لأنه في دار حق.

أسأل الله تعالى أن يجعلني من الهداة المهتدين، والصلحاء المصلحين إنه جواد كريم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله مُستحقِ الحمد بلا انقطاع، ومستوجبِ الشكر بأقصى ما يستطاع، الوهابُ المنان، الرحيم الرحمن، المدعو بكل لسان، المرجو للعفو والإحسان، الذي لا خير إلا منه، ولا فضل إلا من لدنه.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، الجميل العوائد، الجزيل الفوائد، أكرم مسؤول، وأعظم مأمول، عالم الغيوب مفرّج الكروب، مجيب دعوة المضطر المكروب.

وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله، وحبيبه وخليله، الوافي عهده، الصادق وعده، ذو الأخلاق الطاهرة، المؤيّد بالمعجزات الظاهرة، والبراهين الباهرة. صلى الله عليه، وعلى آله وأصحابه وتابعيه وأحزابه، صلاة تشرق إشراق البدور.

#### وبعد.

جاء الإسلام ووجد الناس يتفاضلون في الخلق والنشأة، ويتميزون في الأحساب والأنساب، ويتقاتلون للحمية والعصبية، ناسين أنهم من أصل واحد ومصدر واحد.

### المساواة في الإسلام

إن الإسلام قد حرص كل الحرص على تقرير المساواة بين الناس في القيمة البشرية، و قرر أن الناس سواسية كأسنان المشط، في أصل نشأتهم وتكوينهم، وأنه لا فرق في ذلك بين الذكر والأنثى، ولا بين العربي

المال المالكات المالك

والأعجمي، ولا بين الأبيض والأسود، ولا بين السيد والعبد، ولا بين الغني والفقير، لأن هؤلاء جميعا ينحدرون من أصل واحد هو آدم، وآدم من تراب. فالإسلام لا يسمح بقيام نظام طبقي تسيطر فيه طبقة على أخرى، كما لا يسمح بتحكم فئة تدعي لنفسها الاستعلاء بالبيئة أو العنصر أو اللون أو الجاه على الفئات الأخرى، بل إنه ألغى كل سبب يدفع الإنسان إلى الاستعلاء والتحكم في الآخرين فقد قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَبَعِدَةٍ وَخَلَق مِنهُمَا رِجَالًا كَنِيرًا وَنِسَاء ﴾ [النساء: ١] وفي خطبة حجة الوداع قال منها المشط ».

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقَبَآيِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكُمْ عِندا لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكُمْ عِندا المحبرات: ١٣]. هذا إعلام من الرب تبارك وتعالى إلى جميع الناس بأن أصلهم واحد ومرجعهم واحد.

والشعوب أعم من القبائل والقبائل تتشعب إلى فصائل وإلى عشائر وإلى عمائر وإلى عمائر وإلى أفخاذ وهذا التنوع في الأنساب وفي الألوان وفي الألسنة ومثله التنوع في الطبائع وفي الأخلاق وفي المواهب كل ذلك الهدف منه التعارف والوئام والتعاون للنهوض بجميع التكاليف والوفاء بجميع الحاجات وإلا لا تفضيل لجنس على جنس ولا للون على لون، ولا لشعب على شعب، ولا لقبيلة على قبيلة؛ فإن التفاضل لا يرجع إلى الجنس ولا إلى اللون ولا إلى الوطن، ميزان التفاضل واحد هو الإيمان والمؤمن أفضل من الكافر ،المؤمن الوطن، ميزان التفاضل واحد هو الإيمان والمؤمن أفضل من الكافر ،المؤمن

أعلى من الكافر، والمسلم أفضل من المشرك ثم المؤمنون فيما بينهم يتفاوتون ويت<mark>فاضلون و</mark>ميزان التفاضل فيما بينهم هو ال<mark>تقوي فأتقاهم ل</mark>له تعالى هو أكرمهم عنده قال سيدنا رسول الله - عَلَيْهُ -: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم» [أخرجه مسلم]، وعن حذيفة -ولِنُفُغه - قال: قال رسول الله - عَلَيْه -: «كلكم بنو آدم وآدم من تراب» [سنن الترمذي (٣٩٥٥)]، وإذن الناس جميعاً في أصلهم وفي شرفهم وفي عنصرهم ينتسبون إلى أصل واحد هو الطين والتراب ولذلك لا يتفاوتون في هذا لا يتفاوتون في الأصل ولا في الشرف إنما يتفاوتون في الأمور الدينية في طاعة الله تبارك وتعالى وفي متابعة رسوله - عليه الله عليه الله الله معوب وإلى قبائل وأما اختلافهم في الأنساب فالمقصود منه التعارف والتآلف روى عن أبي هريرة -وينه - أن النبي - عَلَيْلَة - قال: «تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم فإن صلة الرحم محبة للأهل ومثراة للمال ومنسأة للأثر» [مسند أحمد (٢/ ٣٧٤)، سنن الترمذي (١٩٧٩)]، هذا هو المبدأ العظيم الذي جاء به ديننا القويم فكرس مبدأ المساواة بين البشر وجعل ميزان التفاضل واحدا هو الإيمان والتقوي فالناس إنما يتفاضلون بهذا الميزان.

نعم هذا هو المقياس الحقيقي للتفاضل بين الناس هذا هو المبدأ الذي ربى رسول الله - أصحابه الكرام عليه هذا أبو ذر سليل بني غفار تلك القبيلة العربية الأصيلة المشهورة يحذره النبي المصطفى - في هذا الحديث من الإنسياق وراء المقاييس الجاهلية ويغرس في نفسه هذا المبدأ

## المراجع المراج

الإسلامي العظيم الرائع المساواة بين البشر ومبدأ التفاضل بالتقوى وقد أثمرت هذه التربية النبوية أيما ثمرة فانصهرت تلك القبائل العربية في بوتقة الإسلام حتى صاروا جميعا كالجسد الواحد فانطلقوا ينشرون الإسلام بين أمم الأرض فإذا بالأمم والشعوب تنصهر في بوتقة الإسلام إذا بالأسود والأحمر والأبيض والعربي والأعجمي إخوانا متحابين تحت ظل الإيمان.

في يوم من الأيام وفي موقف من المواقف فقال لأحد إخوانه في الإيمان وقد غاضبه ونازعه في أمر من الأمور انطلق لسان أبي ذر وغلبته الجبلة دون أن يقصد ذلك فقال له: يا ابن السوداء، فبلغ ذلك النبي - عليه فقال له: يا ابن السوداء، فبلغ ذلك النبي - عليه وسيح فقال له: «أعيّرته بأمه إنك امرؤٌ فيك جاهلية» [صحيح البخاري (٣٠)، صحيح مسلم (١٦٦١)].

حبيبنا المصطفى - على - دقيق رقيق عادل منصف حتى في توبيخه لم يقل لأبي ذر إنك امرؤ جاهلي فحاشا أبا ذر أن يكون كذلك فهو مؤمن مسلم تربى في مدرسة النبي - على - لكنها بقية ضئيلة بقيت في نفسه فنبهه النبي المصطفى النهي المصطفى النهي المعلم أن يعالج تلك البقية الباقية أن يروض نفسه على مبادئ الإسلام العظيم مبدأ المساواة بين الناس مبدأ التفاضل بالتقوى وذهب أبو ذر يروض نفسه فماذا فعل - وأرضاه ذهب إلى أخيه ذلك الذي أغضبه فاعتذر له واستسمحه حتى رضي عنه وسامحه ثم وضع أبو ذر خده على الأرض وقال له: «يا ابن أخي ضع قدمك على خدي» هكذا حاول أبو ذر أن يروض نفسه على مبادئ الإسلام على مبدأ المساواة بين الناس على مبدأ الناس على مبدأ الناس على مبدأ الناس على مبدأ الناس على المبدأ الإسلام النقوى على هذا المبدأ الإسلامي الرائع العظيم الذي لا بديل له

سوى الجاهلية.

الجاهلية إذا طغت فالناس حينئذ يتفاضلون بالعنصرية العنصرية للون أو العنصرية للون أو العنصرية لجنس أو العنصرية لوطن وحينئذ يعاقبهم الله تبارك وتعالى بالذل والهوان هذا هو وعده على لسان النبي - على النبي المصطفى - الله على الله من آدم وآدم من تراب لينتهين قوم عن تفاخرهم بالآباء أو ليكونن أهون على الله من الجعلان» [مسند أحمد (٢/ ٣٦١)، سنن أبي داود (٢١١٥]

والفاروق عمر - ويشنه - لم يرض أن يهين ولد عمرو بن العاص قبطيًا كافرًا، حيث ضرب ابن عمرو بن العاص هذا القبطيّ قائلاً له: خذها وأنا ابن كافرًا، حيث ضرب ابن عمرو بن العاص وولده، الأكرمين، فاشتكي القبطيّ لعمر، فاستدعى عمر عمرو بن العاص وولده، ومكن القبطي من القصاص من ابن عمر، وثم قال كلمته الشهيرة التي سجّلها التاريخ بحروف من نور وبمداد من ذهب: «يا عمرو، متى استعبدتم الناس وقد وللتهم أمهاتهم أحرارا؟!» [(فتوح مصروأخبارها ص٢٩٠، وأوردها محمد يوسف الكاندهلوي في (حياة الصحابة ٢/ ٨٨، باب عدل النبي وأصحابه).، والقصة موضوعة ومنقطعة السند، وفيها طعنا لعمر و بن العاص، ولو أردنا ذكرها فلتذكر بدون أسماء ]. الله أكبر، هذا هو الإسلام، وهذه عدالته حتى مع غير المسلمين، وهذا هو الإسلام الذي يدخل فيه الناس أفواجا.

#### المساواة في القضاء

ومن المساواة في الإسلام المساواة أمام القضاء يعتمد القضاء في الإسلام على التشريع الإلهي، فإذا كان الناس أمام التشريع سواء، فهم عند تنفيذه كذلك سواء، لا تفريق في ذلك بين القاضي والمقضي له، والحاكم والمحكوم، وكل إنسان في الإسلام تطاله يد القضاء كائنا من كان حين يقتضي

# المراجع المراج

الأمر ذلك، وقد عمل بالمساواة أمام القضاء منذ عهد النبي - وعهد الخلفاء الراشدين، فقد روت عائشة وهي «أن قريشا أهمهم شأن المرأة المخزومية التي سرقت، فقالوا: من يكلم فيها رسول الله، ومن يجترئ عليه إلا أسامة بن زيد، حب رسول الله - فكلمه أسامه، فقال رسول الله - الأأسامة بن زيد، حب رسول الله علي عدمن حدود الله؟ »ثم قام فخطب فقال: «أيها الناس! إنما أهلك الذين قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله! لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها »[صحيح البخاري ح (١٢٨٨)، وأخرجه أيضًا مسلم ح (١٦٨٨)].

كان علي بن أبي طالب - هيئه - مسافرا وقد ربط درعه الحديدية التي كان يلبسها للقتال وراء ه على ظهر الجمل وحين وصل إلى المكان الذي كان يقصده بحث عن الدرع فلم يجدها كانت قد سقطت منه أثناء الرحلة دون أن ينتبه إليها وبينما هو يتمشى في احد الأسواق إذ رأى درعه عند رجل يهودي فأوقفه وطلب منه أن يردها إليه ولكن اليهودي امتنع وقال لعلي - هيئه - «إن الدرع درعي ولن أسلمها إليك». فطلب منه علي - هيئه - أن يصحبه إلى القاضي ليحكم بينهما، ومثُل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب والرجل اليهودي أمام قاضي المدينة المنورة وكان يدعى «شريحا» و حكى سيدنا علي للقاضي قصة ضياع درعه وكيف عثر عليها عند اليهودي وطالب بإرجاعها لكن اليهودي أصر على أن الدرع له وانه يملكها من زمنٍ طويل وان الدروع تتشابه وطلب القاضي شريح من سيدنا علي الدليل على أن الدرع له فأشار إلى

علامات على الدرع يعرفها بها، ولكن القاضي لم يقتنع بأدلته وحكم للرجل اليهودي بالاحتفاظ بالدرع، وامتثل علي بن أبي طالب - هيئت - لحكم القاضي وهو مقتنع بان الدرع درعه وان القاضي اجتهد وأخطأ.

وهم علي - والانصراف ولكن الرجل اليهودي استوقفه وقد بهره ما رأى من عدل المسلمين وسمو أخلاقهم وقال له: «يا أمير المؤمنين إن الدرع درعك وقد عثرت عليها بعد أن سقطت منك وكنت قادراً على أخذها مني درعك وقد عثرت عليها بعد أن سقطت منك وكنت قادراً على أخذها مني دون اللجوء إلى القاضي فأنت أقوى مني جسداً وأكبر سلطاناً ومع ذلك لم تستعمل قوتك ولا سلطانك ولجأت إلى حكم الشرع كغيرك من عامة الناس»، ثم التفت إلى القاضي وقد تأثر وتحركت مشاعره لعظمة ما رأى وقال: «إذا كان ما حكمت به هو الإسلام فاني أشهد أن لا اله إلا الله وأن محمداً رسول الله»[بتصرف وقد ذكره السيوطي في ((تاريخ الخلفاء)) (١٤٢) وقال: أخرجه الدراج في جزئه المشهور بسند مجهول عن ميسرة عن شريح القاضي].

#### أيها الأحباب:

بعد أن أعلن القرآن مبدأ المساواة في قوله: ﴿إِنَّ أَكُرَمُكُمْ عِندَاللّهِ أَنْقَدَكُمْ وَله المحرات: ١٣]، وقف الرسول - على حجة الوداع ليعلن في خطابه الخالد: «الناس من آدم وآدم من تراب، لا فضل لعربي على أعجمي ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى». هذه المساواة فقد نفذت في المساجد حيث كان يلتقي فيها الأبيض والأسود على صعيد واحد من العبودية لله على والخشوع بين يديه، ولم يكن الأبيض ليجد غضاضة أو حرجاً في وقوف الأسود بجانبه. ونفذت في الحج حيث تلتقي العناصر البشرية كلها من بيضاء

## المراج المراج المراجع المراجع

وملونة على صعيدٍ واحد وبثياب واحدة من غير تمييز بين أبيض وأسود واستعلاء من البيض على السود.

بل إننا لنجد ما هو أسمى من هذا، فقد أمر سول الله - الله الحبشي المحبة على المحبة ليؤذن من فوقها ويعلن كلمة الحق، والكعبة هي الحرم المقدس عند العرب في الجاهلية، وهي القبلة المعظمة في الإسلام، فكيف يصعد عليها عبد ملوّن كبلال؟ كيف يطؤها بقدميه؟

فما كان صعود بلال على سطح الكعبة إلا إعلاناً لكرامة الإنسان على كل شيء وأن الإنسان يستحق هذه الكرامة لعلمه وعقله وأخلاقه وإيمانه لا لبشرته وبياضه، فما يقدم الإنسان بياضه إذا أخَّره عمله، ولا يؤخره سواده إذا قدمه ذكاؤه واجتهاده.

لمّا جاء المسلمون لفتح مصر وتوغلوا فيها حتى وقفوا أمام حصن بابليون رغب المقوقس في المفاوضة مع المسلمين، فأرسل إليهم وفدًا ليعلم ما يريدون، ثم طلب منهم أن يرسلوا إليه وفداً، فأرسل إليه عمرو بن العاص عشرة نفر فيهم عبادة بن الصامت، وكان عبادة أسود شديد السواد، طويلاً حتى قالوا إن طوله عشرة أشبار، وأمره عمرو أن يكون هو الذي يتولى الكلام، فلما دخلوا على المقوقس تقدمهم عبادة بن الصامت فهابه المقوقس لسواده وقال لهم: نحّوا عني هذا الأسود وقدموا غيره يكلمني، فقال رجال الوفد جميعاً: إن هذا الأسود أفضلنا رأياً وعلماً، وهو سيدنا وخيرنا والمقدم علينا، وإنما نرجع

جميعاً إلى قوله ورأيه، وقد أمره الأمير دوننا بما أمره، وأمرنا ألا نخالف رأيه وقوله، فقال لهم: وكيف رضيتم أن يكون هذا الأسود أفضلكم وإنما ينبغي أن يكون هو دونكم؟ قالوا: كلا وإن كان أسود كما ترى فإنه من أفضلنا موضعاً وأفضلنا سابقة وعقلاً ورأيًا، وليس ينكر السواد فينا، فقال المقوقس لعبادة: تقدم يا أسود وكلمني برفق فإني أهاب سوادك، وإن اشتد كلامك علي ازددت لك هيبة، فقال عبادة – وقد رأى فزع المقوقس من السواد –: إن في جيشنا ألف أسود هم أشد سواداً مني.

وفي عام ( ١٠٠) من الهجرة أي منذ ثلاثة عشر قرناً شكت جارية سوداء تسمى فرتونة إلى أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز على بأن لها حائطاً قصيراً يُقتحم منه عليها فيُسرق دجاجها، فأرسل عمر فوراً إليها يخبرها أنه أرسل إلى واليه والي مصر يطلب إليه أن يصلح لها حائطها ويحصن لها بيتها، وكتب إلى واليه في مصر أيوب بن شرحبيل: "إن فرتونة مولاة ذي أصبح قد كتبت إليَّ تذكر قصر حائطها وأنه يسرق منه دجاجها وتسأل تحصينه لها. فإذا جاءك كتابي هذا فاركب أنت بنفسك إليه حتى تحصنه لها! » فلما وصله الكتاب ركب بنفسه إلى الجيزة ليسأل عن فرتونة حتى عثر على محلها، فإذا هي سوداء مسكينة، فأعلمها بما كتب به أمير المؤمنين وحصّن لها بيتها[سية عمر بن عبد العزيز لابن عبد العرب التاريخ الإسلامي (١٧٧/١٥)].

هذا ما فعلناه قبل أكثر من ثلاثة عشر قرناً. . وهذا مثل من حضارتنا.

أسأل الله تعالى أن يجعلني من الهداة المهتدين، والصلحاء المصلحين إنه جواد كريم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد،



وعلى آله وصحبه أجمعين.



الحمد لله خالق الأكوان، ومُقلب الدهور والأزمان، أحمده سبحانه وأشكره، فحقٌ للمنعِم أن يُشكّر بكل لسان، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة أرجو بها الدرجات العلا من الجنان، وأشهد أن نبينا وحبيبنا وسيدنا محمدًا عبد الله ورسوله المصطفى بالرسالة والتكريم على الثقلين الإنس والجان، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن سار على النهج واقتفى الخطى بإحسان.

#### وبعد . . . .

حديثنا اليوم عن حقوق غير المسلمين فلهم في ديننا حقوق وغير المسلمين ينقسمون من حيث الجملة إلى قسمين:

1 ـ محاربون.

2- مسالمون. وهم ينقسمون أيضاً إلى قسمين:

أـ الذميون الذين يعيشون داخل الدولة المسلمة ولهم حق المواطنة.

ب ـ المستأمنون، وهم المحاربون الذين أعطوا الأمان لدخول الدولة المسلمة إما لمصلحة دينية أو دنيوية.

وهؤلاء جميعاً سواء كانوا محاربين أو مسالمين لهم علينا خمسة حقوق:

الأول: حفظ كرامتهم الإنسانية. ومن المحافظة على كرامة غير المسلمين حقهم في مراعاة مشاعرهم، والتأكيد على أن ديننا امتداد للأديان السماوية

# ٢٣٢ عالما المالم المالم

السابقة وأننا نؤمن بجميع الرسل والأنبياء والكتب السماوية التي يؤمنون بها: ﴿ عَامَنَ السَّمَاوِية التي يؤمنون بها: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ عَ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَ كِيهِ عَ وَكُنْبِهِ عَلَيْهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَ كِيهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ عَلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

وقد بلغ من تكريم الإسلام لهم أن الله تعالى حرّم على المسلمين سب الله الله المشركين، لأن ذلك يجرح مشاعرهم فيحملهم على سب الله تبارك وتعالى، ويكون سبباً لعنادهم وإعراضهم عن الحق، قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَسُبُّوا ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ فَيَسُبُّوا ٱللّهَ عَدَوًا بِغَيِّرِعِلُّو كَذَلِكَ زَيِّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ مَمَّلَهُ مُ أَنَّ اللهُ عَلَى مَرْجِعُهُم فَيُنَبِّتُهُم وبِمَا كَانُوايع مَلُونَ الله الأنعام: ١٠٨].

قال الإمام القرطبي «لا يحل لمسلم أن يسب صلبانهم، ولا دينهم، ولا كنائسهم، ولا يتعرض إلى ما يؤدي إلى ذلك، لأنه بمنزلة البعث على المعصية»[ تفسير القرطبي ج ٧ ص ٦٠].

ومن تكريم الإسلام لهم ما ثبت في صحيح البخاري أن جنازة مرّت بسهل بن حنيف وقيس بن سعد بن عباده وهما قاعدان بالقادسية، فقاما، فقيل لهما: إنها من أهل الأرض، أي: أهل الذمة، فقالا: إن النبي - عليه مرت به جنازة، فقام، فقيل له: إنها جنازة يهودي! فقال: أليست نفساً؟

ومن ذلك النهي الشديد عن التمثيل بجثثهم في الحرب، والنهي عن سب أمواتهم، لأنهم أفضوا إلى ما قدموا، ولأن سب الأموات يؤذي الحي ولا يضر الميت. والأحاديث في هذا الباب كثيرة مشهورة.

ومن مظاهر التكريم الإلهي للإنسان تقرير المساواة بين البشر في أصل

الحق الثاني: التعاون معهم على البر والتقوى وتحقيق المصالح الإنسانية النبيلة، فيما يحقق التعايش السلمي والأمن العالمي، قال تعالى: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُواْ أُعَدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِ وَاتَّقُواْ الله وَيَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُواْ أُعَدِلُواْ هُو أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِ وَاتَّقُواْ الله وَيَ يَجْرِمَنَكُمْ مَلُونَ فَي المخاري في إلى الله إلى المحديبية قال - عَلَيْهُ - ! " والذي نفسي بيده لا يسألوني خُطة يُعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهم إياها ».

الحق الثالث: تعريفهم بالإسلام وتأليف قلوبهم عليه، لأنه الدين الحق الذي ارتضاه لعباده ولا يقبل من أحد ديناً سواه. كما أن سعادة الإنسان وحفظ مصالحه في الدنيا والآخرة موقوفة على التدين به والتزامه.

## المالم ال

العق الرابع: مجادلتهم بالتي هي أحسن، وإقناعهم بالحق بأدلة عقلية ومنطقية مقنعة، وبأسلوب لين ومعاملة حسنة: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَبَحْدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]

﴿ هِ وَلَا تَجُكِدِلُوٓا أَهۡلَ الۡصِحَدِ إِلَّا بِاللَّهِ هِى أَحۡسَنُ ﴾ [العنكبـــوت: ٤٦] ﴿ فَقُولًا لَيۡنَا لَعَلَّهُ مِيَا أَحۡسَنُ ﴾ [طه: ٤٤]

الحق الخامس: العدل معهم في كل الأمور وفي جميع الأحوال.

الإسلام هو دين العدل في كل أحكامه وتشريعاته، العدل مع كل أحد، وعلى كل حال، وفي كل شيء، فبالعدل قامت السموات والأرض، ولتحقيق العدل أرسلت الرسل وأنزلت الكتب، والله تعالى ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مسلمة. وقد أوجب العدل حتى في حال الحرب مع الكفار المحاربين، ونهى عن ظلمهم والعدوان عليهم، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾[المائدة: ٨]، ومما يؤكد أثر التعامل الإنساني من قبل المسلمين مع أهل الذمة، وشعورَهم بالعدل ورضاهم عن حكم المسلمين: قتالهم مع المسلمين ضد النصاري عندما جمع هرقل لغزو المسلمين في موقعة اليرموك، حيث قال نصاري حمص: "لولايتكم وعدلكم أحبُّ إلينا مما كنا فيه من الظلم والغشم، ولندفعن جند هرقل عن المدينة مع عاملكم. ونهض اليهود فقالوا: والتوراةِ لا يدخل عامل هرقل مدينة حمص إلا أن نغلب أو نجهـ ١٠ أبو

الحسن البلا<mark>ذري، فتوح البلدان، مكتبة الهلال، بيروت،</mark> لبنان، د. ط، ١٩٨٣ م، ص١٣٩ ].

والأصل في علاقة المسلمين بغيرهم هي السلم والتعايش السلمي. في<mark>جب أن نسالم</mark> من سالمنا، ونفي بالعه<mark>د لمن عاهدنا، ولا يجو</mark>ز أن نقاتل إلا من قاتلنا أو منعنا من إقامة ديننا. ولا أدل على ذلك من إباحة نكاح نسائهم وأكل ذبائحهم، والبيع والشراء معهم، وإقرارهم على دينهم، وعدم إكراههم على الإسلام، وبقائهم بين ظهراني المسلمين، فهذا كله يدل على أن أصل العلاقة مع غير المسلمين هي السلم. والله تعالى لم يخلق هذا الإنسان الذي كرمه وفضله على كثير من خلقه لكي يقتل وتزهق روحه بغير حق. وكلام العلماء في تقرير هذه الحقيقة كثيرة معروفة. قال الله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴿[البقرة: ١٩٠ وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۗ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَىٰكُمُّ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ ۗ [الحجرات: ١٣]وليس لتتقاتلوا ويهلك بعضكم بعضاً.

فالعدل والقسط، والبر والإحسان، والتسامح والتعايش السلمي، والتعاون على البر والتقوى وعلى تحقيق المصالح الإنسانية المعتبرة هي العناوين الجامعة لكل الحقوق الإنسانية المشروعة لغير المسلمين على المسلمين، سواءً أكانوا يعيشون داخل البلاد الإسلامية أو خارجها، وسواء أكانوا ذميين مستوطنين أو مقيمين أو سائحين أو مستأمنين.

> حقوق غير المسلمين الغير محاربين أولاًّ: حقهم في البربهم والإحسانُ إليهم وحسن التعامل معهم.

### 

قال الله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا نُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْءًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَى وَالْبَالِ اللّه عَلَى وَالْبَالِ وَمَا مَلَكُتُ أَيْمَنَكُمُ وَالْمَلْكِينِ وَالْبَالِ وَمَا مَلَكُتُ أَيْمَنَكُمُ وَاللّهِ لا يُحِبُّ مَن كَانَ فَوْلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله الله من المسلمين والضعفاء والمساكين. والآية عامة في جميع المذكورين، من المسلمين والكافرين، والصالحين والفاسقين، والقريبين والبعيدين. فكلهم يجب العدل في معاملتهم، والإحسان إليهم، وإن كان حق المسلم أعظم من حق الكافر، وحق القريب آكد من حق البعيد، فكل يجب له من البر والإحسان بحسب قربه ومنزلته، وعلى قدر حاجته وما يناسبه.

وعلى هذا تواطأت رسالات السماء، وأوصت به جميع الأنبياء، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْ نَا مِيثَقَ بَنِي ٓ إِسَرَءِ يِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللّهَ وَبِالْوَلِايَنِ إِحْسَانًا وَذِى اللّهُ وَإِلْا اللّهَ وَبِالْوَلِايَنِ إِحْسَانًا وَذِى اللّهُ وَالْمَاكِينِ وَقُولُواْ اللّهَ الله وَمَا تُواْ الصّكوة وَ وَالْمَالُونَ وَ وَاللّهُ اللّه وَ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّه وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ الله الله تعالى: وَ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ الله تعالى: ﴿ وَقُولُوا اللّهُ الله تعالى: ﴿ وَقُولُوا اللّه تعالى: ﴿ وَقُولُوا اللّه تعالى: ﴿ وَقُولُوا اللّه تعالى: ﴿ وَالمُساكِينِ وَالمُساكِينِ وَاللّهِ وَالمُساكِينِ وَاللّهُ ولِللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ينَهْ كَكُو ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَمْ يُغْرِجُوكُمْ مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقَسِطُوٓاْ إِلَيْهِمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ [الممتحنة: ٨].

وقد حذف المعمول في قوله [أن تبروهم] ليشمل كل أنواع البر والإحسان، بالقول والفعل.

وإذا كنا مأمورين بالإحسان في معاملة الكفار، والبر بهم قولاً وفعلاً، تأليفًا لقلوبهم، وترغيبًا لهم في الإسلام، فكيف بالمسلمين الحنفاء؟!!.

فالقول الحسن يؤنس النفوس، ويفتح مغاليق القلوب، ويعين على قبول الحق والانقياد له، ويورث المحبة والتقدير لصاحبه، وهو يدل على سمو نفسه، وحسن خلقه، وعفة لسانه. وهذا ما يجب أن يكون عليه المسلم، فإن النبى - عَيْكِيِّ - قال: «ليس المؤمن بالطعان ولا اللعان ولا الفاحش ولا **البذيء**»[رواه الترمذي: ١٩٧٧، وأحمد: ٣٨٣٩، والبيهقي في السنن الكبرى: 10580، والطبراني في المعجم الكبير: ١٠٤٨٣، وأبو يعلى: ٥٠٨٨، وابن حبان: ١٩٢، والحاكم: ٢٩، وصححه. وقال الترمذي: حديث حسن]. وفي الصحيحين عن عَائِشَةً - ولا الله عَائِشَةً - والله عَالَتْ: «دَخَلَ رَهْطٌ مِنْ الْيَهُودِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ - عَلَيْهُ - فَقَالُوا السَّامُ عَلَيْكُمْ، قَالَتْ عَائِشَةُ فَفَهِمْتُهَا فَقُلْتُ: وَعَلَيْكُمْ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ، قَالَتْ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - عَلَيْةٍ -: مَهْلًا يَا عَائِشَةُ، « إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلِّهِ» فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوَلَمْ تَسْمَعْ مَا قَالُوا؟ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - عَلَيْة -: قَدْ قُلْتُ: وَعَلَيْكُمْ»، وقال القرطبي: «وهذا كله حض على مكارم الأخلاق، فينبغي للإنسان أن يكون قوله للناس لينًا، ووجهه منبسطًا طلقًا، مع البر والفاجر، والسني والمبتدع، من غير مداهنة، ومن غير أن يتكلم معه بكلام يظن أنه يَرضي مذهبه، لأن الله تعالى قال لموسى وهارون: ﴿أَذْهَبَٱ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ

# بنَيْنَةِ عَالَى الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِي الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّيلِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّيْلِيلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي

إِنَّهُ مَطَعَى فَقُولًا لَهُ فَوْلًا لَيِّنًا لَعَلَّهُ بِيَذَكُّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ اللهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مَن موسى وهارون، والفاجر ليس بأخبث من فرعون، وقد أمرهما الله تعالى باللين معه.

### ويدخل في هذا الباب صور لا تحصى من البر والإحسان وحسن الخلق، ومن ذلك:

- إعانة محتاجهم وسد خلاتهم.
  - تحيتهم ولين الجانب معهم.
- تهنئتهم بمناسباتهم غير الدينية كزواج وولادة، ونجاح في دراسة، وكسب في تجارة، وقدوم غائب، وسلامة من حادث أو مرض، أو نحوها.
  - إجابة دعوتهم والأكل معهم.
  - عيادة مريضهم، وتفقد أحوالهم.
    - إهداؤهم وقبول هداياهم.

ومن أروع الصور التي جسّدها تعامل المسلمين مع أهل الذمة؛ "أن عمر ومن أروع الصور التي جسّدها تعامل يسأل: شيخ كبير ضرير البصر، فضرب عضده من خلفه وقال: من أي أهل الكتاب أنت، فقال: يهودي، قال: فما ألجأك إلى ما أرى؟ قال: أسأل الجزية والحاجة والسن. فأخذ عمر بيده، وذهب إلى منزله فرضخ له بشيء من المنزل، ثم أرسل إلى خازن بيت المال فقال: انظر هذا وضرباءه، فولله ما أنصفناه أن أكلنا شبيبته، ثم نخذله عند الهرم، ووضع عنه الجزية وعن ضربائه»[أبويوسف، يعقوب بن إبراهيم، كتاب الخراج، ص١٢٦.].

وقد ورد عن عمر بن عبد العزيز - على الله حتب إلى عدي بن أرطأة والى البصرة: «وانظر من قبلك من أهل الذمة قد كبرت سنه، وضعفت قوته، وولت عنه المكاسب، فأجر عليه من بيت مال المسلمين ما يصلحه»[ ابن سلام، أبو عبيد القاسم، كتاب الأموال، ص٥٥. نقلا عن حقوق الإنسان في الإسلام د. عبد العزيز بن فوزان

> ثانياً: حقهم في الحرية الدينية. وهذا يشمل ثلاثة أمور:

أ - عدم إكراههم على الإسلام، قال تعالى: ﴿ لَا ٓ إِكَّاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [البقرة: ٢٦٥] وقال جل وعلا:

﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمُّ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكْفُرُ ﴾ [الكهف: ٢٩]قال الشيخ محمد الغزالي: «إن الحرية الدينية التي كفلها الإسلام لأهل الأرض لم يُعرف لها نظير في القارات الخمس، ولم يحدث أن انفرد دين بالسلطة، ومنح مخالفيه في الاعتقاد كل أسباب البقاء والازدهار مثل ما صنع الإسلام».

وأما ما جاء في الكتاب والسنة من تحريم الردة وقتل المرتد فإن هذا ليس إكراهاً على الإسلام، بل قطعاً للطريق على المتلاعبين الذين يريدون محادة الله ورسوله ومناكفة المسلمين وتشويه صورة الإسلام وتنفير الناس منه، كما قال الله تعالى عن اليهود: ﴿ وَقَالَت ظَايَهِ لَهُ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَكِ ، امِنُواْ بِٱلَّذِي أُنْزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَجَّهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُواْ عَاخِرَهُ لِعَلَّهُمَّ يَرْجِعُونَ ١٧٧) والعلماء يعتبرون قتل المرتد نتيجة خيانته للملة الإسلامية التي انخرط في عداد أفرادها باختياره، ثم غدرها وتنكر لها، فلو ستر كفره لم يتعرض له أحد

# المالم ال

ولم ينقب عما في قلبه، بل يبقى حاله كحال المنافقين الذين قال فيهم الله: ﴿ وَإِذَا خَلُواْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّامَعَكُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴿ اللهِ [البقرة: ١٤].

ب - إقرارهم على دينهم وممارسة شعائرهم في معابدهم وفي دورهم وأماكنهم الخاصة. وكان الخلفاء يوصون قادتهم حين يخرجون للجهاد بما يكفل ذلك ويحفظه، ففي وصية أبي بكر لأسامة بن زيد حين بعثه إلى الشام: «وسوف تمرون بأقوام قد فرّغوا أنفسهم في الصوامع فدعوهم وما فرغوا أنفسهم له»[ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ١ ص ٣٣٥].

وجاء في عهد عمر مع أهل إيلياء "القدس": «هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان: أعطاهم أماناً لأنفسهم، وأموالهم، ولكنائسهم وصلبانهم، وسقيمها وبريئها وسائر ملتها، لا تسكن كنائسهم، ولا تهدم، ولا ينتقص منها، ولا من حيزها، ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يُكرهون على دينهم، ولا يُضارَّ أحدُّ منهم» [الفاروق عمر بن الخطاب تأليف محمد رضا ص ٢٠٦ طبع دار الكتب العلمية لبنان الطبعة الأولى ١٣٩٨ ه]...

وعلى ذلك سار المسلمون في سائر العصور، وما الكنائس والبيّع المنتشرة في بلاد الإسلام شرقاً وغرباً منذ دخلها الإسلام إلى اليوم إلا خير شاهد على ذلك.

يقول روبرتسون: «إن المسلمين وحدهم الذين جمعوا بين الغيرة لدينهم وروح التسامح نحو أتباع الأديان الأخرى، وإنهم مع امتشاقهم الحسام نشراً لدينهم تركوا من لم يرغبوا فيه أحراراً في التمسك بتعاليمهم الدينية». جـحقهم في التزامهم بشرعهم والتحاكم إلى أئمتهم وعلمائهم.

فلا يُلزموا بدفع الزكاة التي تلزم الأغنياء من المسلمين، لأنهم لا يعتقدون وجوبها، ولم يُفرض عليهم الجهاد مع المسلمين وإن كانوا ذميين لهم حق الإقامة والمواطنة.

وفي العقوبات قرّر الفقهاء أن الحدود لا تُقام عليهم إلا فيما يعتقدون تحريمه كالسرقة والزنا، ولا يُعاقبون فيما يعتقدون حِله كشُرب الخمر وأكل الخنزير وأكل الربا ونحوها.

وتبعاً لذلك لم يلزموا بالتحاكم إلى المحاكم الشرعية، بل يجوز لهم أن يحتكموا إلى محاكمهم الخاصة بهم، فإن جاؤوا إلينا حكّمنا بينهم بالقسط الذي شرعه الله، كما قال ربنا سبحانه : ﴿ فَإِن جَآءُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم أَوَ أَعْرِضَ عَنْهُم فَكُن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم فَإِن تُعْرِضَ عَنْهُم فَكَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِالْقِسَطِ إِنَّ الله يُحِبُ المُقْسِطِينَ الله الله المائدة: ٤٢].

### ثَالثاً: حقهم في حفظ دمانهم وأعراضهم وأموالهم.

فهذه الحقوق كلها محفوظة لهم كحقوق المسلمين فيها بعضهم مع بعض. والحق في الحياة الكريمة هو الحق الأول للإنسان، وعليه تبنى سائر الحقوق، وبضياعه تنعدم كل الحقوق. ويعتبر حق الحياة مكفولاً بالشريعة لكل إنسان، فلا يجوز قتله بغير حق مسلماً كان أو غير مسلم. كيف وقد جعل الله تعالى قتل نفس واحدة معصومة كقتل الناس جميعاً، وإحياء نفس واحدة وإنقاذها من الهلاك كإحياء الناس جميعاً فقال تعالى: همن قتكل نَفساً بِغَيرِ فَي الْأَرْضِ فَكَا الناس جميعاً وَمَنْ أَحْياها فَكَا أَنّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْياها فَكَا أَنّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْياها والمبالغة أَحْيا الناس جميعاً وَمَنْ القتل، والمبالغة المر القتل، والمبالغة

# المنافعة الم

الشديدة في الزجر عنه، وتوكيد لحق الحياة الإنسانية، حتى لا يضار فيها أحد بغير حق.

بل لقد دلت السنة النبوية على أن التعدي على الحيوان بإزهاق روحه ظلماً وعدواناً، جريمة يستحق فاعلها دخول النار.

ففي الصحيحين عن عبد الله بن عمر عن أن رسول الله - على الله عبد الله عمر الله عمر الله عن خساش النار في هرّة ربطتها، فلم تطعمها، ولم تدعُها تأكل من خساش الأرض ».

فإذا كانت هذه عقوبة قتل الحيوان بغير حق، فكيف بقتل الآدمي المعصوم؟!!

وهناك أحاديث كثيرة تدل على تحريم قتل الكضار غيير المحاربين من الـذميين والمعاهدين والمستأمنين، ومنها ما يأتي:

1 ـ عن عبد الله بن عمرو - عن النبي - عن النبي - عن الله عاهداً ومن قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها لتوجد من مسيرة أربعين عاماً» [رواه البخاري: ٢٩٩٥].

2- وعن أبي هريرة - على - أن النبي - على - قال: «ألا من قتل نفساً معاهدة لها ذمة الله وذمة رسوله، فقد أخفر ذمة الله، فلا يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة سبعين خريفاً »[رواه الترمذي: ١٤٠٣، وابن ماجه: ٢٦٨٧. وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.].

2. عن أبي بكرة - عن أبي بكرة الله عليه الله عليه الله عليه البعنة» [رواه أبو داود: غير كنهه[أي: في غير وقته الذي يجوز فيه قتله.] حرّم الله عليه الجنة» [رواه أبو داود: ٢٧٦٠، والنسائي: ٤٧٤٧، وفي السنن الكبرى: ٢٩٤٩، والدارمي: ٢٠٥٤، وأحمد ٥/٣٦، ٣٨، والبيهقي في السنن الكبرى: ٩/ ٢٣١.]. قال العلامة الشوكاني: «المعاهد: هو الرجل من أهل دار الحرب يدخل إلى دار الإسلام بأمان، فيحرم على المسلمين قتله

بلا خلاف بين أهل الإسلام حتى يرجع إلى مأمنه "[نيل الأوطار ٧/ ١٥٥ ـ ١٥٦]، وقد أجمع العلماء قاطبة على تحريم الغدر، ووردت نصوص كثيرة في الكتاب والسنة تنهى عن الغدر، وتتوعد فاعله بالخزي والعذاب الأليم. وإذا كان هذا الوعيد الشديد في قتل آحاد المعاهدين والذميين والمستأمنين، فكيف بنسف بيوتهم وعماراتهم، وهدمها على رؤوسهم، وقتل من فيها من النساء والصبيان؟ مع أن قتل هؤلاء من الكفار المحاربين حرام لا يجوز بإجماع العلماء إلا لضرورة [انظر: التمهيد لا بن عبد البر ٢٤/ ٢٣٣ ـ ٢٣٤]، فكيف بنساء المعصومين من الذميين والمعاهدين والمستأمنين وأطفالهم؟ وهل هذا إلا محادة لله تعالى ولرسوله - وغدر في العهود، ونقض للعقود، وارتكاب لجريمة من أكبر الجرائم، ومظلمة من أعظم المظالم؟! مع ما فيها من تشويه صورة الإسلام والمسلمين، والصد عن سبيل الله القويم، وتنفير الناس من الدخول في دينه الذي أنز له رحمة للعالمين.

#### حُرمة أموالهم

وأما حُرمة أموالهم وأعراضهم فقد ذكر ابن المنذر إجماع أهل العلم على أن الله وألم حرم أموال المسلمين والمعاهدين إلا بطيب نفس منهم، وأن المسلمين وأهل الذمة في هذا سواء. ويقول ابن قدامة: «وحكم أموال أهل الذمة حكم أموال المسلمين في حرمتها. قال علي بن أبي طالب: إنما بذلوا الجزية لتكون دماؤهم كدمائنا، وأموالهم كأموالنا»، ويقول القرافي: «إن عقد الذمة يوجب لهم حقوقاً علينا، لأنهم في جوارنا وفي حمايتنا وذمتنا وذمة الله تعالى وذمة رسوله - عليهم ولو بكلمة سوء أو غيبة فقد تعالى وذمة رسوله -

# المراجع المراج

ضيع ذمة الله تعالى وذمة رسوله وذمة دين الإسلام »[الفروق ٣/ ١٤.٥٠.]. رابعاً: حقهم في حفظ حقوقهم المدنية والسياسية والاقتصادية والثقافية.

ويشمل ذلك حقهم في الأمن والحرية والعدل، وفي التعلم والتعليم، وفي التكسب وطلب الرزق، وفي العمل وشغل الوظائف الحكومية والأهلية، وفي إقامة المؤسسات والشركات، وفي مشاركة المسلمين والتعامل معهم بأنواع البيوع والمبادلات، وحقهم في التملك والتصرف، والسكنى والتنقل والسفر، والتزوج والتزويج، وفي حفظ خصوصياتهم وممتلكاتهم، وعدم التطلع على عوراتهم أو التجسس عليهم بغير حق.

وقد نص الفقهاء على أن لأهل الذمة الحق في تولي وظائف الدولة كالمسلمين إلا ما غلب عليه الصبغة الدينية كالإمامة، والنظارة على أوقاف المسلمين، والقضاء بينهم، وقيادة الجيش، ونحو ذلك. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.



الحمد لله المتفرد بالملك والخلق والتدبير، يعطي ويمنع وهو على كل شيء قدير، له الحكم وله الأمر وهو العليم القدير، لا راد لقضائه ولا معقب لحكمه وهو اللطيف الخبير.. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة تنجي من قالها صادقاً من قلبه من أهوال يوم عسير، يوم يقوم الناس لرب العالمين، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، البشير النذير والسراج المنير، صلى الله عليه وعلى آله وصحابته أجمعين، ومن سار على دربهم، واقتفى أثرهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعد

ما زلنا وإياكم مع سلسلة الحقوق في الإسلام، سلسلةٌ منهجيةٌ علميةٌ تربوية. واليوم حديثنا عن حقً عظيم من الحقوق في الإسلام. إنه حق الوطن.

### هل للوطن حقوق في الإسلام؟ نعم.

وللأوطان في دم كل حُرٍ يدُّ سلفت ودينٌ مستحق لقد فطر الله الإنسان على أمور عديدة، من هذه الأمور حبّ الوطن الذي عاش فيه وترعرع في أكنافه يحنّ إليه إذا غاب عنه، ويدافع عنه إذا هُوجِم، ويغضب له إذا انتُقص منه، وما من إنسان إلا ويعتز بوطنه؛ لانه موطنه وموطن آبائه وأجداده، ومأوى أبنائه وأحفاده.

حتى الحيوانات لا ترضى بغير اوطانها بديل، ومن أجلها تضحي بكل غالي ونفيس. والسمك يقطع آلاف الأميال متنقلاً عبر البحار والمحيطات ثم يعود إلى وطنه، وهذه النملة الصغيرة تخرج من بيتها ووطنها فتقطع الفيافي والقفار وتصعد على الصخور وتمشي على الرمال تبحث عن رزقها ثم تعود إلى مسكنها بل إن بعض المخلوقات إذا تم نقلها عن موطنها الأصلي فإنها تموت.

ألم ترَ أنَّ الإنسان يجوب الأرضَ ويطوي أطرافها، حتى إذا أُنهكت قواه وبلغ من العمر أرذله، عاد إلى موطنه ليُدفن في مسقط رأسه؟!

- هل هناك مخلوق على وجه البسيطة يَعيش بلا وطن؟
  - هل هناك أسد بلا عرين؟
- هل هناك نحل بلا خليَّة و طائر بلا عش، و سمَكُّ بلا ماء؟

وصدق الشاعر حيث قال:

بلادي وإن هانَتْ عليَّ عزيزة ولو أنَّني أعرى بها وأجوع بلادي وإن جارَتْ عليَّ عزيزة وأهلي وإن ضنُّوا عليَّ كرامُ

فالكل يحب وطنه فطرة فُطر الإنسان عليها وإلا فما الذي يجعل الإنسان يعيش في المناطق شديدة الحرارة والتي قد تصل إلى (٦٠) درجة فوق

الصفر، و يعيش في القطب المتجمد الشمالي تحت البرد القارس، و يعيش في الغابات والأدغال يعاني من مخاطر الحياة كل يوم ما الذي جعلهم يتحملون كل ذلك إلا حبهم لوطنهم وديارهم؟! لذلك كان من الحقوق والواجبات الاجتماعية في الإسلام حقوق الوطن والأرض التي يعيش فيها الانسان ويأكل من خيرها ويعبد الله تحت سماها.

واستحقَّ الصحابة - والله المعرَ والثَّناء من رب العزة والجلال؛ لأنهم ضحوا بأوطانهم المحبوبة في سبيل الله - تعالى -: ﴿لِلْفُقَرَاءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۖ أَوْلَيْكِ هُمُ ٱلصَّادِقُونَ ﴿ الحشر: ٨]

بل إنَّ التغريب عن الأوطان قد جُعِلَ في شريعة الرحمن، جُزءًا من العقوبة على بني الإنسان، إذا وقَع في الزنا من غير إحصان.

قيل لأعرابي: كيف تصنعون في البادية إذا اشتد القيظ والحر قال: "يمشي أحدنا ميّلا، فيتصبب عرقًا، ثم ينصب عصاه، ويلقى عليها كساه، ويجلس في فيه يكتال الريح فكأنه في إيوان كسرى". أيّ حُبِّ هذا وهو يلاقي ما يلاقي! إنه يقول أنا في وطني بهذه الحالة ملك مثل كسرى في إيوانه

أيها الاحباب ـ ان للوطن حقوق وواجبات لزاما علينا أن نؤديها ونقوم بها ليس منة ولا تفضلا وإنما واجب ودين في رقبتنا نسأل عنه أمام الله تعالي ، ۲٤٨ كالكان المساون ال

### <mark>وأول حقوق الاوطان ايها الكرام الحب الصا</mark>دق <mark>لهذا الوطن.</mark>

هذه المحبَّة والتعلُّق بالدِّيار، وجَدَها المصطفى المختار، يوم أنْ تآمَر عليه الكفار ليسجنوه أو يقتُلوه أو يُخرِجوه، فخرَج فارًّا مُهاجِرًا، فلمَّا وصَل أطراف مكة خارجًا منها، التفتَ إلى أرضه ووطنه فجاشَتْ نفسه وقال: «والله، إنَّك لأحبُّ البِقاع إليَّ، ولولا أنَّ قومي أخرجوني منكِ ما سكنتُ غيرَكِ».

لَقَدْ كَانَتْ تِلْكَ الكَلِمَاتُ الرَّقِيقَةُ تَعْبِيرًا صَادِقًا عَنْ حُبِّهِ لِوَطَنِهِ الذِي نَشَأَ فِيهِ، وَتَرَعْرَعَ فِي أَكْنَافِهِ، وَتَنَعَّمَ مِنْ خَيْرَاتِهِ، وَأَمْضَى فِيهِ سَنَواتِ شَبَابِهِ وَكُهُولَتِهِ.

ولما بلغ النبي - عليه وله الجحفة) في طريقه إلى المدينة اشتد شوقه إلى مكة، فأنزل الله عليه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ لَرَّادُكَ إِلَى مَعَادِ ﴾ [القصص: ٨٥] أي لرادك إلى مكة التي أخرجوك منها،

ثم لما هاجر إلى المدينة واستوطن بها أحبها وألفها كما أحبّ مكة، بل كان يدعو أن يرزقه الله حبَّها كما في صحيح البخاري: «اللهم حبِّب إلينا المدينة كحبّنا مكة أو أشد»[البخاري-الصحيح (فتح الباري ٧/ ٢٦٢)]،

ثم بعد هجرته - على الله النبي - على الله العفاري من مكة، فيسأله النبي - على الله الوطن، فيقول: «كيف تركت مكة يا

أصيل؟ »، فقال: تركتُها حين ابيضَّت أباطِحُها، وأحجن ثُمامُها، وأغدَقَ إذخرُها، وأمشَرَ سلَمُها.

فاغرَوْرَقت عَيْناه - عَيَّناه - وتحرك الشوق لمكة، للوطن فقال: «يا أصيل، دَعِ القلوب تقر».

وكان يُقال: بحُبِّ الأوطان عُمِرت البلدان، وحبُّ الوطَن مِن الإيمان، و ونعمتان محجودتان: الأمنُ في الأوطان والصّحّة في الأبدان .

حب الوطن ايها الكرام مقترن بحب النفس والدين وكل منهما عزيز عليها قال تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَا كُنَبُنَا عَلَيْهِم أَنِ اقْتُكُوا أَنفُسَكُم أُو اخْرُجُوا مِن دِينرِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلاَ قَلِيلٌ مِّنْهُم ﴾ [النساء:٦٦].

ولا عجب؛ أن يكون ترابُ الوطنِ دواءً للسقيم وعلاجاً للمريضِ والمحسودِ فقد كان النبي الكريم على يبلُ أصبعه بريقه ثم يضعه في التراب كما في حديث أم المؤمنين عائشة - على -: « أن النبيَّ على كان يقولُ للمريضِ: بسمِ اللهِ، تُربَةُ أرضِنا، بِريقَةِ بعضِنا، يَشفَى سَقيمُنا، بإذنِ ربِّنا » [صحيح البخاري معن عائشة عن عائشة المعلم المع

ولكن الحب للوطن له حدود يجب ألا يتجاوزها لأن فوق هذا الحب حب آخر أولى منه وأهم وهو حب العقيدة والدين فإذا ما تعارض حب الوطن مع الدين وجب حينئذ تقديم الأعلى وهو الدين وقد يهاجر المسلم من أرضه

# المراجع المراج

فرارا بدينه حين لا يستطيع إظهاره ، والمحافظة عليه . قال تعالى (فاستجاب لهم ربهم اني لا اضيع.

حب الوطن في الإسلام: لا يعني: العصبية، التي يُراد بها تقسيمُ الأمة إلى طوائف متناحرة، متباغضة، متنافرة، يَكِيد بعضها لبعض، وفي الحديث: «مَن قُتل تحت راية عُمِّيَّة، ينصر لعصبية، ويغضب لعصبية، فقتلتُه جاهليةٌ». -

حب الوطن لا يعني رفع شماعة العدوان للتضحية بأبناء يمن الايمان لتحقيق أهدافٍ سياسية مذهبية.

حب الوطن في الإسلام: لا يعني: اتّباع القوم أنّى ساروا، ونصرَهم على كل حال؛ بل يعني: العدلَ والإنصاف. رسول الله يُسأل: يا رسول الله، أمِنَ العصبية أن يُعِينَ الرجلُ العصبية أن يُعِينَ الرجلُ قومَه؟ قال: «لا، ولكن من العصبية أن يُعِينَ الرجلُ قومَه على الظلم» [رواه أحمد وابن ماجه]. وقال - على الظلم» [رواه أحمد وابن ماجه]. وقال ولكن وطّنوا أنفسكم، إن تقولونَ: إن أحسنَ النّاسُ أحسنًا، وإن ظلموا ظلَمنا، ولكن وطّنوا أنفسكم، إن أحسنَ النّاسُ أن تُحسِنوا، وإن أساءوا فلا تظلِموا» [رواه الترمذي]

حب الوطن في الإسلام: لا يعني الانفصال عن جسد الأمة الإسلامية، أو نسيان مبدأ الإنسانية، فلا ننصر مظلومًا، ولا نغيث ملهوفًا، ولا نعين مكروبًا، ما دام أنه ليس في حدود الوطن، والنبي على يقول: «مَثَلُ المؤمنين في تراحمهم وتوادِّهم وتعاطفهم مثلُ الجسد الواحد؛ إذا اشتكى منه عضوٌ تَداعَى له سائر

الجسد بالسهر والحمى» [متفق عليه].

حب الوطن لا يكون بمجرد الكلمات والشعارات بل هو سلوك يلازم الفرد المحب في كل مكان، في حله وترحاله، في المنزل والشارع، في مقر عمله وفي سهوله ووديانه.

حب الوطن يظهر في احترام أنظمته وقوانينه، وفي التشبث بكل ما يؤدي إلى وحدته وقوته.

حب الوطن يظهر في المحافظة على منشآته ومنجزاته، وفي الاهتمام بنظافته وجماله

حب الوطن يظهر في إخلاص العامل في مصنعه، والموظف في إدارته، والمعلم في مدرسته.

حب الوطن يظهر في إخلاص أصحاب المناصب والمسئولين فيما تحت أيديهم من مسؤوليات وأمانات.

حب الوطن يظهر في تحقيق العدل ونشر الخير والقيام بمصالح العباد كلٌ حسب مسئوليته وموقعه.

حبَّ الوطن يعني اقتلاع وازالة كل ما من شأنه إحداثُ ضرر بأبناء الوطن أو بتراب الوطن و أراضيه.

## ٢٥٢ كالكالم المالكالم الما

حب الوطن يعني أن يكون الفرد خير ممثّل لوطنه أينما حلَّ وأينما ارتحل.

بِلادي هَواهَا في لِسَاني وفي دَمِي يُمَجِّدُها قلبي ويدْعولهَا فَمِي ولا خيرَ فيمنْ لا يحبُّ بِلادَهُ ولا في حليفِ الحُبِّ إِنْ لَمْ يُتَيَّمِ ومن تووه دارٌ فيجْحَدُ فضلَها يكنْ حيواناً فوقَهُ كلُّ أَعْجَمِ ومن تووه دارٌ فيجْحَدُ فضلَها يكنْ حيواناً فوقَهُ كلُّ أَعْجَمِ السَّم تر أَنَّ الطيرَ إِنْ جَاءَعِشَهُ فَاواهُ في أَكنَافِهِ يَتَرتَّم وليسَ من الأوطانِ من لم يكنْ لها فِداءً وإنْ أَمْسَى إليهنَّ ينتُمي ومن يظلم الأوطانَ أو ينسَ حقَّهَا تجبْهُ فنُونُ الحَادِثاتِ بَأَظْلَم ومن يظلم الأوطانَ إلا رِجَالُهَا وهَلْ يَترَقَى النَّاسُ إلا بِسُلَّم من حقوق الوطن علينا ثانيا حماية مكاسبه وصيانة خيراته ومقدراته، لا بيعها وتسليمها للأجنبي من أجل لعاعة الدنيا.

من حقوق الوطن ثالثا أن يكون كل واحد منا عيناً حارسة لـ من كل عدو ومتربص في الداخل أو الخارج.

من حقوق الوطن علينا رابعا أن نغرس في قلوب أبنائنا حبه والدفاع عنه والتضحية من أجله.

من حق الوطن علينا خامسا الحفاظ على أمنه وإيمانه، وسلامته وإسلامه، من كلِّ مخرِّب ومغرِّب، وبالأخصِّ في مثل هذه الظُّروف العَصِيبة.

من حق الوطن علينا سادسا المحافظة على تديُّن المجتمع وصَلاحه، ونشر

الخير بين أبنائه، ومقارعة الفساد، وتجفيف منابعه قدر الإمكان. وهذه مسؤوليَّة مشتركة بين الجميع؛ حكَّامًا ومحكومين، عُلَماء ومعلِّمين، دُعاة ومربِّين.

وإذا أردنا النجاة للبلاد ولأهلها، فعلينا ان نكون صالحين مصلحين ؟ قال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [هود: ١١٧]، فقال سبحانه مصلحون، ولم يقل: صالحون؛ لأن مجرد الصلاح لا ينجِّي الأمم؛ لأن النبي - على الله عنه الصحيحين: "أَنَهْلِك وفينا الصالحون، قال: «نعم، إذا كثر الخبث».

أشدُّ الناس نفعًا لبلدهم لوطنهم هم أولئك الرجال الذين بذَلُوا أموالهم وأوقاتهم بل دمائهم ليحيي هذا الوطن وليعيش أبنائه أحراراً أخياراً لا يتحكم في رقابهم بشرا ولا يستعبدهم طاغية لا يتحكم في رقابهم سيد يدعي الحق الالهي ولا حاكم يدّعي الحكم الابدي فقد خلق الله الناس احرار ا.

حديثنا عن حقوق الوطن لم ينته بعد.



الحمد لله العزيز الغفار، خلق الإنسان من صلصال كالفخار، وخلق الجان من مارج من نار، أرسى الجبال وأجرى الأنهار.. وأنبت الأشجار، وخلق الشمس والقمر وقلب الليل والنهار. ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الشمس لَيْ لَعُلُومٌ كَفَّارٌ ﴾.

وأشهد أن لا إله إلا الله الواحد القهار، الملك فوق كل الملوك القوي الجبار...

ليس كمثله شيء، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار.

وأشهد أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله المختار.. صلى الله عليه وعلى اله الاطهار وصحبه الأخيار...ومن تبعهم بإحسان ما تعاقب، وما دامت الشمس في فلكها والقمر في المدار...

فأوصيكم ونفسى بتقوى الله وطاعته القائل:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَواْ يَوْمًا لَّا يَجْزِي وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ ـ وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ مَنَيًا اللهِ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ القمان: ٣٣]

ما زلنا و<mark>إياكم مع الوطن وحقوق ا</mark>لوطن في الاسلام.

ومن حقوق الوطن سابعا أن يسعى كل فرد فيه على تنميته وازدهاره ورقيه، واعلموا انه لا يرتقي شعب الى أوج العلا ما لم يكن بانوه من أبنائه .

لا ننتظر من أحدٍ من الخارج أن يأتي ليبني بلادنا، أو يعمر أوطاننا، أو يصلح أحوالنا، أو يحرر بلانا مالم نكن نحن من يفع<mark>ل ذلك.</mark>

من حق الوطن علينا ثامنا ترسيخ ونشر قيم الأخوة والمحبة والوحدة والألفة بيننا لنعيش لحمة واحدة متعاونين متآلفين يعطف الغني على الفقير والكبير على الصغير والقوي على الضعيف؛ حتى يكونَ المجتمع بعد بذلك كالبُنيان يَشُدُّ بعضه بعضًا.

وطنٌ يشعر جميع أفراده أنهم متساوون في الحقوق والواجبات لا فرق بينهم ولا تمايز.

أيها الكرام ،

إِن التَّفْرِقَ والتَّشَرْذُمُ - لأَيِّ اعْتِبَاراتٍ كَانَتْ - وَبَالٌ وَمَهْلَكَةٌ، لأَجْلِ ذَلِكَ

٢٥٦ عالم المساول المسا

حَذَّرَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَال

أيها (العباب: إِنَّ أَوَّلَ نَوَاةٍ لِبِنَاءِ الوَطَنِ وَقِيَامِ الدَّوْلَةِ وَتَأْسِيسِ الحَضَارَةِ هِيَ الوَحْدَةُ والتَّكَافُلُ والتَّالُفُ بَيْنَ أَفْرَادِ المُجْتَمَعِ، وَهَذَا مَا حَرَصَ عَلَيْهِ نَبِيُّنَا الوَحْدَةُ والتَّكَافُلُ والتَّالُفُ بَيْنَ أَفْرَادِ المُجْتَمَعِ، وَهَذَا مَا حَرَصَ عَلَيْهِ نَبِيُّنَا الكَرِيمُ عَلَيْهِ نَبِينَ الكَرِيمُ عَلَيْهِ فَا خَى بَينَ الكَرِيمُ عَلَيْهِ وَهُ وَيَضَعُ أَسُسَ الدَّوْلَةِ المُسْلِمَةِ فِي المَدِينَةِ، فَا خَى بَينَ المُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ، وَوَضَعَ وَثِيقَةَ المَدِينَةِ، وَبَثَّ رُوحَ التَّالُفِ وَالمَحَبَّةِ.

## ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤَمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْلَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْعَلَّمُ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْعَلَّمُ اللَّهِ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْعَلَّمُ اللَّهِ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ الْعَلَّا لَهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّا لَكُوا لَهُ اللَّهُ لَعَلَّا لَهُ اللَّهُ لَعَلَّا لَكُولُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّا لَهُ اللَّهُ لَكُولًا لَهُ اللَّهُ لَكُولًا لَكُولُوا اللَّهُ لَعَلَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُولًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّا لَكُولًا لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَّا لَا الل

إِنَّ هُنَاكَ أُناس لا يَحْلُو لَهُمْ إِلاَّ قَطْعُ حِبَالِ التَالُفِ، و الْهَدْمُ بِنَاءِ الدولة، فَلا يَفْتَؤُونَ يَنْشُرُونَ الشَّائِعَاتِ، وَيَبُثُّونَ الافْتِرَاءَاتِ، لأَجْلِ إِضْعَافِ مَنْزِلَةِ الوَطَنِ فِي النَّفُوسِ، فلا تسمعوا لهم . وَقِفُوا أيها الكرام صَفًّا واحِدًا فِي وَجْهِ كُلِّ مُوْجِفٍ، وَتَنَبَّهُوا لِسَعْي كُلِّ مُفْسِدٍ، اغْرِسُوا فِي أَبنَائِكُمْ حُبَّ الوَطَنِ وَالاعتِزَازَ به وبتاريخه المجيد.

ومن حقوق الوطن الدعاء له بالأمن والخيرات والبركات، فهذا سيدنا البراهيم عَلَيْتُلِارٌ يدعو لوطنه ووطن اهله يدعو لمكة رب اجعل هذا بلد امنا،

وعندما سكن النبي - عليه المدينة صرح بحبها ودعا الله إن يحببها إليهم أكثر من مكة

: «اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا مكة أو أشد . ومثلما دعا بحبها فقد دعا لها « اللهم اجعل بالمدينة ضعفي ما جعلت بمكة من البركة »[رواه البخاري ومسلم] . وقال - عليه -: « اللهم بارك لنا في تمرنا وبارك لنا في مدينتنا وبارك لنا في صاعنا وبارك لنا في مدنا اللهم أن إبراهيم عبدك وخليلك ونبيك وإني عبدك ونبيك وإنه دعاك لمكة ، وأنا أدعوك للمدينة بمثل ما دعا لمكة ومثله معه »[رواه مسلم].

ومن حق الوطن علينا الحفاظ على أمنه وأمن كل من يعيش فيه والسعي لتامين الآخرين على أموالهم وأنفسهم والوقوف صفاً واحدا ضد كل الظواهر التي تخل بالأمن مثل ظاهرة السرقة والمخدرات وغيرها..

ألا فتأملوا في دعوة الخليل ابراهيم لمكة رب اجعل... دعا لها بأمرين مهمين عظيمين بالأمن والرِّزق، وهما أهم عوامل البقاء، وإذا فُقِد أحدُهما أو كلاهما فُقِدت مقوماتُ السعادة، فتُهجَر الأوطانُ، وتصبح الديارُ خاليةً من مظاهر الحياة. ولهذا نرى أن الله على الديارِ أمنَها؛ بل

## ٨٥٠ عالم المحالم المحالم المحالم المختفظ المجانب المختفظ المحالم المحا

أيها اللباب، الأمن والامان في الأوطان لا يُشترى بالأموال، ولا يُبتاع بالأثمان، ولا تفرضه القوَّة، ولا يُدرِكه الدهاء؛ وإنما هو منَّة ومنحَة من الملك السديَّان؛ ﴿ فَلْيَعْ بُدُوا رَبَّ هَذَا ٱلْبَيْتِ ﴿ ٱلَّذِي ٱلْمَعَمَهُ مِنْ جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خُونِ ﴿ وَفَلَيْعَ بُدُوا رَبَّ هَذَا ٱلْبَيْتِ ﴿ ٱلَّذِي ٱلْمَعَمَهُ مِنْ جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ فَوْعِ وَءَامَنَهُم مِنْ السلامة وتصفو العبادة، ويُنشَر خُونِ ﴿ الله الله مَنْ الله مَن والأمان تعمر المساجد وتصفو العبادة، ويُنشَر الخير وتُحفَظ الأموال، وتتقدَّم المجتمعات الخير وتُحفَظ الأموال، وتتقدَّم المجتمعات وتتطوَّر الصناعات.

الأمن في البلاد مع العافية والرِّزق هو الملك الحقيقي، والسعادة المنشودة؛ قال - على المنشودة؛ قال - على أصبح منكم آمنًا في سِربِه، مُعافًى في بدنه، عنده قُوتُ يومه، فكأنما حِيزَتْ له الدنيا بِحَذافِيرها» [ أخرجه الحاكم في المستدرك 1/ ٢٥. وأخرجه أحمد في المسند ٤/ ١٣٧.].

 والواقع والتاريخ يُؤكِّد هذا كلَّه، فالبلاد الآمنة يُرحَل إليها، وتزدهر معيشتها، وتهنأ النُّفوس بالمكث فيها.

وفي المقابل حينما تخلو الدِّيار من الأمن والأمان، تُصبِح أرضًا موحشة، وإنْ كان فيها ما فيها من النعيم والخيرات، بل إنَّ التشريد بين الأنام، واللجوء إلى الخيام، ليُصبِح أهناً وأهون من هذا المقام.

أيها المؤمنون: من هم أجرَمُ الناس في حقِّ وطنهم، واهلهم ؟ أجرَمُ الناس في حقِّ وطنهم، واهلهم ؟ أجرَمُ الناس في حقِّ وطنهم، واهلهم أولئك الذين يَأكُلون من نِعَمِ البلد وخيراته، ويَرفُلون في أمْنه وأمانه، ثم يبذلون وَلاءهم خارج أوطانهم لنزعات طائفية، أو لشهوات مادية يبيعون دينهم ووطنهم بعرض قليل تبا لهم وسُحقا وبُعدا فهؤلاء الواجب الحذرُ والتحذيرُ منهم ومن مخططاتهم والوقوف أمامهم بكل الوسائل الممكنة.

ومن حقوق الوطن علينا الإخلاص في العمل، والصدق في أداء أمانة الوظيفة، والانضباط بالقوانين والأنظمة التي فيها المصلحة والمنفعة العامَّة، مع السمع والطاعة بالمعروف لِمَن ولي أمر البلد، ما لم يُؤمَر العبد بمعصية، فإنْ أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة.

ومن حقوق الوطن الدفاع عنه ضد أي عدوان: فعن عبد الله بن عمر و والله عنه أن الرسول الله والله عليه الله والله والله

## ٢٦٠ كالمالم المالم الما

الأرض التي نسكنها ونحيا عليها فلا يصح أن نفرط فيها وفي امنها والدفاع عنه.

ومن كان في أوطانه حاميالها فذكراه مسك في الانام وعنبر ومن لم يكن من دون أوطانه حمى ذاك جبان بل أخسس وأحقر

إن حدود الوطن التي تلزم التضحية في سبيل حريته وخيره، لا تقتصر على حدود قطعة الأرض التي يولد عليها المرء؛ بل إن الوطن يشمل بلاده أولاً، ثم يمتد إلى البلاد الإسلامية الأخرى واينما ذكر اسم الله.

أيها الكراو: إنَّ الانتماء وحبَّ الأوطان ليس مَدعاةً للانسلاخ من الدِّين أو التنازل عن مبادئه، وليس مدعاة للذَّوبان في مجتمع قد طُمستْ فيه الهُوية وضاعت فيه القيم، وليس مدعاةً لتقديم العصبية والقبَليَّة على العقيدة والدين.

عن جابر بن عبدالله - هِ الله - قال: كنا في غَزاةٍ - - فاختلف رجلٌ من المهاجرينَ مع رجلٌ من الأنصارِ، فقال الأنصارِيُّ: يا لَلأنصارِ، وقال المهاجرِيُّ: يا للمهاجرينَ، فسمِع ذاك رسولُ اللهِ - اللهِ - فقال: «ما بالُ دَعوى الجاهلية؟!))، فقال: «دَعوها؛ فإنها مُنتِنَةٌ)؛ [رواه البخاري].

وعن أبي مالك الأشعري - هِينَه - قال: قال رسول الله عَيَي : «أربعٌ في أمّتي من أمرِ الجاهليّة، لا يتركونهنّ : الفخرُ في الأحساب، والطّعنُ في

الأنسابِ، والاستسقاءُ بالنُّجوم، والنِّياحةُ))؛ [رواه مسلم].

فالإسلام لا يَعترف بالحدود الجغرافيَّة، ويعتبر المسلمين جميعًا أمَّة واحدة، ويعتبر الوطن الإسلامي وطنًا واحدًا مهما تباعدَت أقطاره، وتناءت حدوده".

إن الإنسان لا يضطر إلى مُغادرة الوطن إلا لضرورة مُلحَّة أو تفاديًا لخطر أكبر: قال تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاَ الْكَبر: قال تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاَ يَتُرَقَّبُ يَأْتُمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ \* فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِينِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ٢١، ٢١].

وجعل الله تعالى الثواب الأعظم لمن يُرغم على الخروج من وطنه ومفارقة الأهل والأحبة والأموال قسرًا: قال تعالى: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ اللَّهِ وَرِضُواناً وَيَنْصُرُونَ اللَّهِ وَرِضُواناً وَيَنْصُرُونَ اللَّهِ وَرِضُواناً وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُواناً وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾[الحشر: ٨]

و قال تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَأَكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَلأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَوَاباً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ ﴾ [آل عمران: ١٩٥].

أحيانًا يكون الخروج من الوطن والبعد عنه ضرورة ملحَّة، والخيارَ الأمثل؛ بل واجبًا شرعيًّا حِفاظًا على النفس وحفاظًا على الدين: قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ

# ٢٦٢ مِنْ اللَّهُ الْمُوْنَ وَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٧٥]

من الصِّفات التي ذمَّ الله تعالى بها أهلَ الكتاب والأمم السابقة استخدامُهم وسيلة الإخراج والإبعاد والطرد لمن يخالفونهم في الرأي أو يدْعونهم للخير: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ للخير: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلاَ تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرُرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ \* ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أَسُارَى تُفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوهُ مِنْ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨، الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨،

إن الحديث عن الوطن والحنين إليه يذكّر المؤمن بالوطن الأول ألا وهو الجنة. نعم، ذلك هو موطننا الأصلي الذي غفل عنه معظم الناس، فالمؤمن الحق يستعد ويعد ويجمع ما لذ وطاب وغلا ثمنه لذلك الوطن قال ابن القيم الحق يستعد ويعد الميمية:

فحيّ على جنات عدنٍ فإنها منازلك الأولى وفيها المخيّم ولكننا سبي العدوّ فهل ترى نعود إلى أوطاننا ونسلم؟

وكان على بن أبي طالب - ويشف - يقول: «إنّ الدنيا قد ارتحلت مدبرة، وإن الآخرة قد ارتحلت مقبلة، ولك الآخرة ولا الآخرة قد ارتحلت مقبلة، ولكل منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا عمل» [تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدا حساب ولا عمل» [البخاري - الفتح (١١/ ك الرقاق، ٤ باب في الأمل وطوله) (ص ٢٣٩)].

واعلم - أيها المؤمن - أن الغربة في الدنيا سرعان ما تنقضي وتصير إلى وطنك ومنزلك الأول، وإنما الغربة التي لا يرجى انقطاعها هي الغربة في دار الهوان، حينما يسحب المرء على وجهه إلى جهنم والعياذ بالله، فيكون بذلك قد فارق وطنه الذي كان قد هيّئ وأعد له، وأمر بالتجهيز إليه والقدوم عليه، فأبى إلا الاغتراب عنه ومفارقته له، فتلك غربة لا يرجى إيابها ولا يجبر مصابها

هذا وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى اله وصحبه وسلم.



## حقوق المظلوم

الحمد لله الذي خلقنا من عدم، وكبّرنا من صغر، وقوّانا من ضَعف، وأسمعنا من صمم، وأغنانا من فقر، وعلّمنا من جهل، وأمّننا من خوف، وهدانا من ضلالة، أحمده سبحانه وأشكره وبالشكر تنال الزيادة.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ناصر المظلومين والمستضعفين.

وأشهد أن نبينا وحبيبنا وسيدنا وقدوتنا محمداً عبد الله ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم.

#### و بعد:

حديثنا في هذه الدقائق عن حقوق المظلومين. وهل للمظلومين حقوق في الإسلام؟ نعم ما جاء الإسلام إلا لينصر المظلومين.

جاء الإسلام ليرد لهم حقوقهم التي سلبها الطغاة والمستكبرين.

جاء الإسلام لينقل العباد من عبادة وتعظيم العباد إلى عبادة وتعظيم رب العباد.

بل جعل الإسلام للمقتول ظلماً سلطاناً. قال تعالى: ﴿وَمَن قُبِلَ مَظْلُومًا فَقَدُ جَعَلَنَا لِوَلِيّهِ عَلَى الإسراء: ٣٣] جَعَلَنَا لِوَلِيّهِ عَسُلُطَنَا فَلا يُسُرِف فِي الْقَتْلِ إِنّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴿ الإسراء: ٣٣] ابدأ حديثي معكم عن حقوق المظلومين بقول الله تعالى: ﴿ وَجَزَّوُا سَيّئةٍ

سَيِّئَةُ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ، عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ، لَا يُحِبُّ الظَّلِلِمِينَ ﴿ وَلَمَنِ النَّصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَيِّكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ (اللهِ إِنَّهَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ۚ أَوُلَيْهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ۖ اللَّهُ وَلَمَن صَبَرَ وَعَضَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ (تانشوري: ٤٠٤-٤٣].

لقد تضمنت هذه الآيات حقين للمظلومين: الحق الأول: الانتصار من الظالم، والثاني: حقه في العفو.

وقد عنون البخاري - هِ مُلِم م بكليهما في صحيحه، فقال: باب الانتصار من الظالم، لقوله جل ذكره: ﴿ لَا يُحِبُّ اللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱللَّهَ ٓ عِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِم ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ سِمِيعًا عَلِيمًا اللَّهِ ﴾ [النساء: ١٤٨] وقال رَجَّالَّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِنَّا أَصَابُهُمُ ٱلْبَغَى هُمَّ يَنْفَصِرُونَ 📆 ﴾ [الشورى: ٣٩] ،قال إبراهيم - ١٠٠٠ كانوا يكرهون أن يستذلوا، فإذا قدروا عفوا.[تفسير البغوي:٧/ ١٩٧].

أي: أن الله مدح المؤمنين بأن فيهم قوة للانتصار ممن ظلمهم واعتدى عليهم، ليسوا بالعاجزين ولا الأذلين؛ بل يقدرون على الانتقام ممن بغي عليهم، ومع هذا إذا قدروا عفوا، كما قال يوسف لإخوته: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم؛ فعفا عنهم مع قدرته على البطش بهم ومؤاخذتهم ومقابلتهم بمثل صنيعهم.

وكذلك عفا النبي - علي الله عن غورث بن الحارث الذي أراد الفتك به لما اخترط سيفه عليه والنبي - عَيْكِيُّ - نائم، فاستيقظ عَلَيْه الطَّلهُ وَالنَّلهِ ، فوجد السيف مصلتاً فوق رأسه، فانتهر الرجل، فخاف وهاب وارتعش، فوقع السيف

## المراجع المراج

ولكن لما مات بشر بن البراء صاحبه من جراء أكله السم، قتلها به - عليه - قصاصاً، والآيات والأحاديث في عفو المظلوم عن الظالم كثيرة،.

وإذا أصر المظلوم على الانتقام فلا بأس بذلك وهو مباح، ومن عدل الله في البشرية أن أباح لهم القصاص، وأباح لهم أن ينتقموا بمقدار ما ظلموا، في البشرية أن أباح لهم القصاص، وأباح لهم أن ينتقموا بمقدار ما ظلموا، فبعد أن ذكر الله تعالى المرتبة الأولى التي هي العفو مع القدرة ذكر المرتبة الثانية وهي جواز الانتقام، فقال عَلَيْ فَي النَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَيْكَ مَاعَلَيْهِم مِن الثانية وهي جواز الانتقام، فقال عَلَيْ فَي النَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَيْكَ مَاعَلَيْهِم مِن

#### الدعاء على الظالم

ومن حقوق المظلوم الدعاء على الظالم فإنه جائز، وهو من باب القصاص والانتصار فلا بأس أن يدعو المظلوم على الظالم، فليتق الله الظالم وليضع نصب عينيه دعوة المظلوم؛ فإن النبي - والله البي المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب » [رواه البخاري].

وأخبر في الأحاديث الأخرى أنها تُرفع على الغمام، ويقول الله:

«الأنصرنك ولو بعد حين»، ثم هذا رسول الله - الله عندما دعا على أعدائه الذين آذُوه، وحاربوا هذه الشريعة، وصاروا أعداءً لهذه الملة، كان ذات يوم ساجداً عند الكعبة، وكان بقربه جماعة من كفار قريش فيقول بعضهم لبعض: أيكم يقوم إلى سلا جَزور بني فلان ن فيلقيه على ظهر محمد، فيقوم عُقْبة بن أبي مُعيَط ويأخذ السَّلى ويلقيه على ظهر النبي - الله على النبي على ساجداً، حتى تأتي ابنته وتأخذ السَّلى من على ظهره، وهي تبكي، ثم تُقبل على المشركين تَسبُّهم في وأرضاها فيقوم النبي - الله على الكعبة ويرفع يديه ويقول: «اللهم عليك الملأ من قريش، أبا جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وعقبة بن أبي مُعَيط»، ويعد سبعة من صناديد المشركين، كما في صحيح مسلم.

يقول ابن مسعود - هيئنه - يسله فوالله لقد رأيتهم صرعى يوم بدر، ثم سحبوا إلى قَلِيب بدر فألقوا فيها بعدما انتفخت جثثهم، ولقد دعا رسول الله -على غيرهم واستجاب الله دعاءه صلوات ربي وسلامه عليه.

إن العبد المؤمن إذا توجه إلى الله بالدعاء، وكان مخلصاً صادقاً، فإن الله على وعلا ـ غالباً لا يرد هذا العبد، فكيف لو كان هذا العبد مظلوماً فإن الإجابة حينئذٍ لهذا العبد تكون أقرب، ودعوة المظلوم كما تعلمون، أنها مستجابة، ليس بينها وبين الله حجاب.

إياك من ظلم الكريم فإنه مُرٌ مذاقته كطعم العلقم النوّم النوّم النوّم النوّم النوّم

### ١٦٨ كالمحالم المحالم ا

فجفا الفراش وبات يطلب ثأره أنِفاً وإن أغضى ولم يتكلم

أيها الأخوة، سأذكر لكم قصص، ظُلم فيها أصحابها ثم توجه المظلومون إلى ربهم، فاستجاب الله دعوتهم، لعل في ذكر هذه القصص رادعاً لكل ظالم، لكل من يتعرض للناس فيؤذيهم في أرزاقهم، في إعراضهم في أموالهم. ولُيكن له عبرة في هؤلاء الذين رفعوا أيديَهم إلى الله، فاستجاب الله دعاء هؤلاء المظلومين ورأى الناس قدرة الله على تتحقق في هؤلاء. ومازال الله يستجيب للمظلومين.

القصة الأولى: قصة ذلك الرجل الذي ظلم سعد بن أبي وقاص فله دعاء سعد عليه فأجاب الله دعاء سعد، وقد كان مستجاب الدعوة، وتفصيل القصة أن سعد بن أبي وقاص - ولينه - كان أميراً على أهل الكوفة فشكوه إلى عمر، وقالوا: إن هذا الأمير فيه كذا وكذا وكذا، حتى قالوا: إن هذا الأمير لا يحسن الصلاة، فدعاه عمر بن الخطاب - ولينه - الأمير العادل المنصف، فقال له يا سعد إن أهل الكوفة شكوك في كل شيء، حتى قالوا: إنك لا تحسن أن تصلي، فقال سعد: أما إني أصلي بهم كما رأيت النبي - الله يا أبا إسحاق. الأولكين وأخف في الأخريين، فقال له عمر: ذلك الظن بك يا أبا إسحاق.

ثم أرسل عمر - ويشف - لجنة إلى الكوفة، للتأكد من الأمر، وتقصّي الحقائق، إنها فيما يسمى اليوم لجنة.

كم نحن بحاجة إلى لجان تنصف المظلومين، لجنة تُعطي الحق لمستحقه بدون محاباة بدون مجاملة، لقد ذهبت هذه اللجنة إلى الكوفة وصارت تقف

في أسواق الناس وفي مساجدهم وتسألهم، ماذا تقولون في أميركم؟ فيقولون: لا نعلم إلا خيراً، حتى دخلوا على مسجد لبني عبس فسألوهم: ما تقولون في سعد بن أبي وقاص أميركم؟ قالوا: لا نعلم إلا خيراً، فقام رجل مراء، فقال: أما أن سألتنا عن أميرنا فإن سعداً لا يقسم بالسوية ولا يسير بالسّرية، ولا يعدل بالقضية، بمعنى أنه رجل فيه ظلم وجبن وخوف ولا يساهم في المعارك.

فقام سعد بن أبي وقاص - هيئنه -، وقال: «اللهم إن كان عبدك هذا كاذباً قام رياءً وسُمعة فأطلُ عمره، وأطلُ فقره وعرضْه للفتن»، [والقصة في صحيح البخاري].

فاستجاب الله دعوة سعد، وقد كان مظلوماً من قِبَلِ ذلك الرجل، فطال عمره حتى سقط حاجباه على عينيه من الكبر، وطال فقره، حتى إنه كان يمد يده يتكفف الناس، وتعرض للفتن حتى إنه كان على رغم فقره وشيخوخته وكُبر سنه، كان يقف بالأسواق يتعرض للجواري يغمزهن، فإذا قيل له في ذلك، قال: شيخٌ كبير مفتون أصابته دعوة سعد.

القصة الثانية: قصة "سعيد بن زيد" رضي الله تبارك وتعالى عنه. كانت هناك امرأة يقال لها "أروى بنت أويس"، شكته إلى مروان بن عبد الحكم أمير المدينة، وقالت: إنه أخذ شيئاً من أرضها، فقال سعيد بن زيد: أنا آخذ شيئاً من أرضها، بعدما سمعت رسول الله - يقول في ذلك، فقال له الأمير مروان، وماذا سمعت من رسول الله - والله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المروان بن الحكم: لا أسألك من الأرض ظلماً طُوِّقه إلى سبع أرضين». فقال مروان بن الحكم: لا أسألك بعد هذا بينة، يكفيني قولك هذا.

#### ٧٠٠ المنافعة المنافعة

ثم قام سعيد بن زيد يدعو على هذه المرأة التي شوهت سمعة أصحاب النبي - على ونسبت إليهم ما هم منه أبرياء، من الظلم والحَيْف والطمع في الدنيا، فقال: اللهم إن كانت كاذبة فأعم بصرها، واجعل ميتتها في هذه الأرض. قال راوي الحديث عروة بن الزبير والحديث في الصحيحين، قال: فوالله لقد عمي بَصَرُها حتى رأيتها امرأة مسنة تلتمسُ الجدران بيديها، وكانت في هذه الأرض بئر، وكانت تمشي في أحد الأيام فسقطت في البئر، وكان ذلك البئر قبرها، وأجاب الله دعاء سعيد بن زيد وكان مظلوماً المسلم برقم ذلك البئر قبرها، وأجاب الله دعاء سعيد بن زيد وكان مظلوماً المسلم برقم

ونحن ندعو الله على من يسبون أصحاب رسول الله.

ندعو الله على من يتكلمون على نساء رسول الله اللهم إن لم يتوبوا فأهلكهم.

اللهم إن لم يتوبوا من سبهم فعجل بزوالهم.

القصة الثالثة: هذه القصة فيها عجب وعبرة، ذكرها بعض المؤرخين، وقد حصلت في بلاد الأندلس، ذكروا بأن حاكماً من حكام الأندلس يقال له الوليد بن جهور وكان أميراً على قرطبة أحد كبار المدن الأندلسية.

حاول بعض جيرانه أن يعتدي عليه، وهو يحيى بن ذي النون، حاول أن يعتدى عليه ويأخذ ملكه، فاستنجد أبو الوليد بن جهور بأحد حكام الأندلس، يقال له المُعْتَمِد بن عَبَّاد، وكان ملكاً قوياً شاعراً أديباً مشهوراً. فجاء "المعتمد بن عباد" وساعده وأنجده وقضى على عدوه، ولكن المعتمد بن عباد لما رأى قرطبة وما فيها من المياه، وما فيها من البساتين والخضرة والأموال والترف،

طمع فيها وبدأ يخطط للسيطرة عليها، فأدرك ذلك أمير قرطبة ابن جهور، فَذَك الله وبدأ المعتمد بن عباد بالعهود والمواثيق التي بينهم وذكره بالله، لكن المعتمد بن عباد كان مُصِرّاً على احتلال قرطبة وفعلاً، تحقق للمعتمد بن عباد الاستيلاء على قرطبة بعد طول كيد وتدبير وتخطيط، فاستولى عليها، وأخذ أمراءها وطردهم منها، وصادر أموالهم وقتل منهم من قتل، وسجن منهم من سجن، وخرج أمراء بني جهور من قرطبة بلا مال ولا جاه ولا سلطان، أذلاء خائفين مذعورين.

وبعدما خرجوا منها، التفت الأمير إلى قرطبة، هذه المدينة التي طالما تمتع بحكمها، وعرف أنه ما أُخرج منها إلا بسبب دعوات المظلومين، وبسبب الدماء التي سالت ظلماً وعدواناً، وبسبب الأموال التي أُخذت بغير حق، وبسبب ظلمه للناس وحَيفه ومعاملته لهم، عرف ابن جهور هذا فالتفت إلى قرطبة، ورفع يديه إلى السماء، وقال: يا رب اللهم كما أُجبت الدعاء علينا فأجِبْ الدعاء لنا، فإننا اليوم مسلمون مظلومون، فدعا الله على المعتمد بن عاد.

وخرج بنو جهور، وظل المعتمد بن عباد، يحكم قرطبة ردحاً من الزمن، يتمتع بما فيها من الترف.

لكن تلك الدعوات التي خرجت من المظلوم ابن جهور ما تزال محفوظة، فما هي إلا فترة من الزمن، وإذا بملك النصارى يهدد المعتمد بن عباد، وطلب منه مع دفع الجزية التخلي عن بعض القصور والدور فرفض، ووجد نفسه

مضطراً أَن يستعين بأحد حكام المرابطين، وهو "يوسُف بن تاشْفِين" فأرسل إليه يستنجد به، فجاء يوسف بن تاشفين و دخل قرطبة، وخاض معركة ضد النصارى، وانتصر على النصارى في موقعة الزّلاقة وطردهم.

وبعدما انتصر على النصارى، وجد يوسف بن تاشفين نفسه مضطراً إلى السيطرة على قرطبة، وقبض على المعتمد بن عباد وأولاده، فقتل بعضهم على مرأى من أبيهم، وأودع المعتمد بن عباد السجن في مدينة في المغرب تسمى (أغْمات)، حتى جلس فيها عشر سنوات مسجوناً.

ثم انتهت هذه السنوات العشر بموته، وكان فترة سجنه مجرداً من كل شيء، والقيود في يديه ورجليه، وجئن بناته إليه يوم العيد وهنا حافيات منكسات الرؤوس يرى بناته اللاتي كُنَّ بالأمس يطأن في المسك والكافور، يطأن في الطين والوحل اليوم. وهن يغزلن للناس من أجل كسب العيش، ولا يملكن شيئاً، فبكى بكاءً مراً، ثم قال يخاطب نفسه في إحدى المناسبات وقد فرح الناس واستبشر وا بالعيد:

فيما مضى كنت بالأعياد فساءك العيد في أغمات مأسورا مسسسروراً يغزلْنَ للناس ما يملكُنَ قِطميرا ترى بناتِك في الأطمار جائعة أبصارُهن حسيراتٍ مكاسيرا برزْنَ نحوك للتسليم خاشعة أقدا مهن كأنها لم تطأ مسكاً وكافورا يطأن في الطينِ والأوحالِ حافية فإنما بات بالأحلام مغرورا من بات بعدك في مُلكِ يُسَرُّ

هـ\_\_\_\_

إن المظلوم إذا دعا يُصاب الظالم بالدعوة ولو كان المظلوم فاجراً، ولو كان فاجراً ففجوره على نفسه، ولكن الله جل وعلا لا يقر الظلم، ولهذا يقول العلماء: من عادة الله جل وعلا أن الله لا يترك ظالماً يتمادى في حياته وفي سعيه، حتى الدول، فالدول إذا صارت تظلم الشعوب وتظلم الناس فإن مدتها لن تطول، وسوف تزول، بخلاف الدول العادلة التي تعدل وإن كانت كافرة فإن مدتها قد تطول وإن كانت كافرة، وذلك أن الظلم لا يقره الله جل وعلا في حالة من الحالات، فقد حرمه على نفسه وجعله بين عباده محرماً، ومن أعظم الإجرام أن يتطاول متطاول بقوته وسلطته على ضعيف ليس له ناصر ولا حيلة له إلا أن يرفع يديه إلى السماء ويقول: يا رب يا رب.

قال مالك بن دينار - على الله البحر، إذ رأيت صيادا ومعه سبعة في ذلك، فقال: بينما أنا امشي على ساحل البحر، إذ رأيت صيادا ومعه سبعة حيتان، فأخذت منه حوتاً و هو كاره بعد أن ضربته علي رأسه، فعض الحوت على إبهامي، واتفقت الأطباء على قطعه، ثم وقعت الأكلة في كفي وسائر عضدي، فخرجت أسيح في الأرض و أريد قطع يدي، فآويت إلى شجرة ونمت تحتها، فقيل لي في المنام: لأي شيء تقطع يدك، رد الحق إلى أهله، فانتبهت وجئت مسرعا إلى الصياد وقلت له: أخطأت ولا أعود، فقال لي: ما أعرفك. فقصصت عليه قصتي وتضرعت إليه ليسامحني، قمت قائماً على قدمي والدود يتناثر من عضدي، وسكن الوجع بإذن الله تعالى، فقلت: يا أخي، بأي شيء دعوت علي؟ فقال: لما ضربتني وأخذت السمكة مني، نظرت

### المراجع المراج

إلى السماء وبكيت بكاء شديداً، وقلت: يا رب أسالك أن تجعله عبرة لخلقك»[ الزهر الفائح في ذكر من تنزه عن الذنوب والقبائح: ٦٧].

وقيل: أوحى الله تعالى إلى داود عَلَيْتُلان: «يا داود، كم تنادي أن لا أجمع بينك وبين خصمك يوم القيامة، وعزتي و جلالي لأوقفنك مع خصمك ولأوردنك مقاماً ترعد منه الأرض، وتنكس الملائكة أجنحتها، لا يجاوزني ظُلم ظالم».

وقيل: إن نملة دبّت على ذيل سليمان عَلَيّكُ الله، فغضب عليها من ذلك، فأخذها وألقاها، فنادت النملة لفرط الألم، وقالت: «يا نبي الله، أظهرت قوتك وسطوتك على ضعفي، والله مطلع على ما فعلت بي، فكن على أهبة الجواب السؤال على ظلمي، فقد أوهنت عظمي»، فهبط الأمين جبريل عَليّ الله، وقال: «يا نبي الله، الحق يقرؤك السلام، ويقول لك: وعزتي و جلالي لئن لم تطلب العفو من النملة لأطلبنك بذنبها يوم القيامة».

سبحان الله هذا في حق نملة فكيف ببشر.

وقيل: إن بعض الملوك بنا قصراً وخرج يدور حوله ينظر إلى بنيانه، وإذا ببابه عجوز لها كوخ، وكان الملك قد قصدها في بيعة، فأبت، فقال الملك: وأين هي؟ قالوا: لم تكن حاضرة في بيتها، فقال: إهدموه. فهدموه في أسرع وقت، فجاءت العجوز فوجدت بيتها خراباً، فرفعت رأسها إلى السماء، وقالت: اللهم إني كنت أينما كنت، إلهي هدموا بيتي واستضعفوني، ثم بكت بكاء شديداً، فبكت ملائكة السماء، فأمر الله تعالى أن يهدم القصر على من

فيه. إن في ذلك لعبرة لمن يخشى.

وقيل: أوحى الله تعالى إلى داود عَلَيْتُلِا : «يا داوود، قل لبني إسرائيل: من ظلم امرأة أو صبية، أو من لا يعقل كحبة في الميزان، كويته بمقدارها في النار»[الزهر الفائح: ٦٨].

البرامكة وما أدراكم ما البرامكة إنها أُسرة عباسية تولت الوزارة في عهد هارون الرشيد، فعاثت في الأرض فساداً، كان تُطلي القصور بالذهب وماء الفضة، زرعوا حدائق وبساتين، عسفوا وظلموا، ثم أغضب الله عليهم أقرب الناس لهم – هارون فأخذهم فقتل شبابهم وأخذ شيوخهم فأودعهم السجون، منهم خالد الذي ما رأى الشمس سبع سنوات –ذكر القصة ابن كثير – صار شيخاً كبيراً، عجوزاً هزيلاً، وقد طالت أظافره –ما وجد مقراضاً يقلم أظافره وقد سقطت حواجبه على عينيه، وقد شابت لحيته ورأسه، وأصبح في ثياب ممزقة وفي بأس، قال له ابنه وهو معه: لا إله إلا الله! بعد النعيم والوزارة أصبحنا إلى هذا المكان! لماذا؟!

بعد الغنى فقر. . بعد العز ذل. بعد القصور سجن.

قال هذا الرجل وهو يبكي: «يا بني لعلها دعوة مظلوم سرَت في ظلام الليل، غفلنا عنها ولم يغفل الله عنها، وقال: وعزتي وجلالي لأنصرنك ولو بعد حين».

دعوة المظلوم أسبق من الضوء.

قيل له علي بن أبي طالب - هيئ - ؟ كم بين العرش والتراب؟! أيجيب بالأميال، أو بالكيلو مترات، قال على: وحسبك بـ أبى الحسن، قال: « بين

#### المراجع المراج

العرش والتراب دعوة مستجابة من مظلوم يرفعها الله على الغمام، ويقول: وعزتى وجلالى لأنصرنك ولو بعد حين ».

الإمام أحمد ظلمه ولاة السوء وأهل البدعة، وقالوا: القران مخلوق فأبى أن يقول ذلك فكيف يكون القران مخلوق وهو كلام الله. فحبسوه وجلدوه وظلموه. وتولى ظلمه أحمد بن أبي دؤاد و ابن الزيات.

فأحمد بن أبي دؤاد أصابه الفالج، أي الشلل وكان يبكي ويقول: أما نصفي هذا فلو وقع عليه الذباب ظننت أن القيامة قامت.

وأما ابن الزيات فأغضب الله عليه الخليفة فقطع يديه، وأدخله فرناً حاراً وسمر المسامير في أذنيه، فلا اله إلا الله.

وعلى من ظلم أن يعلم أنه سوف يحشر عرياناً يوم العرض الأكبر على الله. قصال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ جِنْ تُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَّلْنكُمُ وَرَاءً ظُهُورِكُمْ ﴾ [الأنعام: ٩٤].

ثم على الظالم أن يتحلل من المظلوم، كما قال عَلِمُ الْهُ الْوَالْمُ اللهِ وَلَيْره من كانت له مظلمة لأخيه -في عرضه أو شيءٍ غير العرض كالمال وغيره - فليتحلله منه اليوم قبل ألا يكون دينار ولا درهم؛ إن كان له عملٌ صالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم تكن حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه » [رواه البخاري].

ومن حقوق المظلوم جواز أخذ ما له من الظالم إذا وجده، كما عنون عليه

قال ابن كثير - وه تفسير قوله تعالى: ﴿ لَا يُحِبُ اللّهُ ٱلْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ اللّهَ أَلْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ اللّه أَن اللّهَ أَن الله أَن الله أَن الله أَن يحب الله أَن يدعو أحدٌ على أحد إلا المظلوم على الظالم.

ولو قال: اللهم انصرني عليه، وخذ لي حقي منه، فهو أحسن من الدعاء عليه بأمورٍ لا يستفيد منها المظلوم، كما إذا دعا عليه بشلل أطرافه ونحو ذلك، إلا إذا كان عدواً للإسلام وظالماً للناس لو قعد أو شُلَّا لاستراح الناس منه، فهو يدعو عليه لمصلحة المسلمين.

أما لحقه الشخصي فإن الأفضل أن يدعو عليه بمثل قوله: اللهم انصرني عليه، وخذ لي حقي منه، فهو أحسن من الدعاء عليه بأمورٍ لا يستفيد منها المظلوم.

المظلوم بين درجة العفو العليا وحقه في الانتقام

وأما عفو المظلوم فإنه مريحٌ لقلبه ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ

(الشورى: ٤٣] أي: من صبر على الأذى وستر السيئة، فإنه يكون قد فعل

#### المراجع المراج

أمراً مشكوراً، وفعلاً حميداً، له عليه ثوابٌ جزيل، وثناءٌ جميل من الله تعالى؛ كما في الكلمات الحكيمة: صِلْ من قطعك، وأعط من حرمك، واعفُ عمن ظلمك.

قال الفضيل بن عياض - على - إذا أتاك رجلٌ يشكو إليك رجلاً فقل: يا أخي! اعفُ عنه؛ فإن العفو أقرب للتقوى، فإن قال: لا يحتمل قلبي العفو، ولكن أنتصر كما أمرني الله على فقل له: إن كنت تحسن أن تنتصر فانتصر؛ لأن بعض الناس لا يحسن الانتصار، بل يظلم ويتجاوز في الانتقام» [رواه ابن أبي حاتم في ((تفسيره)) (١٠/ ٣٢٨٠)، وأبو نعيم في ((الحلية)) (٨/ ١١٢)].

#### موقف الناس من الظالم والمظلوم

ها قد عرفنا ما هو موقف المظلوم، وما هو موقف الظالم؛ فما هو موقف بقية الناس؟ قال حيل الناس؟ قال على الناس؟ قال على الناس؟ قال عن الله! أنصره إذا كان مظلوماً، أفرأيت إذا كان ظالماً كيف أنصره؟! قال: تحجزه عن الظلم فإن ذلك نصره "[رواه البخاري] ...

وعن البراء- ويشعه - قال: « أمرنا النبي - عَلَيْه - بسبع - ومنها - ونصر المظلوم ».

وقال - على المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه أي: لا يتخلى عنه ولا يتركه إلى الظالم، ولا يتركه إلى من يؤذيه؛ بل ينصره ويدفع عنه الظلم. إذاً لا بد من الوقوف بجانب المظلوم، فيأثم من عرف بالمظلوم وقدر على نصرته ولم ينصره، لأن نصرة المظلوم واجب، وحرام على من رأى أخاه المسلم مظلوماً وهو قادرٌ على نصرته أن يتركه ويسلمه ولا يمنع عنه الظلم.

ويجب كذلك كف يد الظالم كما قال أبو بكر - هيئ - في الحديث الحسن الذي رواه الترمذي: يا أيها الناس إنكم تقرؤون هذه الآية: ﴿ يَكُمُ اللَّذِينَ عَامَنُوا الذي رواه الترمذي: يا أيها الناس إنكم تقرؤون هذه الآية: ﴿ يَكُمُ اللَّذِينَ عَامَنُوا عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ اللَّهِ الناس إذا الْهَاتَدة: ١٠٥] وإني سمعت رسول - عَلَيْ - يقول: ﴿ إِن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمهم الله بعقابٍ منه ﴾[ أخرجه: وأبو داود (٤/ ١٢٢، رقم ٢٣٣٨)، والنسائي في الكبرى (٦/ ٣٨٨، رقم ١١١٥) والترمذي (٤/ ٢٥٤، رقم ٢١٦٨)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٢/ ١٣٢٧، رقم ٤٠٠٥)، والبيهقي (١٠/ ٩١، رقم ١٩٩٧)، والعدني، والحميدي عن أبي بكر هيء قال المناوي: بإسناد جيد)].

والأخذ على يديه إذا لم يفد معه القول، فإذا قدر وقوي على منعه ولو بالقوة منعه.

عن سهل بن حنيف - ويُشْف - مرفوعا: «من أُذِلَّ عنده مسلم فلم ينصره وهو يقدر أن ينصره أذله الله على رؤوس الخلائق يوم القيامة » [رواه أحمد].

ولأبي داوود عن جابر وأبي طلحة - ويف - مرفوعا أن النبي - وينتقص فيه من امرئ مسلم يخذل امرأ مسلما في موضع تنتهك فيه حرمته وينتقص فيه من عرضه إلا خذله الله تعالى في موطن يحب فيه نصرته، وما من امرئ مسلم ينصر امرأ مسلما في موضع ينتقص فيه من عرضه وينتهك فيه من حرمته إلا نصره الله في موطن يحب فيه نصرته ». [(٢٥١) حسن. رواه أبو داود الأدب ٤ / ٢٧١ رقم ٤٨٨٤ وأحمد ٤ / ٣٠ وقد حسنه الشيخ ناصر في صحيح الجامع ٢ / ٩٩٢ رقم ٥٦٩٠]. فخذلان المؤمن حرام شديد التحريم مثل أن يقدر على دفع عدو يريد البطش به فلا يدفعه

#### على الناس ألا يعينوا الظالم

#### المراجع المراج

وأما إعانة الظالم: يا ظالم! ويعرفوه بأنه ظالم ويمتنعوا عن إعانته، وقد أخبر النبي يقولوا للظالم: يا ظالم! ويعرفوه بأنه ظالم ويمتنعوا عن إعانته، وقد أخبر النبي العلامة لا يرد عليه الحوض، فالذي يُعين الظلمة يحرم من ورود حوض النبي علي النبي علي العديث الصحيح، وينبغي على الناس كذلك ألا يقلدوا الظلمة في الظلم، ولا يقولوا: إن ظلم الناس ظلمنا، وإن أحسنوا أحسنا ويوطنوا أنفسهم إن أحسن الناس أن يحسنوا وإذا أساء الناس أن يتجنبوا إساءتهم.

وعلينا بدعاء الله تعالى كما كان النبي - عَلَيْهُ - يقول: « واجعل ثأرنا على من ظلمنا » [حديثٌ حسن رواه الترمذي]، وكان عَلَيْه لِلْقَلَاةِ وَلَالَلام يقول: «اللهم إني أعوذ بك أن أظلم أو أُظلم » وهذا من دعائه عند خروجه من البيت.

#### التعصب مع الباطل

بعض الناس تأخذه العصبية فيعين صاحبه أو قريبه أو من هو من قبليته على الطرف الآخر، وانظروا إليهم في حوادث السيارات، وكيف يفعلون في وقو فهم بغض النظر عن الظالم والمظلوم، وقد قال عَلِيْ الْلَهِ لَا اللَّهُ وَالْمَلْا : « من أعان قومه على ظلم فهو كالبعير المتردي ينزع بذنبه » [ رواه أبو داود وهو حديث صحيح].

ولينظر المسلم في ميتة المظلوم، وبعض الناس يحتقرها، لكنها عظيمة عند الله، روى الإمام أحمد عن أبي هريرة - ويشف - عن النبي - وي الإمام أحمد عن أبي هريرة - ويشف - عن النبي عليه شارة حسنة، امرأة فيمن كان قبلكم تُرضع ابناً لها، إذ مر بها فارسٌ متكبرٌ عليه شارةٌ حسنة، فقالت المرأة: الله لا تمت ابني هذا حتى أراه مثل هذا الفارس على مثل هذا

الفرس، قال: فترك الصبي الثدي، ثم قال: اللهم لا تجعلني مثل هذا الفارس، قال: ثم عاد إلى الثدي يرضع، ثم مروا بجيفة حبشية أو زنجية تجر فقالت: أعيذ ابني بالله أن يموت ميتة هذه الحبشية أو الزنجية، فترك الثدي فقال: الله أمتني ميتة هذه الحبشية أو الزنجية! فقالت أمه: يا بني سألت ربك أن يجعلك مثل هذا الفارس فقلت: اللهم لا تجعلني مثله، وسألت ربك ألا يميتك ميتة هذه الحبشية أو الزنجية، فسألت ربك أن يميتك ميتتها، فقال الصبي: إنك دعوت ربك أن يجعلني مثل رجلٍ من أهل النار، وإن الحبشية أو الزنجية كان أهلها يسبونها ويضربونها ويظلمونها فتقول: حسبي الله! حسبي الله! »[ رواه الإمام أحمد، ورجاله ثقات، وأصل القصة في الصحيح].

#### أيها المظلوم صبراً لا تهن

أيها المظلوم صبراً لا تهن، إن عين الله لا تنام، ﴿ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْعَيْومُ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، فاصبر واحتسب واعلم أن الفرج قريب. وأصلح ما بينك وبين الله يصلح الله كل أمورك وينصرك على من ظلمك.

نسأل الله تعالى أن يعيذنا من الظلم، اللهم انصرنا على من ظلمنا، وانصرنا على من ظلمنا، وانصرنا على من بغى علينا، وخذ بثأرنا منه يا رب العالمين، اللهم إن اليهود قد ظلموا المسلمين، اللهم صب عليهم سوط عذابك، الله اجعل أموالهم وديارهم إرثاً للمسلمين.

اللهم عجّل بالانتقام منهم يا رب العالمين، اللهم أفشل خططهم، اللهم أفشل خططهم، اللهم كما أفشلت خطتهم فأفشلها مراراً وتكراراً يا رب ۲۸۲ على المسابقة الم



## ختاماً

آمل ممن ينتفع بهذه الحقوق ومن يقرؤها ومن يسمعها ومن يخطب أو يحاضر بها أن يذكرني في دعائه فإن دعوة الأخ لأخيه في ظهر الغيب مستجابة، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحُجُرات: ١٠] ، وفي الحديث النبوي الشريف «المسلم أخو المسلم. . ».

وأسال الله العظيم، في هذا الموقف العظيم، والساعة العظيمة، باسمه الأعظم الذي إذا سئل به أعطي وإذا دعي به أجاب، أن ينفع بهذا الكتاب مؤلفه، وقارئه وسامعه، وأن يكون خالصاً لوجهه الكريم، سائقاً إلى رضوانه، مستوجباً عفوه وغفرانه، وسبباً إلى رحمته وإحسانه، وداعياً إلى دار كرامته

و امتنانه.

اللهم لا تعذب لساناً يُخبر عنك، ولا عيناً تنظر إلى علوم تدل عليك، ولا قدماً تمشي إلى خدمتك، ولا يداً تكتب في سبيلك، فبعزتك لا تدخلني النار.

تم بحمد الله الجزء الثاني من بستان الحقوق في الإسلام ، ونلتقي بإذن

الله إذا كان في العمر بقية في الجزء الثالث.

أمير بن محت المدّري

اليمن – المهرة

شعبان١٤٤١ ه

Almadari\_1@hotmail. com

وتس آب:/۲۳۲۳۹ ۲۱۱۷۷۱۱ ۹۰۰

. . 9 7 7 7 7 7 6 7 6 7 .