
1 
 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 :انطولوجيا القناع )دراما الهوية في مسرح اللانهاية(اسم الكتاب

 اسم المؤلف:ظلال حسن فتحي

 العراق_صلاح الدين

 _الطبعة الاولى2026

 

 

 

 

 

ة واسعة في مجال التدريب، حيث أحمل كتابًا، ولدي خبر 11انا ظلال حسن  كاتبة ومؤلفة لـ 

أشغل منصب نائبة دولية، ومديرة مركز آفاق، كما أنني  )تدريب المدربين( ToTصفة مدربة 

ر دولي مميز من خلال لي حضو تير وأعمل موظفة في مجالي المهنيحاصلة على درجة الماجس

في مجالات متعددة. أنا عضو في شهادة معتمدة  366كتابًا دوليًا، وحصولي على  150 المشاركة في

عدد من المنظمات والنقابات الدولية، وعضو في المجلس الاستشاري الأسري العراقي، إضافة إلى 

 كوني مُعِدّة برامج وسفيرة دولية

 



3 
 

 

 المقدمة

ي المسرح والفن الرمزي لا يقتصر دوره على كونه أداة جمالية أو رمزية، 
القناع ف 

ة بالزمن  ه ليشمل فوائد مادية، تنظيمية ونفسية ترتبط مباشر بل يمتد تأثير

والإدارة والتسويق والتكنولوجيا. على الصعيد المادي، يتطلب إنتاج العروض 

ي تعتمد على القناع
ا بير  الوقت والموارد، إذ يجب إدارة كل  الت 

ً
ا دقيق

ً
تنسيق

حركة، إيماءة، وإضاءة بعناية، مما يخلق نموذجًا متقدمًا لإدارة الوقت والموارد 

ية. هذا التنظيم الدقيق لا يقتصر على الممثلير  فقط، بل يشمل الفرق  البسرر

ر المواهب الفنية التقنية والإبداعية، ما يعزز كفاءة الأداء ويتيح اكتشاف وتطوي

ة، وبالتالي يحد من ا
من الناحية  لبطالة ضمن قطاع الثقافة والفنونالمتمير 

ي والوعي بالهوية المتعددة، ويحفز 
 للتأمل الذات 

ا
النفسية، يفتح القناع مجالً

الإبداع من خلال التجربة الرمزية، إذ يُمكن للممثل والجمهور على حد سواء 

ة والتفاعل مع الأبعاد النفسية العميقة للقصص. التعبير عن المشاعر المكبوت

ي بناء جمهور 
هذا التعزيز النفسي للذات يزيد من الثقة والإبداع، ويُسهم ف 

أما  ية ضمن الأسواق الثقافية والفنيةمتفاعل ومشارك، ما يعكس قيمة اقتصاد

 على مستوى التكنولوجيا والتسويق، فإن القناع يصبح أداة قوية لجذب الانتباه

وإيصال الرمزية بطريقة مرئية وجذابة، يمكن دمجها مع تقنيات الواقع المعزز، 

، أو وسائل التواصل الحديثة، لتوسيع الوصول وزيادة العائدات. كما  البث الرقمي

يخلق استخدام القناع منصة لتسويق المواهب والمنتجات الفنية المبتكرة، 

مجير   وض  والمصممير  لتطوير عر ويتيح فرصًا للتعاون بير  الفنانير  والمير

ي المجمل، يمثل القناع جسًرا بير  الأبعاد  متكاملة تجذب جمهورًا متنوعًا
ف 

الرمزية والفنية والاقتصادية والنفسية والتكنولوجية، فهو ليس مجرد غطاء 

للوجه، بل أداة تكاملية تعزز الإنتاجية، تدعم الإبداع، توفر فرص عمل، وتخلق 

 نفسيًا واجتم
ا
ا، لتصبح كل تجربة مسرحية أو فنية بمثابة استثمار تفاعلً اعيًا ممير ً

ي الوقت نفسه. 
ي ومالي ف 

 معرف 

 



4 
 

 

 

المسرح لا يقتصر القناع على وظيفة جمالية أو تمثيلية، بل  

يصبح أداة مركزية لفهم الذات والآخر والوجود نفسه. دوره 

ثل والجمهور بتجاوز القيود الأساسي يكمن في السماح للمم

الاجتماعية والسطحية للهوية، ليصبح كل حركة، إيماءة، وصمت 

لغة حرة للتعبير عن النفس الإنسانية. القناع هو وسيط بين 

الواقع والخيال، بين الأنا والمجتمع، وبين الداخل والخارج، ما 

أما عن  ساحة للتجربة الفلسفية والوجوديةيجعل المسرح م

ية، فهي تعكس طبيعة القناع نفسه: لا وجه واحد، ولا اللانها

هوية ثابتة، بل مجموعة متغيرة من الهويات الممكنة. في مسرح 

اللانهاية، تتحرك الهويات كالظلال، تتداخل وتتقاطع، فلا يوجد 

بداية أو نهاية نهائية، بل رحلة مستمرة بين الأدوار والأقنعة. 

بل شريك في خلق الواقع هنا يصبح القناع ليس مجرد أداة، 

المسرحي، يفرض على الممثل والجمهور مواجهة أسئلة 

القناع في المسرح  اذ ان تمرة عن الذات، الصراع، والحقيقةمس

يعكس اللانهاية لأن الهوية ليست ثابتة، والمسرح ليس مجرد 

عرض، بل فضاء مفتوح للتجربة والاحتمالات. كل قناع يحمل 

، وكل حركة تكش ف عن طبقة جديدة من الإنسان، لتتحول احتمالاا

كل عرضية مسرحية إلى رحلة لا نهائية بين الأنا والآخر، بين ما 

  يرُى وما يخُفي، بين الواقع والخيال.



5 
 

القناع ليس أداة مسرحية، بل هو لحظة أنطولوجية يتشقق فيها 

ا يضُاف إلى الوجه، بل هو  إعلان مفهوم الهوية. إنه ليس سطحا

ضمني بأن الوجه ذاته ليس حقيقة مكتملة، بل بناء اجتماعي 

وثقافي ونفسي. من هنا تبدأ أنطولوجيا القناع: من السؤال لا 

الإنسانية  عن شكله، بل عن ماهيته، وعن علاقته بالكينونة

منذ الطقوس البدائية، لم يكن القناع  بوصفها كينونة أدائية

الإنسان والعالم الغيبي. في عنصر زينة، بل كان وسيطاا بين 

ا في مصر الفرعونية، لم يكن  الحضارات القديمة، وخصوصا

القناع الجنائزي مجرد حفظٍ لملامح المتوفى، بل كان ضماناا 

لاستمرار الهوية في الأبدية. كان القناع يحفظ الاسم والصورة 

والروح، ويجعل الجسد الفاني حاملاا لمعنى يتجاوز الزمن. هنا 

أولى ملامح البعد الأنطولوجي: القناع يحمي الهوية من تتجلى 

لا يمكن أن تستمر الفناء، لكنه في الوقت ذاته يعترف بأن الهوية 

في المسرح الإغريقي، بلغ القناع ذروة تحوله  دون تمثيل رمزي

من طقس ديني إلى بنية درامية. عند سوفوكليس في "أوديب 

شخصية بل لتكثيف مفارقتها الملك"، لا يسُتخدم القناع لإخفاء ال

ا متحركاا. الممثل يرتدي  المأساوية؛ فالقناع الثابت يقابل مصيرا

ا جامداا، بينما القدر يعمل في الخفاء. أرسطو، في تحليله  وجها

للتراجيديا، لم يشر إلى القناع مباشرة بوصفه أداة، لكنه تحدث 

ا درامياا؛ والقناع كان وسيلة  إنتاج عن "التطهير" بوصفه أثرا

هذا الأثر، لأنه يحُوّل الفرد إلى نموذج كوني. الشخصية المقنعّة 



6 
 

ليست إنساناا بعينه، بل تمثيلاا لصراع إنساني عام بين الإرادة 

 والقدر.

في مسرح النو الياباني، يتخذ القناع بعداا تأملياا أكثر عمقاا. القناع 

بتغير  هناك لا يعبرّ بتفاصيل ملامح، بل بإيحاءات دقيقة تتغير

زاوية الضوء. حركة الرأس البسيطة قد تحول القناع من 

ابتسامة إلى حزن. هنا تدخل السينوغرافيا بوصفها شريكاا في 

إنتاج المعنى: الإضاءة الخافتة، الخلفية الخشبية البسيطة، 

ا للتجربة الروحية.  الموسيقى الطقسية، كلها تجعل القناع مركزا

إنه بل يمثلّ حالتها الوجودية؛  القناع لا يمثلّ الشخصية فقط،

مع الحداثة، تغيرّ موقع لندخل  تمثيل للروح وهي تتأمل ذاتها

القناع. لم يعد مرتبطاا بالأسطورة فقط، بل أصبح أداة نقد 

اجتماعي. عند لويجي بيرانديللو في "ست شخصيات تبحث عن 

مؤلف"، تتشظى العلاقة بين الشخصية والممثل، ويصبح القناع 

على انفصال الذات عن صورتها. الشخصية تطالب علامة 

بحقيقتها، لكنها لا تملكها خارج التمثيل. هنا تتقاطع الفكرة مع 

الوجودية عند سارتر؛ ففي "الأبواب المغلقة" لا تسُتخدم أقنعة 

مادية، لكن كل شخصية تصبح قناعاا للآخر. "الآخر هو الجحيم" 

الهروب منه. الهوية،  لأن نظرة الآخر تثبت القناع الذي نحاول

ما يتشكل في شبكة نظرات  إذاا، ليست ما نعتقده عن أنفسنا، بل

في تنظير بيتر بروك، يتخذ القناع بعداا تجريدياا داخل  الآخرين

مفهوم "المسرح الفارغ". حين تزُال الزخارف، ويخُتزل 

الديكور، ويجُرّد الفضاء، يصبح القناع مركز الثقل الدلالي. 

ليس غياباا، بل مساحة احتمالات. الإضاءة البسيطة  الفراغ هنا



7 
 

تسقط على الوجه المقنعّ فتضاعف حضوره، والأزياء المحايدة 

تمنع التشتت البصري، والميكاج المحدود يترك للقناع وظيفته 

الرمزية الخالصة. بروك لا يستخدم القناع ليخفي، بل ليكشف 

أما في المسرح  يحين تجُرّد من سياقها الاجتماع هشاشة الهوية

التعبيري الألماني، فقد أصبح القناع تجسيداا للاغتراب. الوجوه 

المشوهة، الظلال الحادة، الديكورات الزاويةّ، كلها تعكس إنساناا 

ا داخل نظام صناعي قاسٍ. هنا تتقاطع التجربة المسرحية  محطما

مع التحليل النفسي الفرويدي؛ فالقناع يكشف المكبوت عبر 

فرويد يرى أن الحلم يخُفي الرغبة ليحميها، وكذلك رمزيته. 

القناع يخفي المعنى ليجعله ممكناا. يونغ يذهب أبعد حين يعرّف 

بأنها القناع الاجتماعي الضروري للتكيف، لكنه  Personaالـ

يحذرّ من أن تتحول إلى بديل عن الذات. المسرح يجعل هذا 

ي ف ضيع الذاتيلتصق القناع بالوجه، تالتحذير مرئياا: حين 

ا. في  السياق العربي، يتخذ القناع بعُداا سياسياا واجتماعياا واضحا

أعمال سعد الله ونوس، تتحول الرمزية إلى أداة نقد للسلطة. 

القناع يسمح بقول ما لا يقُال مباشرة، ويحوّل المسرح إلى 

مساحة مقاومة رمزية. الأزياء التراثية قد تسُتخدم لتشير إلى 

، والإضاءة قد تعزل شخصية لتبُرز اغترابها داخل حاضر سياسي

جماعة. في أعمال منصور الرحباني، يمتزج القناع بالأسطورة 

ا من هوية جماعية تبحث عن اعتراف. هنا  والغناء، ويصبح جزءا

يحضر هيغل بقوة؛ فالوعي بالذات لا يتحقق إلا عبر اعتراف 

فن التشكيلي، في الو والقناع يصبح وسيلة هذا الاعترافالآخر، 

تتجسد أنطولوجيا القناع في تفكيك الوجه. بيكاسو في التكعيبية 

يعيد تشكيل الملامح من زوايا متعددة، كأن الوجه لا يرُى من 



8 
 

منظور واحد. هذا التفكيك البصري يقابل تفكيك الهوية في 

المسرح الحديث. وفي رمزية "قناع الموت الأحمر" المستلهمة 

بح القناع استعارة عن حتمية الموت؛ مهما من إدغار آلن بو، يص

تنكر الإنسان، يبقى الفناء قناعه الأخير. هنا يتقاطع الفن مع 

ث غريزة الموت عند فرويد، ومع قلق العدم عند هايدغر، حي

سينوغرافياا، لا يعمل القناع  الوعي بالموت يحدد معنى الوجود

كشف وحده. الإضاءة تخلق بعده النفسي؛ الضوء الجانبي ي

التوتر، الضوء العلوي يعزل، الضوء الخلفي يحوّل الشخصية 

إلى ظلّ. الأزياء قد تضخم الجسد أو تجرّده، لتؤكد القوة أو 

الهشاشة. الإكسسوارات الصغيرة قد تحمل دلالات ثقافية عميقة، 

والحركة البطيئة قد تمنح القناع طابعاا تأملياا، بينما الحركة 

لياا. حتى الصمت يصبح قناعاا صوتياا العنيفة تكشف صراعاا داخ

 يخفي عجز اللغة عن احتواء التجربة.

ليس أداة مسرحية بل استعارة كبرى للوجود.  في النهاية القناع

هو يذكّرنا بأن الإنسان لا يعيش بلا أدوار، ولا يتكلم بلا تمثيل، 

ا ثابتاا خلف القناع، بل  ولا يظهر بلا صورة. الهوية ليست جوهرا

لحركة المستمرة بين الأقنعة. في مسرح اللانهاية، لا ترُفع هي ا

الأقنعة للوصول إلى حقيقة نهائية، لأن الحقيقة ذاتها متحولة. ما 

 يبقى هو الصراع، والتأويل، والسؤال المفتوح.

أنطولوجيا القناع تكشف أن الإنسان ليس وجهاا واحداا، بل تعددية 

رحية تجربة وجودية، كل لا تنتهي. كل قناع هو احتمال، كل مس

عرض لحظة مواجهة بين الذات وصورتها. والمسرح، في أعمق 



9 
 

تجلياته، ليس مكاناا للعرض فقط، بل مرآة تجُبرنا على رؤية 

 الأقنعة التي نرتديها ونحن نعتقد أننا بلا أقنعة.

 

ا مسرحياا يضُاف إلى الأداءليس القناع ع ةقيقحفي ال بل هو  نصرا

ف فيها سؤال الوجود. فمنذ أن واجه الإنسان لحظة فلسفية يتكثّ 

العالم بوصفه كائناا واعياا بذاته، بدأ يرتدي أقنعته؛ لا ليخفي 

ا ثابتاا  ا جوهرا حقيقته فحسب، بل ليصوغها. فالهويةّ لم تكن يوما

خلف الوجه، بل بناءا رمزياا يتشكّل في الفضاء الاجتماعي، 

ق السياقات الثقافية ويتحوّل في ضوء نظرة الآخر، ويتبدّل وف

والتاريخية. من هنا، لا يمكن فهم القناع باعتباره أداة مسرحية 

ا أنطولوجياا يكشف  فحسب، بل ينبغي مقاربته بوصفه مفهوما

ينطلق هذا الكتاب من فرضية  طبيعة الكينونة الإنسانية ذاتها

أساسية مفادها أن القناع ليس قطيعة مع الحقيقة، بل طريقة من 

تاجها. فالإنسان لا يعيش بلا تمثيل، ولا يتكلم خارج طرائق إن

دور، ولا يظهر دون صورة. إن الهوية ليست ما يوجد خلف 

بوصفه فن —القناع، بل ما يتشكّل عبره. لذلك، يصبح المسرح

المكان الأكثر قدرة على كشف هذه المفارقة —الظهور والتجسيد

ا.الوجودية: مفارقة أن نكون أنفسنا عبر ما نظنه ت  نكّرا

ارتبط القناع منذ الطقوس الأولى بفكرة العبور: عبور الإنسان لقد

من حال إلى حال، من فرد إلى رمز، من زمن إلى أبدية. في 

الحضارات القديمة، لم يكن القناع الجنائزي زينةا للميت، بل كان 

ضماناا لاستمرار اسمه وصورته في العالم الآخر. وفي المسرح 

القناع وسيلة إخفاء، بل أداة تكثيف؛ فهو  الإغريقي، لم يكن



10 
 

يحوّل الشخصية إلى نموذج كوني، ويجرّدها من خصوصيتها 

ليجعلها تمثيلاا لصراع إنساني شامل. ومع تطور الفكر الفلسفي، 

أصبح القناع استعارة كبرى: عند هيغل يتجلىّ الوعي بالذات عبر 

قيدٍ يرسّخ اعتراف الآخر، وعند سارتر تتحوّل نظرة الآخر إلى 

ا في عالم القناع، وعند هايدغر يصبح الوجود ذاته  انكشافاا دائما

أما في التحليل النفسي، فيكشف كارل يونغ عن مفهوم  الآخرين

بوصفه القناع الاجتماعي الضروري للتكيفّ، لكنه  Personaالـ

يحذرّ من تحوّله إلى بديل عن الذات. بينما يرى فرويد أن ما 

د يكون أكثر حقيقةا مما يظُهره، لأن الرغبة يخُفيه القناع ق

ا عن تمثيل رمزي. وهكذا، يصبح المسرح  المكبوتة تبحث دائما

يل الصراع النفسي إلى صورة فضاءا لإخراج المكبوت، وتحو

غير أن هذا الكتاب لا يكتفي بالتأريخ أو التنظير، بل يسعى مرئية

ا والمقصود به ل”. مسرح اللانهاية“إلى بناء مفهوم  يس مسرحا

ا يعترف بأن الهوية غير  بلا حدود مكانية أو زمنية، بل مسرحا

مكتملة أبداا. فكل شخصية تحمل أقنعة متعددة، وكل عرض هو 

احتمال من احتمالات المعنى، وكل مواجهة مسرحية هي لحظة 

وعي مؤقتة ضمن صيرورة لا تنتهي. في هذا المسرح، لا يرُفع 

ئية، لأن الحقيقة ذاتها متحوّلة. ما القناع للوصول إلى حقيقة نها

ن الصوت يوجد هو الحركة المستمرة بين الظهور والاختفاء، بي

ن القناع، إذاا، ليس ضد الأصالة، ا والصمت، بين الضوء والظل

بل هو شرطها. فمن خلاله تخُتبر المسافة بين الذات وصورتها، 

مسرح، بين الإنسان ودوره، بين الرغبة والواقع. وعلى خشبة ال

الإضاءة، الأزياء، الميكاج، —تتكامل عناصر السينوغرافيا



11 
 

لتشكّل أقنعة إضافية، تجعل العرض بأكمله —الحركة، الفضاء

 بنيةا مقنعّة، حتى وإن خلا من قناع مادي ظاهر.

هذا الكتاب هو محاولة لفهم القناع لا بوصفه تقنية أداء، بل 

إنه بحث في دراما كاستعارة أنطولوجية كبرى للوجود الإنساني. 

الهوية، وفي العلاقة المتوترة بين الداخل والخارج، وفي قدرة 

المسرح على تحويل السؤال الفلسفي إلى تجربة حسية حيةّ. 

فحين يقف الممثل مقنعّاا أمام جمهور يراقبه، لا يكون وحده من 

يرتدي قناعاا؛ فالجمهور ذاته يأتي إلى المسرح بأقنعته 

 في العتمة ليواجه صورته عبر الآخر. الاجتماعية، ويجلس

وهكذا، يصبح المسرح مرآةا مزدوجة: يكشف القناع الذي نظنه 

 حقيقة، ويكشف الحقيقة التي نظنها قناعاا.

في معناها الفلسفي العميق، ليست مجرد دراسة 

للأشياء الموجودة، بل هي دراسة لطبيعة الوجود ذاته: كيف 

الشيء موجوداا؟ كيف يظهر؟ وكيف يدُرك؟ وإذا نقلنا هذا  يكون

السؤال إلى المسرح، فإننا لا نسأل: ما هو القناع؟ بل: كيف 

يكون القناع موجوداا داخل التجربة الإنسانية؟ وما الذي يكشفه 

 عن طبيعة الكينونة؟

منذ أرسطو، كان الوجود مرتبطاا بالجوهر، أي بما هو ثابت خلف 

ا مع هايدغر، أعادت  الظاهر. لكن الفلسفة الحديثة، خصوصا

ا  ا ساكناا، بل انكشافاا دائما صياغة السؤال: الوجود ليس جوهرا

، بل يعيش وجوده ” يمتلك“داخل العالم. الإنسان لا  وجوداا مكتملاا

ا على الآ في  خرين، وعلى الزمن، وعلى الإمكانبوصفه انفتاحا



12 
 

ا عل ا هذا السياق، يصبح القناع ليس عارضا ى الوجود، بل جزءا

من طريقته في الانكشاف. فأن نرتدي قناعاا لا يعني أن نخفي 

حقيقتنا، بل يعني أن نظُهر أنفسنا بطريقة محددة داخل شبكة 

العلاقات الاجتماعية. القناع إذاا ليس نقيض الكينونة، بل أحد 

 أشكال تحققها.

هوية ليست معطى ثابتاا، بل تقوم هذه الدراسة على فرضية أن ال

ذاته ” يمثلّ“فقط، بل ” يكون“فعل مستمر من الأداء. الإنسان لا 

ا: دور الابن، الأستاذ،  باستمرار. في الحياة اليومية، نتبنىّ أدوارا

العاشق، المواطن، الفنان. كل دور يفرض لغة، إيماءات، نبرة 

ا معيناا. هذه الأدوار ليست زائفة ب الضرورة، صوت، وحتى مظهرا

 لكنها تكشف أن الهوية مركّبة، وليست وحدة صلبة.

بوصفه فن الأداء، يفضح هذه الحقيقة. فعندما يقف  المسرح

الممثل على الخشبة ويرتدي قناعاا، فإنه يكثفّ ما نمارسه نحن 

جعل هذا يومياا دون وعي: تمثيل الذات. الفرق أن المسرح ي

الهوية “ستدعاء مفهوم هنا يمكن او التمثيل مرئياا ومكشوفاا

الذي يؤكد أن الذات لا تسبق الفعل، بل تتشكل عبره. ” الأدائية

القناع، في هذا السياق، ليس وسيلة لإخفاء هوية جاهزة، بل 

 أداة لصنع هوية مؤقتة داخل لحظة الأداء.

حين كل قناع يحمل مفارقة مزدوجة: إنه يظُهر بقدر ما يخُفي. ف

يرتدي الممثل قناعاا، تختفي ملامحه الفردية، لكن في المقابل، 



13 
 

تبرز ملامح رمزية أوسع. القناع يجرد الشخصية من 

خصوصيتها ليمنحها بعداا كونياا. ولهذا السبب استخُدم في 

ا  التراجيديا الإغريقية، حيث لا تمثل الشخصية فرداا بعينه، بل قدرا

ا   إنسانياا عاما

يمكن فهمها أنطولوجياا: الظهور لا يعني الكشف هذه المفارقة 

ا ظهور جزئي. ما يظهر يخفي في الوقت  الكامل، بل هو دائما

. وكذلك القناع:  ذاته. الضوء لا يكشف كل شيء، بل يخلق ظلاا

في مسرح اللانهاية،  بنية مزدوجة بين الحضور والغياب إنه

إلى  يصبح هذا التوتر هو جوهر التجربة. فالشخصية لا تصل

حقيقة نهائية، بل تتنقل بين أقنعة متعددة، كل واحد منها يكشف 

 جانباا ويخفي آخر.

  

إذا تأملنا الأمر بعمق، سنكتشف أن القناع لا يبدأ من الخشب أو 

المعدن، بل من الجسد نفسه. فالجسد هو أول سطح للظهور. 

كلها تشكّل قناعاا —يدينتعابير الوجه، طريقة المشي، وضعية ال

في  مباشرة، بل نرى تجسّدها الجسدي” الذات“حياا. نحن لا نرى 

هذا المعنى، يصبح الجسد ذاته بنية مسرحية. وحين يضُاف إليه 

قناع مادي، فإننا لا نضيف شيئاا غريباا، بل نضاعف عملية 

والقناع يعيد  التمثيل. الجسد يتحول إلى مساحة إسقاط للمعنى،

ولهذا نجد أن بعض المدارس المسرحية  هذه المساحةتشكيل 

الحديثة، كالمسرح الفقير عند جروتوفسكي، لا تحتاج إلى قناع 

خارجي، لأن الجسد ذاته يتحول إلى قناع حيّ من خلال التمرين 

 والحركة.



14 
 

 القناع كاستعارة كونية

حين نوسّع النظرة، يمكن القول إن القناع ليس ظاهرة مسرحية 

ستعارة للحياة نفسها. المجتمع يفرض أقنعته، السياسة فقط، بل ا

تنتج أقنعتها، الثقافة تضع أنماطاا جاهزة للظهور. حتى اللغة التي 

بل تعيد  نتكلم بها هي قناع للفكر؛ فهي لا تنقل الفكرة كما هي،

ا لفهم  تشكيلها داخل نظام رمزي من هنا، يصبح المسرح مختبرا

ي تخُتبر فيه حدود الظهور، وتسُائل هذه الأقنعة. إنه المكان الذ

فيه العلاقة بين الداخل والخارج. القناع على الخشبة ليس مجرد 

عنصر بصري، بل سؤال حيّ: من يتكلم الآن؟ الوجه أم القناع؟ 

 الذات أم الدور؟

 الجذور التاريخية للقناع: من الطقس إلى الدراما

 القناع في الطقوس البدائية: العبور والتحوّل

المجتمعات البدائية، لم يكن القناع يرُتدى للتمثيل، بل للتحوّل.  في

ا أو إلهاا، بل يعُتقد أنه ” يمثل“كان الشخص الذي يرتديه لا  روحا

ا، بل قناة عبور. إنه يسمح للإنسان  يصبحه. القناع هنا ليس رمزا

في  ه ويدخل في هوية جماعية أو كونيةأن يخرج من فرديت

ى سبيل المثال، تسُتخدم الأقنعة في الطقوس الإفريقية، عل

احتفالات الانتقال )من الطفولة إلى الرجولة، من الحياة إلى 

الموت(. القناع يمنح الجسد هوية جديدة مؤقتة، ويحوّل الشخص 

إلى كائن بين عالمين. هذه الوظيفة تكشف أن القناع كان منذ 

مصاحب الرقص ال وية، لا إخفائهاالبداية أداة إعادة تشكيل اله

كلها عناصر سينوغرافية بدائية —للقناع، الإيقاع، النار، الدخان



15 
 

تؤكد أن القناع لم يكن يعمل وحده، بل داخل منظومة طقسية 

كاملة. وهنا نلاحظ البذرة الأولى للمسرح: فضاء، جسد، قناع، 

 جمهور.

 مصر القديمة: القناع وحفظ الهوية في الأبدية

ع بعداا ميتافيزيقياا عميقاا. القناع في الحضارة المصرية، بلغ القنا

الجنائزي، كما في قناع توت عنخ آمون، لم يكن مجرد تجميل 

للميت، بل كان ضماناا لاستمرار هويته في الحياة الأخرى. 

ورة تتعرف المصري القديم كان يؤمن بأن الروح تحتاج إلى ص

إنه هنا يصبح القناع أداة مقاومة للفناء.  عليها لتعود إلى الجسد

يحفظ الاسم والملامح والهوية من التلاشي. لكنه في الوقت نفسه 

يجمّد الوجه في صورة مثالية، خالية من الحركة. المفارقة هنا 

من  تثبيتها، لكنه يحرمها من التحوّلأن القناع يخلدّ الهوية عبر 

الناحية الأنطولوجية، يمكن القول إن القناع المصري يعبرّ عن 

ة: هوية يجب أن تستمر كما هي. بينما تصور ثابت للهوي

ا متحوّلاا للهوية، بوصفها صيرورة  المسرح لاحقاا سيقدّم تصورا

 لا ثباتاا.

 المسرح الإغريقي: من الطقس إلى الدراما

في اليونان القديمة، انتقل القناع من المجال الطقسي الديني إلى 

راجيديا المجال الدرامي، لكنه لم يفقد جذوره المقدسة. كانت الت

ا من احتفالات ديونيسوس، إله الخمر والتحوّل والنشوة.  جزءا

أسطورية، لكنه ظل القناع هنا أصبح وسيلة لتجسيد شخصيات 

الأقنعة الإغريقية كانت كبيرة الحجم، اذ ان  يحمل أثر الطقس



16 
 

مبالغاا في ملامحها، لترُى من مسافات بعيدة داخل المسارح 

تكبير بصري؛ كانت تجريداا. الوجه  المفتوحة. لكنها لم تكن مجرد

الفردي للممثل يختفي، لتحلّ محله صورة رمزية تمثل البطل 

لسوفوكليس، القناع الثابت يقابل ” أوديب الملك“المأساوي.في 

ا  ا جامداا، لكنه يشهد انهيارا ا. الجمهور يرى وجها ا متغيرا مصيرا

رامي: إنه داخلياا تدريجياا. هنا يتحول القناع إلى أداة تكثيف د

ا  ا بعينه، بل رمزا يعمّم التجربة، فيصبح أوديب ليس شخصا

القناع الإغريقي  ليصطدم بقدرِهللإنسان الذي يبحث عن الحقيقة 

ا ألغى الفروق الجندرية، إذ كان الرجال يؤدون أدوار النساء.  أيضا

، لا معطى بيولوجياا. وهذه فكرة  الهوية الجندرية هنا تصبح أداءا

 في النظريات الحديثة.ستعود بقوة 

 مسرح النو الياباني: القناع كصمت متحرك

في مسرح النو، يصل القناع إلى مستوى من الصفاء والتأمل. 

الأقنعة صغيرة نسبياا، وملامحها دقيقة، لكن تعبيرها يتغير بتغير 

إلى حزن زاوية الضوء وحركة الرأس. ابتسامة خفيفة قد تتحول 

ة شبه فارغة، الإضاءة طبيعية، الخشب عميق بمجرد ميل بسيط

الحركة بطيئة ومدروسة. القناع لا يعمل عبر الانفعال، بل عبر 

الاقتصاد في التعبير. الصمت جزء أساسي من الأداء. هنا لا 

 يسُتخدم القناع لتضخيم العاطفة، بل لتكثيفها في حدّها الأدنى.

ا للهوية بوصفها حالة عابرة، مثل أنطولوجياا، يعكس الن و تصورا

ظلّ يمرّ على سطح الزمن. القناع لا يصرخ، بل يهمس. إنه لا 

 يفرض المعنى، بل يتركه يتشكل في وعي المتلقي.



17 
 

 الكوميديا ديلارتي: القناع والنمط الاجتماعي

في إيطاليا عصر النهضة، ظهر شكل آخر للقناع في الكوميديا 

القناع طقسياا أو مأساوياا، بل اجتماعياا  ديلارتي. هنا لم يعد

ا. شخصيات مثل  كانت تمثل ” بانتالوني“و” أرليكينو“ساخرا

أنماطاا اجتماعية معروفة: الخادم الماكر، التاجر الجشع، العاشق 

لقناع هنا لا يكشف البعد الكوني للإنسان، بل يسخر من االساذج.

م عيوبه. لكن أنماطه المتكررة. إنه يفضح المجتمع عبر تضخي

ا إلى أن المجتمع نفسه ينت ا هذه الأقنعة الثابتة تشير أيضا ج أدوارا

بهذا المعنى، تتحول الكوميديا إلى نقد  جاهزة نرتديها دون وعي

 اجتماعي مبكر، ويصبح القناع أداة كشف لا وسيلة إخفاء.

 القناع والفلسفة: من الوجود إلى التفكيك

عبر اعتراف الآخر بها. الوعي لا تتحقق الذات إلا  عند هيغل

يعرف بالذات ليس حالة داخلية مغلقة، بل علاقة. الإنسان لا 

في هذا الإطار، يمكن فهم القناع بوصفه أداة  نفسه إلا حين يرُى

هذا الاعتراف. نحن نظهر للآخرين بصورة معينة كي يتم 

شكال التفاوض بين الاعتراف بنا. القناع ليس كذباا، بل شكل من أ

لكن الاعتراف عند هيغل يحمل صراعاا )جدلية  ذات والمجتمعال

السيد والعبد(. كل ذات تريد أن تعُترف بها كحرة. القناع هنا 

 يصبح أداة قوة أو أداة خضوع:

 أو أجُبر على ارتداء قناع الطاعة. قد أرتدي قناع السلطة

المسرح يعيد تمثيل هذا الصراع باستمرار. الشخصية المقنعّة 

 فقط فرداا، بل موقعاا داخل شبكة علاقات القوة.ليست 



18 
 

نحن لا ”. العالم-في-كائناا“هايدغر يعيد تعريف الإنسان بوصفه 

نوجد خارج سياق، بل داخل شبكة من العلاقات اليومية. وهو 

حين يعيش الإنسان وفق ” الوجود الزائف“و” الهمّ “يتحدث عن 

 ما يريده الآخرون منه.

الوجود “قد يكون علامة على السقوط في  في هذا السياق، القناع

، حين نعيش وفق توقعات المجتمع فقط. لكن في الوقت ”الزائف

ا،  يمكن للإنسان أن يعيش بلا ظهورنفسه، لا الظهور ليس خيارا

بل قدر. أن تكون موجوداا يعني أن تظهر. والقناع هو شكل من 

يش بلا أشكال هذا الظهور.من هنا تظهر مفارقة:لا نستطيع أن نع

 أقنعة.لكننا نخشى أن نصبح أقنعتنا.

، لا توجد أقنعة مادية، لكن كل شخصية ”الأبواب المغلقة“في 

تتحول إلى قناع للآخر. نظرة الآخر تثبتنا في صورة معينة. نحن 

 نصبح ما يراه الآخر فينا.

ا محكوم  سارتر يرى أن الإنسان محكوم بالحرية، لكنه أيضا

رى، أتحول إلى موضوع. القناع هنا بنظرات الآخرين. حين أُ 

 ليس قطعة ترُتدى، بل صورة ذهنية تفُرض عليّ.

المسرح السارتري يكشف هذا القيد: الشخصيات لا تستطيع 

الهروب من الصور التي رسمها الآخرون لها. وهنا يصبح القناع 

 سجناا وجودياا.

 لكن الحرية تكمن في وعي القناع. حين أدرك أنني أرتدي قناعاا،

 أستطيع أن أختار تغييره.



19 
 

نيتشه يذهب أبعد من ذلك. بالنسبة له، الحقيقة نفسها قناع. لا 

 توجد حقيقة مطلقة خلف الظواهر، بل تعدد تأويلات.

إذا طبقنا هذا على المسرح، فإن القناع لا يخفي حقيقة واحدة، بل 

يكشف تعددية الحقائق. كل قناع احتمال. كل زاوية رؤية تأويل 

ي هذا المعنى، القناع لا يبعدنا عن الحقيقة، بل يذكّرنا ف ختلفم

 بأن الحقيقة ليست واحدة.

مع فلاسفة ما بعد الحداثة، تتفكك فكرة الجوهر الثابت. الهوية لم 

 تعد تفُهم ككيان متماسك، بل كبنية لغوية وثقافية متغيرة.

القناع هنا لم يعد غطاءا لجوهر، بل يصبح هو الهوية نفسها. لا 

 خلفه. كل ما هناك هو سلسلة من التمثيلات.” وجه أصلي“جد يو

 في المسرح ما بعد الحداثي:

 قد يغيرّ الممثل قناعه أمام الجمهور.

 قد يكشف اللعبة المسرحية نفسها.

 قد يختلط الواقع بالوهم.

 الهوية تصبح لعبة مرايا لا تنتهي.

ا: هل القناع يخفي الحقيقة؟ أم  يكشف السؤال الذي يظل مفتوحا

 أن الحقيقة ذاتها بناء رمزي؟

أنطولوجيا القناع تقترح أن الحقيقة ليست خلف القناع، بل في 

 حركته. ليست في كشفه، بل في تبدّله.



20 
 

مسرح اللانهاية لا يسعى إلى إزالة القناع للوصول إلى جوهر 

صافٍ، بل يعترف بأن الجوهر نفسه متحوّل. الهوية ليست نقطة 

 وصول، بل مسار.

 إلى اللاوعي Personaاع والتحليل النفسي: من الـالقن

إذا كان الفلاسفة قد ناقشوا القناع بوصفه مسألة وجودية، فإن 

التحليل النفسي نقله إلى الداخل، إلى البنية النفسية ذاتها. لم يعد 

القناع شيئاا نرتديه على الوجه، بل أصبح بنية نفسية تحكم 

 علاقتنا بأنفسنا وبالآخرين.

 صبح السؤال:هنا ي

 هل القناع حماية؟

 أم خداع للذات؟

 أم ضرورة للتكيفّ مع العالم؟

 والظل Persona. كارل غوستاف يونغ: الـ1

ا في استخدام مفهوم القناع.  يعدّ يونغ من أكثر المفكرين وضوحا

)الشخصية الاجتماعية(، ويعني  Personaفهو يستخدم مصطلح 

 يفّ معه.به الوجه الذي نظهره للمجتمع كي نتك

ليست سلبية بحد ذاتها؛ فهي ضرورة اجتماعية. لا  Personaالـ

… يمكن للفرد أن يعيش بلا دور. الطالب، الأستاذ، الأم، القائد

 كلها أقنعة وظيفية.

 لكن الخطر يبدأ حين تتماهى الذات مع القناع.



21 
 

 ليست حقيقته الكاملة. Personaعندما ينسى الإنسان أن الـ

 (:Shadowيوجد الظل ) Personaفي مقابل الـ

وهو الجزء المكبوت من الشخصية، الرغبات غير المقبولة، 

 المخاوف، العدوان، الطموحات الدفينة.

 المسرح هنا يصبح مساحة مثالية لإظهار الظل.

 الشخصية المقنعّة قد تعبرّ عمّا يخفيه الفرد في الواقع.

القناع ، يمكن قراءة ”دراما الهوية في مسرح اللانهاية“في 

 والظل: Personaبوصفه نقطة تماس بين الـ

 كلما تشققّ القناع، ظهر ما تحته من لاوعي.

 . فرويد: القناع كآلية دفاع2

فرويد لم يستخدم مصطلح القناع صراحة، لكنه تحدث عن آليات 

 الدفاع: الكبت، الإسقاط، التبرير، الإنكار.

 كل آلية دفاع هي شكل من أشكال القناع النفسي.

 لكبت: إخفاء الرغبة.ا

 الإسقاط: نسبة ما فينا إلى الآخرين.

 التبرير: خلق رواية منطقية لسلوك غير واعٍ.

في المسرح، الشخصية قد تبدو منطقية على السطح، لكن 

حواراتها تكشف تناقضاتها الداخلية. القناع اللغوي يخفي 

 اضطراباا نفسياا.



22 
 

ا واعياا، بل بنية   تحمي الأنا من الانهيار.القناع هنا ليس اختيارا

 . لاكان: الهوية كلعبة مرآة3

جاك لاكان يعيد صياغة التحليل النفسي بلغة لغوية رمزية. في 

، يتعرف الطفل على نفسه من خلال صورة ”مرحلة المرآة“

 خارجية. هويته تتشكل عبر انعكاس.

هذا يعني أن الذات منذ البداية ليست داخلية خالصة، بل متكوّنة 

 ورة.عبر ص

 القناع هنا يصبح امتداداا للمرآة:

 نحن نبحث عن صورة نتماهى معها.

ا ناقصة.  لكن المشكلة أن الصورة دائما

 لا يوجد تطابق كامل بين الذات وصورتها.

في المسرح، حين يرتدي الممثل قناعاا، فإنه يدخل في علاقة مع 

ا معيناا. لكن خلف الصورة، هناك  صورة خارجية تجسّد دورا

 ة.فجو

 هذه الفجوة هي ما يولدّ الدراما.

 . القناع كصدع داخلي4

في ضوء التحليل النفسي، القناع ليس فقط ما نرتديه، بل ما 

 نخشى خلعه.

 هو التوازن الهش بين:



23 
 

 الرغبة والقانون

 الداخل والخارج

 الفردي والجماعي

ا، بل يعرض لحظة  مسرح اللانهاية لا يعرض قناعاا مستقرا

تسرّب اللاوعي إلى السطح. حين يتلعثم الصوت. انكساره. لحظة 

 حين تتغيرّ الإضاءة. حين يصمت الجسد فجأة.

 القناع النفسي لا يسقط دفعة واحدة، بل يتصدّع.

 . القناع والهوية المتعددة5

علم النفس المعاصر يتحدث عن تعدد الهويات داخل الفرد 

 سرديات.الواحد. لسنا ذاتاا واحدة متجانسة، بل شبكة أدوار و

 المسرح يكثفّ هذا التعدد.

 الممثل الواحد يؤدي شخصيات عدة.

 والشخصية الواحدة قد تحتوي تناقضات حادة.

ا، بل شرطاا  أنطولوجيا القناع ترى أن هذا التعدد ليس مرضا

 إنسانياا.

 خلاصة المحور الرابع

 في الفلسفة، كان القناع سؤالاا عن الوجود.

 الاا عن الداخل.في التحليل النفسي، أصبح سؤ

 عند يونغ: القناع ضرورة اجتماعية، لكن الظل ينتظر.



24 
 

 عند فرويد: القناع دفاع ضد القلق.

 عند لاكان: القناع صورة في مرآة رمزية.

 وهكذا يتحول القناع من أداة خارجية إلى بنية نفسية.

 لكن يبقى السؤال الأهم:

 كيف يتجسد كل ذلك فوق الخشبة؟

 والسينوغرافيا: الجسد، الضوء، والفضاءالقناع في الإخراج 

إذا كانت الفلسفة قد نظّرت، والتحليل النفسي قد عمّق، فإن 

المسرح هو المكان الذي تخُتبر فيه هذه الأفكار جسدياا. القناع 

ا مجرداا، بل مادة، ضوء، حركة،  على الخشبة ليس مفهوما

 صمت، مسافة.

 هنا يتحول السؤال إلى:

 رحياا؟كيف يعمل القناع مس

 كيف يعيد تشكيل العلاقة بين الجسد والفضاء والمتلقي؟

 . القناع والجسد: من التعبير إلى الاختزال1

 حين يرتدي الممثل قناعاا، يفقد أهم وسيلة تعبير مألوفة: الوجه.

 لكن هذا الفقد لا يضُعف الأداء، بل يعيد توزيعه.

 الوجه يخُتزل، فيتحرر الجسد.

 حركة الكتف تصبح لغة.



25 
 

 ميل الرأس يصبح دلالة.

 الصمت يصبح جملة كاملة.

 القناع يفرض اقتصاداا حركياا. كل حركة يجب أن تكون محسوبة.

 وهنا يتحول الجسد إلى نص موازٍ.

، الحركة بطيئة جداا، لكنها مشحونة بالمعنى.  في مسرح النو مثلاا

 في الكوميديا ديلارتي، الحركة مبالغ فيها، لكنها دقيقة الإيقاع.

 القناع لا يلغي التعبير، بل يعيد صياغته.

 . الضوء: القناع كظل2

ا تقنياا فحسب، بل شريكاا للقناع.  الضوء ليس عنصرا

 الوجه المقنعّ يتغير بحسب زاوية الإضاءة.

 الظل قد يضاعف القناع أو يشوّهه.

 في مسرح اللانهاية، يمكن للضوء أن يؤدي وظيفة القناع ذاته:

 التوتر الداخلي.إضاءة حمراء تكشف 

إضاءة سوداء/معتمة تخفي الملامح وتحوّل الجسد إلى 

silhouette. 

 إضاءة متقطعة توحي بانكسار الهوية.

 أحياناا لا يحتاج الممثل إلى قناع مادي.

 الضوء نفسه يصبح قناعاا بصرياا.



26 
 

 . الفضاء المسرحي: القناع والفراغ3

 الخشبة ليست خلفية، بل مجال دلالي.

ء الفارغ )كما عند بيتر بروك(، يصبح الجسد المقنعّ في الفضا

 نقطة ارتكاز في بحر من الصمت.

 الفراغ يكبرّ حضور القناع.

أما في الفضاء المزدحم )سينوغرافيا كثيفة(، فقد يتحول القناع 

 إلى جزء من شبكة رمزية أكبر.

مسرح اللانهاية يميل إلى الفضاء المفتوح أو شبه المجرد، لأن 

 فيه ليست محاطة بجدران، بل معلقّة في سؤال.الهوية 

 . القناع وكسر الإيهام4

 في المسرح التقليدي، القناع جزء من عالم متخيل.

 لكن في المسرح المعاصر، قد يخُلع القناع أمام الجمهور.

 لحظة الخلع هذه ليست تقنية فقط، بل فلسفية.

 هي إعلان بأن الهوية ليست ثابتة.

 قد:

 ناعه على الخشبة.يغيرّ الممثل ق

 يتحدث عن دوره وهو يؤديه.

 يكشف اللعبة المسرحية ذاتها.



27 
 

 هنا يصبح القناع أداة تفكيك، لا تمثيل فقط.

 . القناع الصوتي: طبقة الأداء5

 ليس القناع بصرياا فقط.

 النبرة، الإيقاع، التقطيع، كلها أقنعة صوتية.

الصوتية  الممثل قد يحتفظ بوجهه مكشوفاا، لكنه يغيرّ طبقته

 ليصنع قناعاا سمعياا.

 الصوت هنا يصبح طبقة إضافية للهوية.

 في دراما الهوية، قد نسمع صوتاا هادئاا يخفي عاصفة داخلية.

ا يخفي هشاشة.  أو صوتاا صارخا

 . القناع بوصفه لحظة انكشاف6

 المفارقة أن القناع أحياناا يكشف أكثر مما يخفي.

 الوجود. حين يسُلب الوجه الطبيعي، يتعرّى

 الجمهور لا يرى الملامح، لكنه يرى الجوهر الحركي.

 القناع يجعل الهوية أقل فردية وأكثر رمزية.

 الشخصية تتحول إلى حالة إنسانية عامة.

 وهنا نصل إلى لبّ مسرح اللانهاية:

 الهوية ليست سيرة ذاتية، بل سؤال كوني.

 خلاصة المحور الخامس



28 
 

 على الخشبة:

 .الجسد يعوّض الوجه

 الضوء يكتب المعنى.

 الفضاء يحدد التوتر.

 الصوت يخلق طبقة أخرى من الهوية.

ا بصرياا وفلسفياا في آنٍ واحد.  القناع يصبح مركزا

 لكن بعد كل هذا، يبقى السؤال الأخير:

 ماذا يعني القناع اليوم؟

 في زمن الشاشات، والهوية الرقمية، وصور الذات المتعددة؟

 يالقناع في العصر الرقم

إذا كان القناع في الماضي يرُتدى على الخشبة أو في الطقس، 

فإنه اليوم يرُتدى على الشاشة. لم يعد القناع خشبياا أو جلدياا، بل 

ا، حساباا رقمياا. ا، فلترا ا مستعارا  أصبح صورة رمزية، اسما

 نحن نعيش في زمن الأقنعة الشفافة.

 يداابوصفه قناعاا جد Avatar. الهوية الرقمية: الـ1

 في الفضاء الرقمي، كل مستخدم يصنع تمثيله الخاص:

 صورة شخصية

 سيرة مختصرة



29 
 

 منشورات مختارة

 ردود محسوبة

 هذا التكوين ليس عفوياا بالكامل، بل عملية إخراج ذاتي.

 نحن نخرج أنفسنا كما لو كنا على خشبة افتراضية.

 هو قناع معاصر. Avatarالـ

 كيله.إنه لا يخفي وجودنا، بل يعيد تش

 في هذا السياق، تتضاعف الهوية:

 هوية واقعية

 هوية رقمية

 أحياناا عدة هويات رقمية

 . الفلتر والتجميل: الجمال بوصفه قناعاا2

 …التطبيقات التي تغيرّ الملامح، تنعمّ البشرة، تكبرّ العينين

 ليست مجرد أدوات تجميل، بل إعادة صياغة للوجه.

 د، بل يدُمج فيه بصرياا.القناع هنا لا يرُتدى فوق الجل

 نصبح نسخة مُعدّلة من أنفسنا.

 هل الصورة المعدّلة تمثلنا؟

 أم أننا بدأنا نطارد نسخة افتراضية صنعناها؟

 القناع الرقمي قد يتحول إلى معيار نقيس به ذواتنا الواقعية.



30 
 

 . الأداء المستمر: الحياة كعرض دائم3

في الفضاء الرقمي،  أما ونهاية العرض له بدايةفي المسرح، 

نختار ماذا نظهر وماذا  نحن في حالة ظهور دائمفالعرض مستمر

 نخفي.

 ننتقي اللحظات السعيدة، ونقصي الهشاشة.

 الحياة تتحول إلى سردية مُعدّلة.

 وهنا يعود سؤال سارتر ويونغ بشكل جديد:

 هل نحن أحرار في أقنعتنا؟

 ت الجمهور الرقمي؟أم أسرى توقعا

 . القناع والاغتراب4

كلما زادت المسافة بين الهوية الواقعية والهوية الرقمية، ازداد 

 التوتر الداخلي.

 قد:

 يشعر الفرد أنه يعيش بشخصيتين.

 أو أن صورته الرقمية أقوى من حضوره الواقعي.

ا.  أو أنه مراقبَ دائما

 مؤرشف.القناع الرقمي لا يسقط بسهولة، لأنه محفوظ و

 في المسرح، يمكن خلع القناع.



31 
 

 أما في الإنترنت، فآثار القناع تبقى.

 . مسرح اللانهاية والهوية السائلة5

مسرح اللانهاية لا يرى في هذه التحولات أزمة فقط، بل حالة 

 وجودية جديدة.

 الهوية اليوم:

 متعددة

 متحركة

 قابلة لإعادة التشكيل

 غير مكتملة

ا من تكوين الذات.القناع لم يعد طبقة فو  ق الجوهر، بل جزءا

 نحن لسنا خلف أقنعتنا،

 بل نتكوّن عبرها.

 . نحو أنطولوجيا جديدة للقناع6

 في ضوء كل المحاور السابقة، يمكن صياغة رؤية ختامية:

 القناع ليس نقيض الحقيقة، بل أحد أشكالها.

ا ثابتاا، بل حركة بين أقنعة متعددة.  الهوية ليست جوهرا

 يكشف ما نمارسه يومياا دون وعي.المسرح 

 العصر الرقمي لم يخترع القناع، بل عمّمه.



32 
 

 أنطولوجيا القناع لا تبحث عن وجه نقي خلف كل الطبقات،

 بل تعترف بأن الإنسان كائن تمثيلي بطبيعته.

 الوجود نفسه أداء.

 والهوية نص يعُاد كتابته باستمرار.

 خاتمة الكتاب

 هايةدراما الهوية في مسرح اللان

 مسرح اللانهاية ليس مكاناا جغرافياا، بل موقفاا فلسفياا.

هو فضاء يعُرض فيه الإنسان بوصفه كائناا يبحث عن ذاته عبر 

 تمثيلها.

 القناع في هذا المسرح:

 ليس أداة إخفاء

 وليس مجرد رمز جمالي

 بل هو مركز الصراع الوجودي

 كل قناع يرُتدى هو محاولة للفهم.

 و ولادة جديدة.وكل قناع يخُلع ه

 لكن لا يوجد قناع أخير.

 ولا وجه نهائي.

 الهوية ليست نقطة وصول،



33 
 

 بل رحلة بين أقنعة.

القناع في المسرح ليس مجرد غطاء للوجه، بل أداة رمزية 

لتحليل الهوية الإنسانية ومسرح للتفاعل بين الأنا والمجتمع، بين 

ة. عبر الواقع والخيال، وبين الصراعات الداخلية والخارجي

ارتداء القناع، يتحرر الممثل والجمهور من قيود المظهر 

الاجتماعي لتصبح كل حركة وإيماءة وصمت لغة للتعبير عن 

النفس الإنسانية المختفية خلف الأقنعة الاجتماعية، لتفتح أمام 

المشاهدين تجربة وجودية فريدة من نوعها. منذ الطقوس 

بل كان وسيطاا بين الإنسان البدائية، لم يكن القناع عنصر زينة، 

ا في مصر  والعالم الغيبي، وفي الحضارات القديمة، وخصوصا

الفرعونية، لم يكن القناع الجنائزي مجرد حفظٍ لملامح المتوفى، 

بل كان ضماناا لاستمرار الهوية في الأبدية. القناع يحفظ الاسم 

والصورة والروح ويجعل الجسد الفاني حاملاا لمعنى يتجاوز 

من، وهنا تتجلى أولى ملامح البعد الأنطولوجي للقناع، فهو الز

يحمي الهوية من الفناء لكنه في الوقت ذاته يعترف بأن الهوية 

 لا يمكن أن تستمر دون تمثيل رمزي.

في المسرح الإغريقي، بلغ القناع ذروة تحوله من طقس ديني 

م إلى بنية درامية، وعند سوفوكليس في أوديب الملك، لم يسُتخد

القناع لإخفاء الشخصية بل لتكثيف مفارقتها المأساوية، فالقناع 

ا متحركاا، والممثل يرتدي وجهاا جامداا بينما  الثابت يقابل مصيرا

القدر يعمل في الخفاء، وهنا يظهر تطبيق مفهوم التطهير عند 

أرسطو، إذ يحوّل الفرد إلى نموذج كوني يمثل الصراع الإنساني 

والقدر. أما في مسرح النو الياباني، فالقناع العام بين الإرادة 



34 
 

يتخذ بعداا تأملياا أكثر عمقاا، إذ لا يعبرّ بتفاصيل ملامح دقيقة بل 

بالإيحاءات التي تتغير مع زاوية الضوء وحركة الرأس البسيطة، 

فتتحول الابتسامة إلى حزن، وتدخل هنا السينوغرافيا بوصفها 

ضاءة الخافتة، الخلفية شريكاا في إنتاج المعنى من خلال الإ

الخشبية البسيطة، والموسيقى الطقسية، لتصبح كل حركة للقناع 

مع الحداثة، تغيرّ  الوجودية للروح وهي تتأمل ذاتها تمثيلاا للحالة

موقع القناع ليصبح أداة نقد اجتماعي، وعند لويجي بيرانديللو 

في ست شخصيات تبحث عن مؤلف تتشظى العلاقة بين 

لممثل ويصبح القناع علامة على انفصال الذات عن الشخصية وا

صورتها، حيث تطالب الشخصية بحقيقتها لكنها لا تملكها خارج 

التمثيل، وهذا يتقاطع مع الوجودية عند سارتر في الأبواب 

المغلقة، إذ تصبح كل شخصية قناعاا للآخر، فتثبت نظرات 

رح الآخرين الهوية التي نحاول الهروب منها، ليصبح المس

وقد لعب  بة الفلسفية والنفسية في آن واحدمساحة للتجر

ا محورياا في صقل هذه التجربة  المخرجون والفنانون دورا

 The Emptyالمسرحية، فبيتر بروك ركّز على التجريد في 

Space  ،حيث يصبح القناع مركز الدلالة، مع خلفية شبه فارغة

القناع،  ألوان محايدة، ميكاج محدود، وإضاءة مركزة على

ليكشف هشاشة الهوية عند تجريدها من سياقها الاجتماعي، 

وتجربة فلسفية ونفسية متكاملة. وسوزان سترينجر استكشفت 

العلاقة بين القناع والجسد للكشف عن الصراعات النفسية 

الداخلية، مع الإضاءة المركّزة على تفاصيل الحركة، أزياء 

، في انسجام مع نظرية متناسقة، وميكاج يعكس الحالة النفسية



35 
 

والطبقات النفسية العميقة. وفي العالم  Personaيونغ حول الـ

العربي، استخدم حسن حسني عبد الوهاب القناع في المسرح 

الشعبي للتعبير عن صراعات الفرد والمجتمع، مع ألوان أزياء 

شعبية، ميكاج مبسط، وإضاءة تبرز التفاعل بين الممثل 

منصور الرحباني القناع والرمزية في والجمهور، بينما وظف 

أعمال مثل مجنون ليلى، مع ديكور رمزي يربط الشخصيات 

بالموروث الاجتماعي وألوان وإكسسوارات تعكس الهوية 

ت الجماعية، متماشية مع فلسفة هيغل التي ترى أن الوعي بالذا

القناع يظهر صراعات متعددة يتحقق من خلال الاعتراف بالآخر

يظهر صراع الهوية  No Exitت المعاصرة، ففي في المسرحيا

بين الأنا والمجتمع، وفي مدرسة النساء يتجسد قناع المرأة بين 

الدور الاجتماعي والأنا الداخلية، بينما في العودة لأدونيس 

والفنانين السوريين يظهر قناع للوطنية والهوية الممزقة، مؤكداا 

تستمر هذه الرمزية في تعددية الأنا وصراع الفرد مع المجتمع. و

الفن البصري، فلوحة قناع الموت الأحمر لإدغار آلن بو/إدغار 

ديغا ترمز للصراع بين الفرد والزمن والموت، مع الضوء والظل 

والحركة البطيئة لإضفاء شعور بالهشاشة، وهو ما يتوافق مع 

أفكار فرويد حول اللاوعي والرغبات المكبوتة. وأعمال بيكاسو 

ه المكسورة تصور الهوية الممزقة والمتعددة مثل الوجو

الطبقات، مع ألوان متفرقة، حركة مقنعّة، وإضاءة جانبية لخلق 

تعددية الوجه، متصلة بنظرية يونغ حول تعددية الأنا. أما 

الماسكات الأفريقية التقليدية، فتوضح العلاقة بين الفرد 

ابع الجماعي والجماعة، بين الهوية الفردية والثقافية، مؤكدة الط



36 
 

سينوغرافياا، لا  زية وتأثيرها الاجتماعي والسياسيللهوية الرم

يعمل القناع وحده، فالإضاءة الجانبية تكشف التوتر، والعليا 

تعزل، والخلفية تحوّل الشخصية إلى ظل، بينما الأزياء قد تضخم 

الجسد أو تجرّده لتأكيد القوة أو الهشاشة، والإكسسوارات تحمل 

فية دقيقة، والحركة البطيئة تمنح القناع طابعاا تأملياا، دلالات ثقا

والحركة العنيفة تكشف الصراع الداخلي، وحتى الصمت يصبح 

القناع في  خفي عجز اللغة عن التعبير الكاملقناعاا صوتياا ي

النهاية ليس أداة مسرحية بل استعارة كبرى للوجود، يذكّرنا بأن 

يتكلم بلا تمثيل، ولا يظهر بلا الإنسان لا يعيش بلا أدوار، ولا 

ا ثابتاا خلف القناع، بل هي الحركة  صورة. الهوية ليست جوهرا

المستمرة بين الأقنعة، وكل مسرحية، وكل لوحة، وكل حركة، 

ا من تجربة الوعي بالهوية  وكل ضوء، وكل إكسسوار يشكل جزءا

ول المتعددة والمتغيرة. في مسرح اللانهاية، لا ترُفع الأقنعة للوص

إلى حقيقة نهائية، لأن الحقيقة متحولة، وما يبقى هو الصراع 

ا  والتأويل والسؤال المفتوح، ليكشف أن الإنسان ليس وجها

واحداا، بل تعددية لا تنتهي، وكل قناع احتمال، وكل عرض لحظة 

مواجهة بين الذات وصورتها، والمسرح في أعمق تجلياته ليس 

نا على رؤية الأقنعة التي مكاناا للعرض فقط، بل مرآة تجُبر

 نرتديها ونحن نعتقد أننا بلا أقنعة.

 

 

 



37 
 

 

 

 

 

 

 

  امسرح  ك ثر  ن  جرد  ك  ا  ننة قى القناع فييب

نهو رنز للتجد  والتحول، يفتح ك نام امسمثل ك ناقاً واسع  للتعبير، ويمنح الجمهور  

ندص  لاثتشاف عوالم جديد  خلف نلانح جاند  ظاهديًا لكنها تنبض بالحةا  على 

امسرح  ليس جرد  عدض عابد، بل هو تجدب   الخش ب . ا ن حضور القناع يذثدّنا بأ ن

نسانة  نتجد  ، تتجاوز حدو  الزنان وامسكان، وتعةد صةاغ  العلاق  بين امسمثل  ا 

 وامستلقي في كل ند  يدُنع نيها الس تار.

 

 

 

 

 


